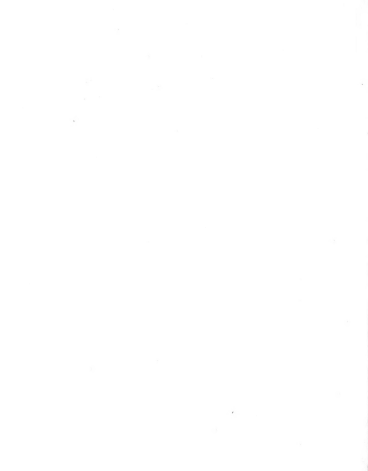
# ПОПУЛЯРНАЯ ЭНЦИКЛОПЕДИЯ

## Психоанализ









### ФИЛОСОФИЯ • ПСИХОЛОГИЯ • СОЦИОЛОГИЯ

# RAHITINOM RINILIHE RINILIHE

## Психоанализ



Олимп

### Издание подготовлено силами Академии гуманитарных исследований и Института философии Российской Академии наук

Редколлегия:

д. м. н. А. И. Белкин, чл.-корр. РАН А. В. Брушлинский, д. филос. н. В. М. Лейбин, д. м. н. М. М. Решетников

Составление и научная редакция д. филос. н., проф. П. С. Гуревича

Художник Ю.Д. Федичкин

П86 Психоанализ. Популярная энциклопедия / Сост., науч. ред. П.С. Гуревич. – М.: Олимп: ООО «Фирма «Издательство АСТ», 1998. → 592 с.

ISBN 5-7390-0486-1 («Олимп») ISBN 5-237-00745-7 (ACT)

И как теория, и как психотерапевтическая практика психоанализ в нашей стране долгие годы был под запретом. Не надавались труды классиков этого направления, не было специальной справочной литературы.

Сейчас ситуация измениваеь. На княжими рыгие появилось много разных трудов, однако их чтенке требует специальной профессиональной подмесновальной подместатьсям свядание соедержит доступные для непрофессионалов разъяснения ключевых политий, круг которых несколько расширен за счет обще-псикологических определжий и терымном.

Читателю, желающему получить элементарные сведения по психоанализу, освоить его азы, разобраться в собственном внутренным мире, энциклопедия поможет познакомиться с чрезвычайно интересной и пока малоизвестной областью занаий.

**ББК 88.4** 

#### ОТ СОСТАВИТЕЛЯ

Данное издание — первая в отечественной литературе энциклопедия по психоанализу для широкого круга читателей, не имеющих специальной подготовки.

В издании представлены не только сутубо психоаналитические поизтиз и термины. С целью подготовить неискушенного читателя к восприятию материала приводятся многие определения и из близких психоанализу, пограничных с ним областей знаний. Кроме того, в психоанализе существуют различные школы, теории, направления. И не случайно в нашем издании некоторые термины расшифровываются не одним автором и не в одной статье. Редколлегия стромилась поедставить читателю разнообозный в эниклопелический материал.

Сейчас в России отчетливо обозначился бум психоаналитической литературы. Читатели получают в свое распоряжение труды классиков психоанализа, міогообразные версии градиционных и новейших интерпретаций психоаналитическую теории и практики. Нетрудно приобрести терапевтическую, психологическую, филологическую, философскую литературу, которая отражает множество взглядов, оттенков мысли, течений. Те, кто увлечен психоанализом, понимают, что освоить этот интеллектуальный багаж с лету, с первого чтения не представляется возможным.

Психоанализ прочно укоренен в современной культуре. За что ни возьмись, всюду обнаруживается лакуна: требуется более основательная психоаналитическая экспертиза. В то время как западный читатель, обретая новое издание по психоанализу, уже располагает не только знаниями в этой сфере, сам образ жизни помогает ему понять, о чем идет речь в той или иной книге. Классиков перечитывают, перетолковывают, оценивают заново.

Вхождение в традицию непростой процесс. Читать непонятию на языке недоступных понятий — сложное занятие. Поэтому мы просили специалистов, приглащенных к созданию энниклопедии, излагать проблемы и ключевые слова доступно, прибетая к приемам воможной популяризации. Здесь, разумеется, сразу возникло две трудности. Одна заключается в том, что в психовнализе создалась определенная сетка понятий. Начиная рассуждать о чем-либо, неизбежие вождины в пространетов смежных ключевых слов. Не случайно в энциклопедию включены и общепсихологические термины и понятия. Другая трудность состоит в том, что психоаналитическая теория далеко не всегда поддается популяризации. Это только дилетанту кажется, что речь идет о вполне прозрачных кемх — о сексуальной энерити, тайных навжажениях, неосознаваемых порывах души. Язык психоаналитических исследований сложен именно потому, что речь идет о тончайших движениях мысли и чувств.

Все это потребовало скрупуленной работы над сповником. С одной стороны, следовало удержаться в рамках стротой психоаналитической теории. Иначе говоря, дать представление о самой дисциплине. С другой, как уже отмечалось, психоанализ недъзя понять без сылки на общую культурную традицию. Его влияние ощутимо повсеместно — от массового развития сознания до творчества величайших деятелей искусства, от религиозной практики до политической активности.

Когда мы толкуем тот или иной термин, то, очевидно, предполагаем известную подготовленность читателя. Он обладает определенной псикологической культурой, ощущает современный культурный контекст, имеет опыт самостоятельного анализа собственной душевной жизни, возможно, не чужд религиозных воззрений.

Иногда авторы энциклопедии выпуждены были считаться с тем фактом, что сейчае в России огромный витерес к справочной литературе. Некоторые сведения можно почерпнуть из других изданий. Так можно объяснить, например, известный дисбалане между набором западных и отечественных имен. Разуместся, мы стремились больше внимания уделить российским психованаличикам, в том числе тем, кто заизт разработой психованаличае зегодия.



**АВЕРБУХ Роза Абрамовна (1883—?)** — российский психоаналитик.

Окончила Казанскую женскую гимназию (1899). В 1901—1909 училась в Бернском и Цюрихском университетах. Окончила медицинский факультет Казанского университета (1911).

В 1912—1917 состояла на медицинской земской и городской службе. В 1917—1921 работала в Госпитале терапевтической клиники Казанского университета, в 1921—1923 — в Казанском клиническом институте. Была членом Казанской психоаналивической асеоциации.

В 1923—1924 работала сверхштатным науч. сотрудником и в 1924—1925 штатным науч. сотрудником Тосударственного леихоаналипического институт (Москва). Работала в области теоретического и практического поихоаналия. Вела выбулаторный прием и семинар по психоанализу религиозных систем и 
сект. Принимала участие в деятельности Русского психоаналипического общества.

С 1925 (после ликвидации Государственного психоаналитического института) работала в Институте экспериментальной психологии в Москве.

В. И. Овчаренко

**АВТОНОМНЫЕ ФУНКЦИИ ЭГО** — психические функции *Эго*, независимые от непосредственного влияния *инстинктов*.

Эго - психическая инстанция, являющаяся связующим звеном между различными психическими процессами, а также между психикой и внешней реальностью. З. Фрейд сравнивал Эго с всадником, держащим в узде коня - инстинкты, или Ид, неорганизованную психику. В этой метафоре «автономии от инстинктов» соответствует способность всадника управлять конем и продвигаться на нем к определенной цели, невзирая на различные импульсы животного. Наличие у коня противоречивых инстинктов, например пощипать травки и логнать вилнеющуюся в отлалении лошаль, не должно влиять на их с всадником путешествие (иначе они начали бы метаться, кидаясь то в одну, то в другую сторону). В то же время автономия всадника от коня не означает игнорирование первым потребностей последнего. - в таком случае они тоже, скорее всего, никуда не доехали бы. Однако когла, скажем, всадник останавливается напоить коня, он делает это не безотчетно-бессознательно, а по здравому размышлению, с учетом различных других факторов, например дальности предстоящего пути, времени дня и т. д. В метафорическом смысле такая реальная возможность выбора и есть автономия

Данный образ наглядно иллюстрирует тот факт, что *автономные функции Эго* свободны также от влияния бессознательных *конфлик*-

тов. Единственная их функция — адаптация к реальности (с учетом различных внешних и внутренних условий).

Так, речь, дыхание, ходьба в норме являются автономными функциями Эго; теихические конфликты могут присутствовать, но они не ведут к заиканию, астме, параличу ног.

Развивая метафору коня и всалника, можно было бы увидеть, что не обязательно всегда все аспекты состояния и поведения всадника свободны от непосредственного воздействия инстинктов и противоречий между ними. Некоторые всадники безотчетно реагируют на изменения состояния животного. Например, кто-то, желая выглядеть в глазах зрителей лихим наездником, даже чувствуя усталость коня, может вытеснить мысль о ней (усталости) из сознания и начать усиленно погонять его. Или вполне безупречный всадник может вдруг заснуть, и тогда конь может делать все, что ему заблагорассудится. В подобных случаях процессы коня (Ид) прямо влияют на его с всадником (Эго) передвижение.

Таким образом, некоторые процессы, состояния, функции Эго могут быть автономны, а некоторые — нет. Психоаналитик Г. Гартман, чыя книга «Эгопсихология и проблема адаптации» (1939) считается поворотным пунктом в развитии психоанализа, ввел понятие свободной от конфликтов зоны Эго. Представления об автомомых функциях Эго также связаны главным образом с его именем.

Правда, еще до Г. Гартмана З. Орейд в своих поэднейших работах пришел к выводу об автономии и независимости Эго как пси-хической структуры. (Прежде он рассматриновал Эго лишь как «побочный продукт» столкновения ИО с реальностью) Г. Гартман пошел дальше: он утверждал, что опреденные функции Эго действуют с первых дней жизни, а их созревание и развитие никак не связано с конфликтами между ИО и реальностью.

Согласно Г. Гартману, Эго и Ид развиваются из единой недифференцированной матрицы. При нормальных обстоятельствах врожденные функции Эго формируются и внутри, и вне свободной от конфликтов зоны. Под «нормальными обстоятельствами» Г. Гартман понимал наличие необходимой стимуляции, а также защиты со стороны среды.

Если, как уже сказано, автономные функции Эго служат задачам адаптации, наилучшего приспособления к жизни, то защитые, т. е. находящиеся в сфере конфаикта, функции Эго направлены на сдерживание инстинктивных милульсов.

Автономия функций Эго может быть первичной и вторичной. В первом случае функнии изначально складываются как автономные, формируясь путем созревания (биологического роста) или развития (сочетания биологического и психологического роста). Во втором случае они складываются в сфере конфинкта, но затем выходят в свободную от комфанктов зону.

Любая автономная функция Эго при определенных условиях может быть втянута в сферу конфликта и утратить свою автономию. Но в нормальных условиях имеющаяся автономия сохраняется.

Созревание — развертывание врожденното паттерна — является биологическим базисом человеческой адаптации. Для того чтобы оно состоялось, необходимо «среднеожидаемое окружение», адаптация к которому не превышала бы границы индивидуальных возможностей. Окружение должно реагировать на изменения поведения индивидуума, а индивидуум должен быть способен модифицировать поведение так, чтобы улучшить взаимодействие с окружением.

Путем созревания формируются перцептивно-моторные функции — восприятие, движение, память и т.д. Они делают возможным «диалог» между индивидуумом и средой. Именно в силу врожденной биологической именов силу врожденной биологической

обусловленности этих первично автономных функций индивидуальные различия по ним наблюдаются уже у младенцев нескольких льей жизни.

Такие функции Эго, как целенаправленность и объективное восприятие. В момент рождения еще не существуют. Они возникают в процессе развития, который стимулируется главным образом задачами адаптации и выражается в возрастании адаптивности Эго. Особое внимание в связи с этим Г. Гартман уделял дифференциации и интеграции функций Эго. Посредством первой возникают новые, более специфические, средства адаптании. Благоларя второй Эго повышает экономичность своей адаптации: несколько различных адаптивных навыков интегрируются в один. То, как именно это происходит и какие новые функции образуются, зависит от взаимодействия с окружением, от его требований и стимулов. The second second

Вторично автономные функции исходно формируются на почве конфликта в качестве защитных функций. В процессе развития Эго они могут достигать автономии, освобождаясь от своей защитной роли. В качестве примера такой функции можно привести аккуратность. Данное качество возникает на определенной стадии психосексуального развития в результате конфликта, связанного с приучением к «туалетной дисциплине». Суть конфликта заключается в том, что ребенок, с одной стороны, хотел бы выполнять требования горячо любимой им матери; с другой стремится утвердить свою независимость. (Стадия психосексуального развития, на которой ребенок биологически способен контролировать напряжение и расслабление анального и уретрального сфинктеров, или стадия культивирования «туалетной дисциплины», как нельзя более располагает к борьбе со взрослыми за контроль над своим телом.)

На основе конфликта формируется аккуратность — способность выполнять требования значимых взрослых, в то же время защищаясь от их власти, делая опрятность собственной потребностью. Но после того как данная, анальная фаза развития проходит, указанная функция уграчивает свой защитный характер и начинает использоваться для целей адаптации. Она уже не несет ни агрессивного, ни сексуального заряда, что позволяет ей приобрести культурный смысл. Этот гипотетический процесс трансформации энергии получил название нейтрализации. Так, в случае аккуратности нейтрализация энергии в психологическом смысле означает. что эта функция перестает использоваться в отношениях со значимыми фигурами и становится свободной для решения адаптивных задач (что не помешает ей в определенной ситуации вновь принять защитный характер, как это иногда происходит у достаточно взрослых детей).

Т. С. Драбкина

АВТОНОМОВА Наталия Сергеевна (р. 1945) — российский философ и филолог. Доктор философских наук (1988), профессор (1989).

Окончила филологический факультет Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1969) и аспирантуру Института философии АН СССР (1972).

В 1972—1997 работала науч., ст. науч. и ведущим науч. сотрудником в Институте философии АН СССР (ныне — Институт философии РАН).

Занималась гипнозом. Прошла курс дидактического психонавиза. В течение ряда лет преподает на факультег гуманитарных клинических наук в университете Париж-7. Исследует историю, теорию и методологию структурного психонавиза. Перевела на русский язык (1996) «Словарь по психоанализу» Ж. Лапланша и Ж.-Б. Понталиса. Член режакционной коллегии философского психоаналитического журнала «Архетип» (с 1995).

Автор книг «Философские и методологические проблемы структурного анализа в гуманитарных науках» (1977), «Рассудок, разум, рациональность» (1988) и ок. 50 работ по различным проблемам психоанализа.

В. И. Овчаренко

АВТОРИТАРНАЯ ЛИЧНОСТЬ (от лат. auctoritas — власть, влияние) — понятие и коннепция Э. Фромма, фиксирующие и объясняющие существование особого типа личности, являющегося основой тоталитарных режимов.

По Э. Фромму, для этого типа личности характерны непереносимость свободы, жажда самоутверждения и власти, агрессивность, ориентация на авторитет лидера, группы и государства; стереотипность мышления, коиформизм, ненависть к интеллигенции длодям из доутих этнических групп и др.

Развивая концепцию Э. Фромма, теоретики Франкфуртской школы (Т. Адорно и др.) охарактеризовали аеториторию личность как «фашизоидную», т. е. несущую в себе постоянную угрозу фашизма.

В. И. Овчаренко

Авторитарная личность - конкретный тип человека, своеобразный психологический персонаж, имеющий такие черты, как реакционность, консерватизм, агрессивность. жажда власти, ненависть к интеллигенции. Понятие «авторитарная личность» было введено одним из реформаторов психоанализа Э. Фроммом, который пытался истолковать истоки нацизма. Однако, по мнению философа, человек такого типа прослеживается в истории задолго до возникновения фацизма. Типичным представителем «авторитарной личности» Э. Фромм считал главу бюргерской Реформации в Германии, мыслителя М. Лютера (1483-1546).

Воспитанный чрезвычайно суровым отцом, не испытавший в детстве ни любви, ни чувства уверенности, М. Лютер всю жизнь проявлял двойственное отношение к власии: ненавидел ее, восставал против нее, но в то же время восхипляся ею и стремился ей подчиниться. В течение всей своей жизни он одну власть ненавидел, а другой — поклоиялся. В юности это были отец и монастырские наставники, поэже папа римский и светские князья. Его одолевали чувства одиночества, бессилия, озлобленности, и в то же время он жаждал власти, котел поведгевать.

М. Лютер терзался сомнениями, как может терзаться лишь человек, нуждающийся в принуждении, и постоянно искал чего-то такого, что могло бы дать ему внутреннюю устойчивость, избавить его от этой пытки. Он ненавидел других, особенно черны», ненавидел других, особенно черны», ненавидел других, особенно черны», ненавидел себя, ненавидел жизнь, и из этой ненавидел ш выросло страстное и отчаянное стремление быть любимым. Вся его жизнь прошла в непрерывных сомнениях, во внутренней изоляции. На такой личной почве он и смог стать глашатаем тех социальных групп, которые находились в аналогичном психологическом состоянии.

Великий реформатор не только выразил чувство ничтожности, охватившее социальные группы, к которым он обращался, но и предложил им выход. Индивид может надеяться стать угодным Богу, если он не только признает собственную ничтожность, но и унизит себя до последней степени, откажется от малейших проявлений своей воли, отречется от собственной свободы и осудит ее. Отношение М. Лютера к Богу было отношением абсолютной покорности. В психологических терминах его концепция веры означает следующее: если ты полностью подчинишься, если признаещь собственную ничтожность, то всемогущий Господь, может быть, тебя и спасет.

Освободившись полным самоотречением от своей личности со всеми се недостатками и сомнениями, ты избавишься от чувства своей ничтожности и причастишься к славе Господней. Таким образом, освобождая людей от власти церкви, М. Лютер заставлял их подчиниться гораздо более тиранической . 9 — ART

власти — власти Бога, требующего полного подчинения человека и уничтожения его личности как главного условия его спасения.

Благоговение М. Лютера перед властные, гот любовь к ней проявились и в его политических убеждениях. Он боролся против власти церкви, был преисполнен негодования против новой финансовой олигархии, часть которой составляла верхушка церковной иерархии; до некоторого момента он даже поддерживал революционные тенденции крестьянства, но при этом самым решительным образом требовал от них подчинения светской властии, т. с. кназажения

Лругой аспект его привязанности к власти и благоговения перед ней проявился в его ненависти и презрении к угнетенным массам. к «черни», особенно когда она выходила за определенные границы в своих революционных устремлениях. Двойственное отношение к власти было свойственно не только учению, но и личности М. Лютера. С одной стороны, он преклонялся перед властью светских князей и тиранического Бога, с другой - восставал против церкви. Ту же двойственность он проявил в своем отношении к массам. Пока они бунтовали в установленных им пределах, он был с ними. Когда же они нападали на ту власть, которую он одобрял, на передний план выходили его ненависть к массам и презрение к ним.

Э. Фроми говорил об «авторипариом характере», когда речь шла не о невротиках, а о норматьных людих. Этот термин, по его мнению, вполне оправдан, потому что садомазокистская личность характеризуется особым отношением к евасти. Такой человек восхищается властью и кочет подчиняться ей, но в то же время он хочет сам быть еластью, чтобы другие подчинялись ему. Есть еще одна причина, по которой Э. Фроми считал этот термин правомочным. Фашистские системы называют себя авторитарными в силу доминирующей роли власти в их общественно-политической структуют. Термин «авторитарный характер» включает в себя и тот факт, что подобный склад характера определяет «человеческую базу» фашизма.

Наиболее специфической чертой «авторитарного характера» является отношение к власти и силе. Для него существуют, так сказать, два пола: сильные и бессильные. Сила автоматически вызывает его любовь и готовность подчиниться, независимо от того, кто ее проявил. Сила привлекает его не ради тех ценностей, которые за ней стоят, а сама по себе, уже просто потому, что она сила. И подобно тому как сила автоматически вызывает его «любовь», так бессильные люди и организации автоматически вызывают его презрение. При одном лишь виде слабого человека он испытывает желание напасть, полавить, унизить. Человек другого типа ужасается самой идее напасть на слабого, но авторитарная личность ощущает тем большую ярость, чем беспомощнее ее жертва.

У авторитарного характера есть одна особенность, которая вводила в заблуждение многих исследователей - тенденция сопротивляться власти и отвергать любое влияние «сверху». Иногда это сопротивление затемняет всю картину, так что тенденция подчинения становится незаметной. Такой человек постоянно бунтует против любой власти, даже против той, которая действует в его интересах и совершенно не применяет репрессивных мер. Иногда отношение к власти раздваивается: люди могут бороться против одной системы власти, особенно если они разочарованы недостаточной силой этой системы, и в то же время (или позже) подчиняться другой системе, которая за счет своей большей мощи или больших обещаний может удовлетворить их мазохистские влечения.

Наконец, существует такой тип, в котором мятежные тенденции подавлены совершенно и проявляются только при ослаблении сознательного контроля (они могут быть узнаны лишь впоследствии по той ненависти, которая поднимается против этой власти и в случае ее ослабления или крушения). Относительно людей, у которых мятежность преобладает, можно легко ошибиться, решив, что структура их характера примо противоположна характеру мазохистского типа. Кажется, что их протест против любой власти основан на крайней независимости. Она выглидит так, будто внутренняя сила и целостность толкают их на борьбу с любыми силами, ограничивающими их своболу.

Однако борьба авторитарного характера против власти является, по сути дела, бравадой, попыткой утвердить себя, преодолеть чувство собственного бессилия, но мечта подчиниться, осознанная или нет, при этом сохраняется. Человек с авторитарным характером никогда не бывает «революционером», Фроми называя его «бунтовщиком». Множество людей, да и политических движений, изумляют не очень внимательного наблюдателя кажущейся необъяснимостью перехода от «радикализма» к крайнему авторитаризму. Психологически эти люди — типичные бунтовщики.

Отношение человека, обладающего авторитарным характером, к жизни, вся его философия определяются его эмоциональными стремлениями. Такой человек любит условия, ограничивающие его свободу, он с удовольствием подчиняется судьбе. Определение же судьбы зависит от социального положения. Для солдата судьба может означать волю или прихоть начальника, которую он «рад стараться» выполнить. Для мелкого предпринимателя судьбой являются экономические законы, кризисы же или процветание - это не общественные явления, которые могут быть изменены человеческой деятельностью, а обнаружения высшей цели, которой приходится подчиняться. У тех, кто находится на вершине пирамиды, тоже есть своя «судьба». Различие лишь в масштабе власти и силы, которым подчиняется индивид, а не в чувстве подчиненности, как таковом. Как неумолимая судьба воспринимаются не только силы, непосредственно определяющие личную жизнь человека, но и силы, от которых зависит жизнь вообще. По воле судьбы происходят войны, по воле судьбы одна часть человечества должна управлять другой. Так же суждено, что никогда не уменьшится страдание на этом свете.

Судьба может рационализироваться. В философии — это «предназначение человека», «естественный закон»; в религии — «воля Господня»; в этике — «долг»; но для авторитарной личности это всегда высшая внешняя састь, которой можно голько подущияться.

Авторитарная личность преклоняется перед прошлым: что было — будет вечно; хотеть чего-то такого, чего не было раньше, работать во имя нового — это или безумие, или преступление. Чудо творчества — а творчество всегда чудо — не вмещается в его понятия.

Общая черта любого авторитарного мышления состоит в убеждении, что жизнь определяется силами, лежащими вне человека, вне его интересов и желаний. Единственно возможное счастье состоит в подтинении этим силам. В писаниях А. Гилграя мы находим проявление того же духа. Авторитарная личность может обладать и активностью, и смедостью, и верой, но эти качества имеют для нее совсем не тот смысл, какой имеют для человека, не стремящегося к подчинению.

У авторитарного человка активность основана на глубоком чувстве бессилия, которое он півтается преодолеть. Активность в этом омысле означает действие во имя чегото большего, чем собственное Я. Оно возможно во имя Бога, во имя прошлого, долга, природы, но никогда не во имя будущего, во имя чего-то такого, что еще не имеет силы, во имя жизни, как таковой.

Авторитарная личность обретает силу к действию, лишь опираясь на высшую силу. Она должна быть несокрушима и неизменна. Недостаток силы служит для такого человека безошибочным признаком винь и неполноценности. Если власть, в которую он верит, проявляет признаки слабости, то его любовь и уважение превращаются в презрение и ленависть. В нем нет «наступательной силы», позволяющей атаковать установившуюся власть, не отдавшись перед тем в рабство другой, более сильной власти.

Мужество авторитарной личности инеет вполне определенный смысл она должна выдержать все, что ниспошлет ей судьба или живой ее представитель — вождь. Страдать безропотно — в этом высшая добродетель и заслуга такого человека, а не в том, чтобы попытаться прекратить страдания или по крайней мере уменьщить их. Не изменять судьбу, а подчиняться ей — таков девиз авторитарного характера.

Авторитарный характер верит власти, пока эта власть сильна и может поведевать. Но ведь такая вера коренится в конечном счете в его сомнениях и является попыткой компенсировать их. Однако если понимать под верой твердое убеждение в осуществимости некоторой цели, в данный момент cvществующей лишь в виде возможности, то такой веры у него нет. По своей сути авторитарная философия является нигилистической и релятивистской (понимающей все как нечто относительное), несмотря на видимость ее активности, несмотря на то что она часто и рьяно заявляет о своей победе над релятивизмом. Вырастая на крайнем отчаянии, на полнейшем отсутствии веры, эта философия ведет к нигилизму и отрицанию жизни.

В авторитарной философии нет понятия равенства. Человск с авторитарным характером может иногда воспользоваться словом «равенство» в обычном разговоре (или раци воей выгоды), но для него это слово не имеет никакого реального смысла, поскольку относится к понятию, которое он не может сомыслить. Мир для него состоит из людей, имеющих или не имеющих силу и власты, т. е. низших и высших. Садомазохистские стреминения приводят его к тому, что он спостреминения приводят его к тому, что он спо-

собен только к господству или к подчинению. Он не может испытывать солидарности. Любые различия, будь то пол или раса, для него обязательно являются признаками превосходства или неполноценности. Различие, которое не имело бы такого смысла, для него просто невообразимо.

Приведенное описание садомазожистского стремления и авторитарного характера относится к наиболее резко выраженным формам меество по место божети поклонения или господства. Лишь отдельные индивилы ваться как типично садомазожистские, но садомазожистские побуждения, считал Э. Фромм, существует практически у всех.

ат По мнению Э. Фромма, автобиография А. Гитгера служит прекрасной иллострацией автофилофой личности. Авторитарный характер определяется одновременным присутствием садистских и мазохистских емечений. Садизм можно определить как стремление к неограниченной еласти над другими, более или менее связанное с разрушительными тенденциями. Мазохия — стремление раствориться в подавляющей силе, приобщившись тем самым к ее мощи и славе. И садистские и мазохистские тенденции вызываются неспособностью индивида к самостоятельному существованию, его потребностью в симбиотической сеязи для преодоления одиночества.

Концепция авторитарной личностию была поддержана такими исследователями, как немецкие философы М. Хоркжаймер (1895—1973), Т. Адорно (1903—1969) и немецко-американским философом и социологом Г. Маркузе (1898—1979). Она оказала огромное воздействие на развитие всей западной культуры.

П. С. Гуревич

«Авторитарная личность» — название работы, выпущенной в 1950 под руководством немецкого философа Т. Адорно (1903—1969) со-

вместно с Э. Френкель-Брюнсвик, Д. Левинсоном и Р. Санфордом. Для классификации социальных персонажей, по-разному реагирующих на духовные стереотилы, Т. Адорио использовал интересную методику. Он систематизироват фразы из ежедненных буржуазных газет, остроты из обывательских разговоров, примелькавшиеся пропаганцистекие клише. Все это он струппировал таким образом, чтобы выявить специфические форм мышления обывателя, формализовать мнение толпы и зафиксировать ее основные психолотчусские комилексы.

Исследование началось в Германии, а завершилось в Америке. Предполагалось, что эмпирические данные должны завершить представление об авторитарной личности, благодаря которой в Германии сложился фашизм. Однако работа с американцами покаала, что и в этой стране существует тип авторитарного человека. Питательная почва для фашизма здесь просто была устранена через механизмы демократии.

Шкала, которая давала возможность суммировать результаты, представляла как интеллектуалов, так и обывателей. Прежде всего обнаружилось, что те и другие не имеют реального представления о политической и экономической жизни страны. Как подчеркивал Т. Адорно, степень их невежества превошла ожидания даже самых закоренелых скептиков. Причем невежество и путаница в политических представлениях совершенно не зависели от информированности людей. Они возникали как при отсутствии информации, так и при се избыточности.

Т. Адорно отметил, что неосведомленный человек все равно пытается «иметь мнение», в результате чего в общественном сознании господствуют предрассудки, критичность мышления утрачивается. Люди не хотят думать, и это нежелание стимулируется всей системой буржуазного образования с его недоверием к абстракциям и всякого рода «спе-куляциям», с его пафоссом «фактов и цифр»,

т. е. информацией определенного импульса к размышлению.

Укажем прежде всего на методические просчеты в проведенном Т. Адорно и его коллегами эмпирическом исследовании. Ученый требовал от опрошенных таких суждений, которые по своему содержанию совпадали бы с мнением политического эксперта. Разумеется, суждения рядового гражданина по всем вопросам политической жизни не могут иметь форму развернутых, методически последовательных размышлений. В реальной жизни действуют не эксперты, а обыкновенные люди, оценивающие события с позиции своего социального опыта. Поэтому мнение индивида по тому или иному вопросу включает в себя не только основательно продуманные суждения, но и стихийно переживаемые формы согласия или несогласия с конкретными ценностями и установками, всевозможные реакции на внешнее влияние в виде настроений, эмоционально окрашенные образы и т. д.

На пути к продуманному и взвещенному мнению нередко происходят своеобразные срывы, когда индивид оставляет последовательную логику, замещая ее общей эмоциональной оценкой, апелляцией к повседневному опыту. Процесс размышления при этом подменяется готовым результатом. «Соскользирье со стези логических операций, человек в данном случае демонстрирует «здравомыслие»: «это правильно, потому что так думают воем.

В предисловии к работе «Авторитарная личность» немецкий философ и социолог М. Хоркхаймер (1895—1973) писал, то авпоритарная личность — это новый антропологический тип человека, который сложился в XX столетии.

П. С. Гуревич

АВТОРИТАРНАЯ РЕЛИГИЯ (от лат. auctoritas — власть, влияние) — по Э. Фромму, один из типов теистической и нетеистичес-

кой (светской) религии, отличительным признаком которой является признание человеком некой высшей невидимой силы, управляющей его судьбой и требующей послушания, почитания и поклонения.

В этой религии Бог есть символ еласти и силы, владычествующей над бессильными, отчужденными людьми, которые имеют доступ к самим себе только через посрепство Бога.

Главная добродетель авторитарной религии — послушание, худший грех — непослушание

Светская форма авторитарной религии пинанет жизнь, достоинство и силу человека незначительными и позволяет властвующим элитам жертвовать жизнью и счастьем людей во имя «будущего человечества» или «жизни после смести».

Преобладающим настроением авторитарной религии являются страдание и вина.

В. И. Овчаренко

АВТОРИТЕТ (от лат. auctoritas — власть) — безоговорочное значение или влияние, обретенное человеком, многими людьми, социальными институтами, которое не нуждается в постоянном подтверждении или доказательствах. Авторитет обычно бывает общепризнан, но не формален в том смысле, что рождается сам по себе, без принуждения со стороны. Авторитет основан на знаниях, нравственных достоинствах, опыте, градициях Различают авторитет религионый, политический, научный. В узком смысле слова авторитет — одна из форм осуществления власты.

Разъясняя различие между понятиями емасть и «авторитет», немецко-американский философ и психолог Э. Фроми (1900— 1980) писал: «Власть — это не качество, которое человек «имеет», как имеет какую-либо собственность или физическое качество». Васты, по его мнению, — это результат межличностных отношений, при которых одинчеловек смотрит на другого как на высшего по отношению к себе. Но существует принципиальная разница между отношениями высших и «низших», которые можно определить как рациональный авторитет, и теми отношениями, которые можно назвать подавлямищей дастыю.

Э. Фромм разъясняя ланное различие на спелующем примере Отношения межлу профессором и стулентом основаны на превосходстве первого над вторым, как и отношения рабовлалельна и раба. Но интересы профессора и студента стремятся к совпалению: профессор доволен, если ему удалось помочь ученику получить новые знания и способствовать его развитию как личности. Если это не получилось, то плохо лля обоих. Рабовлалелен стремится эксплуатировать раба: чем больше он из него выжмет, тем лучше для рабовладельца. Раб же, в свою очередь, всеми способами старается защитить лоступную ему полю счастья. Злесь интересы определенно антагонистичны, поскольку выигрыци одного обращается потерей для другого. В двух этих случаях превосходство выполняет разные функции: в первом оно является условием помощи низшему, во втором - условием его эксплуатании.

Различна в данных случаях и психологическая ситуация полчиненного. В первом случае у него преобладают элементы любви. восхишения и благоларности. И злесь авторитет - это не только власть, но и пример, с которым хочется частично или полностью отождествить себя. Во втором случае, когда подчинение причиняет низшему, подчиненному ущерб, у последнего по отношению к эксплуататору возникают чувства возмущения и ненависти. Однако ненависть раба может привести его к таким конфликтам, которые лишь усугубят его страдания, поскольку шансов на победу у него крайне мало. Поэтому более естественной для него является, как правило, не борьба, а желание подавить это чувство или даже заменить его чувством слепого восхищения.

Чувство слепого восхищения выполняет две функции: во-первых, оно устраняет болезненное и опасное чувство ненависти, а вовторых, смягчает чувство унижения. В самом деле, если мой господин так удивителен и прекрасен, то мне нечего стыдиться моего подчиненного положения. Я не могу равняться с господином, потому что он настолько сильнее, умнее, лучше меня... В результате при угнетающей власти неизбежно возрастание либо ненависти к ней, либо иррациональной сверхоценки и восхищения. При рациональном авторитете эти чувства изживаются, поскольку подчиненный становится сильнее и, следовательно, ближе к своему руковолителю.

Авторитет обнаруживается для человека в глубоком детстве. Когда ребенок мал, он, естественно, зависит от родителей, но эта зависимость совсем не обязательно приводит к тому, что ребенка стесняют. Однако если родители, действуя как представители общества, начинают подавлять спонтанность и независимость ребенка, то с возрастом ребенок все больше чувствует свою неспособность, что называется, стоять на собственных ногах. И он начинает искать себе «волшебного помощника», часто персонифицируя «его» в своих родителях. Позднее человек переносит свои чувства на кого-то другого, например на учителя, супруга или психоаналитика. Но потребность связать себя с каким-то символом авторитета вызывается вовсе не продолжением первоначального сексуального влечения к одному из родителей, а полавлением экспансивности и спонтанности ребенка и вытекающим отсюда беспокойством.

Авторитет присущ не только человеку. Так, в период перед германской револющем 1918 непререкаемым был авторитет монархии. Опираясь на нее и отождествляя себя с нею, представитель низов среднего класса обретал чувство уверенности и нарциссической гордости. Столь же прочно держался еще авторитет религии и традиционной морали. Семья оставалась незыблемым оплотом, надежным убежищем во враждебном мире. Индивид ощущал свою принадлежность к устойчивой общественной и культурной системе, где у него была собственная ниша. Его мазохистские наклонности в достаточной мере удовлетворялись подчинением существующим авторитетам, но он не доходил до крайнего самоотречения и сохранял сознание собственной значимости. Короче говоря, его экономическое положение было достаточно прочным, чтобы дать ему чувство довольства собой, авторитеты же, на которые он опирался, были лостаточно сильны, чтобы обеспечить ему дополнительную уверенность, если не хватало собственной. Однако после первой мировой войны ситуация резко изменилась. Прежде всего изменилось экономическое положение. Упал прежде непререкаемый авторитет отца. Вся мораль среднего класса, до того казавшаяся прочной, незыблемой, отвергалась молодежью весьма решительно. Именно этими обстоятельствами Э. Фромм объяснял авторитет нацизма.

В психоонализе ставится вопрос: всегла ли подчинение возникает по отношению к явной внешней еласти или возможно подчинение внутренним авторитетам — долгу и совести либо анонимным авторитетам вроде общественного мнения.

Человеку обычно свойственно гордиться, если в своем образе жизни он не зависит от внешних асспей, которые не могут диктовать ему, что делать и чего не делать. Но он, как правило, не замечает роли таких анонимных аепоришетов, как общественное мнение и «здравый смысл», которые так сильны именно потому, что мы готовы вести себя в соответствии с ожиданиями остальных и внутренне боимся как-то отличаться от них.

Рациональная еласть — авторитет, как и подлинный идеал, имеет своей целью развитие индивида, поэтому она в принципе не может быть в конфликте с индивидом, его подлинными, а не патологическими стремлениями.

П. С. Гуревич

АГАПЕ (греч. — братская любовь) — основное понятие любовного чувства в христиан-кой лигературе; обозначает любов к ближнему (лат. caritas). В противоположность Эросу, т. е. страстной люби, деале имела эначине деятельной альтрукстической люби.

Благодаря христианству, расцвет которого пришелся на первые века нашей эры, произошли радикальные изменения в представлениях о любви. К тому времени древнегреческие традиции и традиции других культур 
вошли в хизнь Римской империи, испытывавшей постоянное давление варварских племен и раздиравшейся собственными внутреиними поотиворечиями.

Женская эмоциональность, осмеянная древнегреческой культурой с ее «мужской» рационалистической ориентацией, нашла новый способ выражения — поклонения мистическим культам, пришепшим с Ближнего Востока. Христианство представляло собой творческий сплав древнегреческого мышления, мессианской веры и гравственности, заимствованных из иудаизма, символизма и эмощиональности мистических культов. Новое вероучение оказало на повседневную жизнь мужчин и женщин большее влияне, чем чение о платонической любем.

В основе христианского учения лежит помятие о любеи. Являясь сущностью Бога, любоев расценивается как абсолютная истина, а любоев к Богу считается равнозначной любеи и человечеству в целом. Как сказано в «Еванелии от Матфев», «Он (Бог) повелевает солнцу Своему выходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных».

*Пюбовь* человека к Богу складывается из его *любви* к самому себе и *любви* к другим людям. Примером тому является типично христианское изречение из «Послания к Галатам»: «Люби ближнего своето», как самото себя». Снова и снова христианские проповедники говорили о необходимости любить прежде всего тех людей, которые нам не нравтся. В конце концов, именно благодаря такой любеи мы осознаем, что любое к духовно бликим людям не требует усилий. Эта мысль выражена еще в одном изречении из «Евангелия от Матфея»: «Любите врагов ваших и молитесь за гоняции васъ

Новое вероучение считало способность платить добром за эло признаком истинното христиванина и призывало разорвать порочный крут мести, соединив любовь с состраданеем и прощением. Эта непостижитыма идея, воплотившаяся в Христовых муках, изображалась как знак любеи Господа к человеченуе. На протяжении веков она привлекала внимание христивноских писателей, пытавшихся разгадать се значение и смысл. Эту же идею подчеркивал С. Кьеркетор (1813—1855), писавший, что «совершенная любовь — это любовь к тем, кто приносит несчастье».

Предпопаталось, что, распространившись, новое вероучение, основанное на принципах любеи, милосердия, смирения и целомудрия, войдет в повесдневную жизнь христиан и изменит ее к лучшему. Действительно, под влиянием христианских принципов преобразились все стороны жизни людей. Проповедуя пылкую, страстную любеоь, христианство от деляло ее от секса. Христианство с его неприятием чувственности подчеркивало неправедный, преступный характер многих видов поведения, которые без особых слохностей осуществлялись в античном имое.

Христивнетво запретило получать удовольствие от секса, любви и брака, как таковых, осудив проституцию, супружескую измену и гомосексуализм. В то же время оно затруднило возможность получения одновременного удовольствия от любви и от брака, поскольку, как указывал апостол Павел в «Послании к Талатам», «плоть желает противного духу, а дух — противного плоти». Обет безбрачия и девственность прославлялись в качестве высочайших идеалов, а мужчин и женщин поощряли к сожительству в духовном браке.

Как ни странно, неприятие секса в христианстве привело к противоположному результату, придав любои и сексу такую ценность, какой они никогда прежде не имели. Как отмечал З. Фрейд, «легко доказать, что психическая значимость эротических потребностей снижается, как только упрощается возможность их удовлетворения. Для усиления либидо необходимо появление препятствия... В связи с этим можно утверждать, что аскетическое течение в христианстве придало любви такую психическую значимость, какой она никогда не обладала для древних язычниковь.

Одолеть веления плоти мало кому дано. Об этом писал Максимилиан Волошин (1877—1932):

Природа мстила, тело издевалось, Мотучая заклепанная хоть Искала выходы. В глухом подполье Монах гноил бунтующую плоть И мастурбировал, молясь Мадонне. Монахини, в экстазе отдаваясь Грядущему в полночи жениху, В последней спазме не мотли различить Имсусов лик от лика Сатаны...

После крушения Римской империи и возникновения первых христианских государств обнаружилось, что пропатанда обета безбрачия мешает рождаемости. Предпочтительнее стало не пылать от страсти, а жениться. Со временем брак превратился в священный обет, защищающий супругов от беспорядочных связей и прелюбодеяния и служащий цели доторождения.

В противоположность античному браку он провозглашался нерасторжимым. Все, что в браке считалось законным и незаконным, в одинаковой степени относилссь как к мужчинам, так и к женщинам. Как отмечается в «Первом послании к Коринфянам», секс ради удовольствия достоин преданию анафеме: «Блудник тот, кто слишком пылко любит свою жену». Многие сочип поставленную новым вероучением дилемму неразрешимой и предпочли вести безбрачную жизнь в монастыре.

Тем не менее пол эгидой христианской любеи брак приобрел значение, которого он не имел в античном мире. По крайней мере, дружеское расположение, взаимная привазанность и уважение стали идеалами, к которым должна была стремиться каждая супружеская пара. Эта идеа отражена в «Послании к Ефесанам»: «Мужыя, любите своих жен, как и Христос возлюбил Церковь». В данном случае. Церковь расценивает собственную сущность как женскую.

Возникновение женского элемента в христианстве можно проследить на примере постепенной эволюции культа Богоматери, величайшей посредницы между небом и землей, напоминающей в этой роли матерей в обыкновенных семьях. Дева Мария не была включена в Святую Троицу по причине смертности, однако в XI в., во времена крестовых походов, она по своей популярности превзошла Троицу. В те времена даже ходили слухи о том, что Господь изменил свой пол. Деве Марии приписывались бесчисленные чудеса; она была вдохновительницей создателей готического стиля в архитектуре, в ее честь было воздвигнуто множество храмов и церквей, строительство которых требовало колоссальных людских и материальных затрат.

Культ Девы Марии привел к появлению совершению нового объекта *пюбви* — им впервые стала не священная богиня, а земная смертная женщина.

Arane — обозначение совместных трапез первых христиан, которые устраивались как выражение соединяющей общину *пюбви* и заканчивались праздником вечери (ужина). В І в. Агале имела характер общей трапезы в І в. превратилась в самостоятельный культовый обряд. Собрания устраивались большей частью вечером и потеряли свою привлекательность и значение, когда вечеря была от них отделена и соединена с утренним богослужением. В 343—344 Лаодикейский синод запретил проведение Агале. Прообразом Агале, по всей видимости, был греческий эранос (говарищеский пры в складчину), хога он не имел при этом благотворительной функции. Впоследствии в Агале на первый план выступило кормление бенных и больных.

деале было важное понятие в философии Плотина (Эннеады, VI, 6). Сущность деале в психоапалые подробно рассмотрел Э. Фромм в книге «Искусство любить». Он отмечал, что братская любоеь — это любоеь ко всем людям. Именно о такой любое товорится в Библии: «Возлюби ближнего твоего, как самого себя».

«Братская любовь — это любовь ко всем людям: именно это отсутствие исключительности — ее характерная черта. Если я развил в себе способность любить, я не могу не любить своих братьев. В братской любви достигается переживание соединения со всеми людьми, человеческой солидарности, человеческого единства. В основе братской любви лежит переживание того, что мы все - одно. Разница в талантах, умственных способностях, знаниях пренебрежимо мала по сравнению с общностью человеческой сути, одинаково присущей всем людям. Чтобы испытать эту общность, нужно с поверхности проникнуть в суть. Если я воспринимаю другого человека поверхностно, я воспринимаю главным образом то, что нас различает, то, что нас разъединяет. Если я проникаю в суть, я ощущаю нашу общность, я ощущаю, что мы братья» (Э. Фромм).

По мнению Э. Фромма, Arane — это любовь равных. Но в действительности, даже бу-

дучи равными, мы не всегда «равны». Поскольку все мы люди, всем нам нужи помощь: сегодня мне, завтра тебе. Однако то, что мы нуждаемся в помощи, еще не значит, что одни из нас беспомощны, а другие могущественны. Беспомощность — преходящее состояние. Способность же стоять и ходить на своих ногах есть способность постоянная и всесобщая.

Тем не менее, по мнению Э. Фломма, любовь к слабому, любовь к бедняку и чужестраниу есть начало братской любец. Любить собственную плоть и кровь - не бог весть какое лостижение. Животное тоже любит своих летеньпией и заботится о них. Беспомошный любит своего хозяина, потому что от него зависит его жизнь. Ребенок любит своих родителей, потому что они ему нужны. И только в любви к тем, кто не служит никакой цели, любовь начинает раскрываться по-настоящему. Не случайно главный объект человеческой любви в Ветхом Завете - бедняк. чужестранец, влова и сирота и, наконец, национальный враг — египтянин и эдомит. Сочувствуя беспомощному, человек развивает в себе любовь к брату. И в любви к самому себе он тоже любит того, кто нуждается в помощи, любит беззащитное, хрупкое существо. Сочувствие предполагает знание и отожлествление. В Ветхом Завете говорится: «Пришельна не обижай... вы знаете лушу пришельца, потому что вы сами были пришельнами в земле Египетской» (Исх. 23:9).

 Фромм отличал братскую любоеь от других видов этого чувства — материнской любеи, эротической, любеи к себе и любеи к Богу.

П. С. Гуревич

АГРАЧЕВ Сергей Григорьевич (р. 1952) — российский психолог и психоаналитик. Соучредитель и президент Московского психоаналитического общества (с 1995).

Окончил Московский институт электронного машиностроения (1975) и факультет

психологии Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1996).

В 1977—1987 проходил аналитическую терапню и обучался психоанализу у Б. Г. Кравдова. В 1981 начал частную психоаналитическую практику. В 1989 вступил в секцию псикоанализа Ассоциации психологов-практиков (Москва) и в 1993 был избран председателем этой секции. В 1995 руководил преобразованием секции психоанализа Ассоциации психологов-практиков в Московское психоаналитическое общество и был избран президентом МПО.

Читал курсы лекций и проводил семинары в различных научных учреждениях Европы и США, в том числе во Франкфуртском университете (1993), Лондонском институте психиатрии (1993), Гарвардском университете (1994; Кембридж, США), университете Тафтс (1994; Бостон, США) и др.

Принимал активное участие в работе психовналитических и психотерапевтических конгрессов и конференций, в том числе конгресса Международной психовналитической ассоциации в Амстеравме (1993), конгрессах Международной ассоциации вналитической психологии в Чикаго (1992) и Цюрике (1995), 1-го конгресса Международного совета по психотератии в Вене (1996), конференций Отделения психовнализа Американской психологической ассоциации в Филадельфии (1992), Вашингтоне (1994), Лос-Анджелесе (1995) и др.

Автор ряда статей по различным проблемам психоанализа, опубликованных преимущественно в странах Европы.

В. И. Овчаренко

АГРЕССИВНОСТЬ — способность человека совершать насильственные действия; характеристика человеческого поведения, связанного с разрушительностью. Обычно противопоставляется миролюбию, а в психоанализе — сексу или лабадо как созидательным, творческим началал.

Э. Фрамм отмечал, что многозначность слова «агрессия» вызывает большую неразбериху в литературе. Оно употребляется и по отношению к человеку, который защищается от нападения, и к разботнику, убивыощему свою жертву ради денег, и к садисту, пытающему пленника. Путаница еще больше услъщвается, поскольку этим понятием пользуются для характеристики сексуального поведения мужской половины человеческого рода; для целеустремленного поведения альпиниста, торговца и даже крестьяниива, который рыяно трудится на своем поле.

Возможно, причиной такой путаницы служит бихевиористское влияние в психологии и психиатрии. Если обозначать словом «агрессия» все «вредные» действия, т. е. все действия, которые наносят ущерб или приводят к разрушению живого и неживого объекта (растения, животного, человека), то, конечно, поиск причины утрачивает смысл, тогда безразличен характер импульса, в результате которого произошло это вредное действие. Если называть одним и тем же словом действия, направленные на разрушение, лействия, предназначенные для защиты, и действия, осуществляемые с конструктивной целью, то, пожалуй, надо расстаться с надеждой выйти на понимание «причин», лежащих в основе этих действий. У них нет общей причины, так как речь идет о совершенно разнородных явлениях.

Плавный прогресс во взглядах 3. Фрейда по сравнению с его предшественниками состоял в том, что он свел все евенеения» к двум категориям: инстиникту самосохранения и инстиникту сексуальности. В этом смысле теорию 3. Фрейда можно считать последней ступенькой в истории развития учения об инстиниктия. В гработе «Я и Оно», впрочем как и во всех последующих трудах, он вызываний пару: влечение к эмерии. В прочем к смерти. Инстиникт смерти направлен против самого живого организма и потому является инстиниктам и потому является инстиниктам.

либо разрушения другого индивида (в случае направленности вовне). Если инстинкти смерти оказывается связанным с сексуальностью, то он находит выражение в формах садизма или мазохизма. Основная теоретическая посылка 3. Фрейда гласит: человек одержим одной лишь страстью — жаждой разрушать либо самого себя, либо других людей. Этой трагической альтернативы ему вряд ли избежать.

Большую известность приобрела теория агрессии К. Лоренца (1903-1989), согласно которой человеческая агрессивность (как и влечения у З. Фрейда) питается из постоянного энергетического источника и не обязательно является результатом реакции на некое раздражение. Теория К. Лоренца покоится на двух фундаментальных посылках: 1) гидравлической модели агрессии, которая указывает на механизм возникновения агрессии; 2) идея о том, что агрессивность служит делу самой жизни, способствует выживанию индивида и всего вида. Агрессивность может гораздо успешнее выполнять функцию сохранения вида, чем устрашения врага, которое в процессе эволюции превратилось в своего рода форму поведения, состоящую из «символических и ритуальных» угроз, никого не страшащих и не наносящих виду ни малейшего уперба.

Социальный и моральный дарвинизм у К. Лоренца имеет тенденцию к прикрытию истинных причин человеческой агрессивности — биологических, психологических и социальных. В этом состоит фундаментальное расхождение между К. Лоренцом и З. Фрейдом.

Дияметрально противоплогожную инстинстивнаму позицию занимают представители теории среды. Они утверждают, что человеческое поведение формируется исключиедьно под воздействием социального окружения, т. с. определяется не «врожденными», а социальными и культурными факторами. Это касается и агрессивности, которая оценивается как одно из главных препятствий на пути человеческого прогресса.

Уже философы-просветители отстаивали эту ддею в самой радикальной ее форме. Они утверждали, что человек рождается добрым и разумным, а если в нем развиваются дурные наклонности, то причины тому — дурные обстоятельства, дурное воспитание и дурные примеры. Они верили, что «хорошее общесттьо» обеспечит формирование хорошего человека или, по крайней мере, сделает возможным проявление его лучших природных качеств.

Существует еще немало бикевиористски ориентированных исследований проблемы агрессивности, но единственной общей теорией агрессии и насилия является теория фрустрации. Этим понятием обычно обозначают состояние, которое возникает при появлении прелятствия, при расстройстве планов или разочаровании. Ход мысли здесь таков: возникновение агрессивного поведения всегда обусловлено наличием фрустрации, и наоборот, наличие фрустрации всегда влечет за собой какуло-нибудь форму агрессивности.

Итак, согласно представлениям инстинктивистов, человек живет прошлым своего человеческого рода, бихевиористы же полагают, что человек живет нынешним днем своего общества. В первом случае человек — это машина, в которую заложены лишь унаследованные модели прошлого; во втором — мащина, способная выспроизводить только сощиальные модели современности. Обе теоретические ориентации опираются на общую предпосылку: человек не имеет души с ее особой структурой и специфическими законами.

Рассматривая обе концепции, Э. Фромм отмечал: поведение хищников не следует путать с воинственным поведением — хищник не проявляет гнева, но он точно и четко направлен на свою добычу; его напряженность проходит, только когда цель — пища — достигнута. Инстинкт хищника нисколько не

похож на оборонительный рефлекс, который существует практически у всех животных, инстинкт хищника относится только к добыванию пищи и присущ определенным видам животных, которые имеют соответствующее строение. Поведение хищников агрессивно, но эта агрессивноство отличается от яростного и злобной гарессии, которая вызывается наличием утрозы. Ее можно было бы назвать чиструментальной», ибо она служит достижению желаемой цели. У животных — не хищников такой вид агрессивности не встречается.

Распространенное представление об агрессивности животных в значительной мере возникло под влиянием понятия «территориальные претензии». Р. Ардри своими книгами «Территориальный императив» и «Алам и его окружение» произвел такое огромное впечатление на широкого читателя, что развеял все сомнения относительно утверждений, будто человек унаследовал инстинкт охраны территории от своих дочеловеческих предков. Теперь этот инстинкт многие преполносят как один из главных источников агрессивности и человека, и животного. Люди любят проводить аналогии, и многим кажется очень удобной идея о том, что причина войн также коренится во власти именно этого инстинкта.

Можно полагать, что механизм оборонительной агрессии «вмонтирован» в мозт человека и животного и призван охранять из жизненно важные интересы от угрозы. Если бы человеческая агрессивность находилась на том же уровне, что и у других млекопитающих (например, у наших ближайших родственников — шимпанзе), то человеческое общество бълс бы сравнительно миролюбивым. Но это не так. Можно утверждать, что в противоположность большинству животных человек — настоящий «бийца».

Оборонительная агрессия является фактом биологической адаптации. Мозг животного филогенетически запрограммирован таким образом, чтобы мобилизовать все наступа-

тельные и оборонительные импульсы, если возникает угроза его витальным (жизненным) интересам, например, когда животного лишают жизненного пространства или ограничывают ему доступ к пище, сексу или когда возникает угроза для его потомства. Все в нем направляется на то, чтобы устранить возникшую опасность. Цель оборонительной агрессии состоит не в разрушении, а в сохранении жизни. Если эта цель достигается, то исчезает и агрессиемость животного.

Человек, обладающий даром предвидения и фантазией, реагирует не только на сиюминутную угрозу, но и на возможную опасность в будущем и на свое представление о вероятности угрозы. Таким образом, механизм оборонительной *серессии* у человека мобилизуется не только тогда, когда он чувствует непосредственную угрозу, но и тогда, когда явной угрозы нет. Иначе говоря, человек может выдать агрессивную реакцию на свой собственный прогнох.

Человек обладает не только способностью предвидеть реальную опасность в будущем, но он еще позволяет себя уговорить, допускает, чтобы им манипулировали, руководили, убеждали в воможной угозе. Он тогов увидеть опасность там, где ее в действительности нет. Сфера витальных интересов у человека значительно шире, чем у зверя. Человеку для выживания необходимы не только физичестике, но и психические условия. Среди разнообразных витальных интересов человека, которые подвергаются опасности, есть одна сфера, которую можно считать самой главной, — это сфера свободы личности и общества.

По мнению Э. Фромма, еще одним сересным источником оборонительной агрессии является реакция человека на попытку лишить его имлозий. Это бывает, когда кто-то пытается евътациять на свет божий» вытесненные алечения и фантазии. З. Фрейд назвал такую реакцию защитой (сопротивлением), а психоаналия дселал этот феномен объектом

систематического наблюдения. З. Фрейд обнаружил, что пациент «сопротивляется» любым терапевтическим усилиям аналитика, как только тот касается «вытесненных» проблем.

К конформистской агрессии относятся различные агрессивные действия, которые обусловлены не разрушительными устремлениями нападающего, а тем, что ему предписано действовать именно так, и он сам считает своим долгом подчиняться приказу. Во всех иерархических социальных системах подчинение и послушание является, возможно, самой укоренившейся чертой характера. Лругой вид биологического приспособления составляет инструментальная агрессия, которая преследует определенную цель: обеспечить (достать) то, что необходимо или желательно. Разрушение само по себе не является целью, оно служит лишь вспомогательным средством для достижения подлинной цели. Важнейшим средством инструментальной агрессии выступает война.

Другая существенная разновидность агрессии — элокачественная, если человек подвержен агечению мучить и убивать и при этом он может испытывать удовольствие. Такая агрессивность присуща только человеку; он единственное живое существо, способное уничтожать себе подобных без всякой для себя пользы или выгоды. Элокачественная агрессия свойственна исключительно человеку, Она не порождается животным инстинктами. Это одна из страстьеных индивилов доминирует, а удругих вовее отсутствуем.

Характерным признаком элокачественной агрессии является некрофилия. Пагологически некрофильские личности представляют серьезную опасность для окружающих. Это человеконенавистники, расисты, поджигатели войны, потрошители. Обществу, по всей видимости, интересно иметь представление о наличии среди населения потенциальных некрофилов. Агрессия и разрушительность вовес не обязательно играит ведущую роль в системе человеческих мотиваций. Даже генетически заложенная биологическая агрессивность не является спонтанной, а выступает как защита витальных интересов человека — его развития и выживания как рода и вида. Эта оборонительная агрессия в условиях жизни первобытных народов была сравнительно незначительной, ибо в древности человек человеку «волком» не был. Тем временем человек претерпел огромную транформацию.

Садизм и некрофилия - эти злокачественные формы агрессии — не являются врожленными. Можно в значительной мере снизить вероятность их возникновения, если изменить обстоятельства социальной и экономической жизни люлей. Важно созлать условия, при которых было бы возможным полное развитие истинных способностей и потребностей человека, а развитие собственно человеческой активности и творчества стало самоцелью. Ведь эксплуатация и манипулирование человеком вызывает не что иное, как скуку, вялость и уныние, а все, что преврашает полноценных людей в психологических уродов, делает из них также садистов и разрушителей.

П. С. Гуревич

АГРЕ́ССИЯ — импульс или намерение, предопределяющее такое поведение человека, которое характеризуется разрушительностью и деструктивностью. В психоаналитической теории и практике агрессивностии человека уделяется значительное внимание. Вместе с тем психоаналитическое понимание агрессии агрессивностии не является однозначным. Во всяком случае, различные психоаналитики дают свое толкование природы и истоков возникновения агрессивности человека.

В период становления психоанализа 3. Фрейд не уделял сосбого внимания агрессии, как таковой. Более того, он критически отнесся к идеям А. Адлера и С. Н. Шпильрейн о присущем человеку влечении к агрессии и деструктивности. Не разделял он и мнения В. Штекля, согласно которому ненавиств первичнее любеи. Но это не означает, что в клинической практике 3. Фрейду не приходилось сталкиваться с бессознательными елечениями человека, характеризующимися проявлением враждебности по отношению к другим людям. Напротив, обращая внимание на сексуальные елечения, он обсуждал проблемы садизма и мазокизма, включая реальные случаи и фантами битья.

В «Трех очерках по теории сексуальности» (1905) содержатся размышления З. Фрейда об агрессивном компоненте сексуального влечения. Теоретические представления об Эдиповом комплексе также включали илею агрессивности человека, поскольку речь шла об отцеубийстве, о чем он рассуждал в работе «Тотем и табу» (1913). Вместе с тем в своих ранних работах 3. Фрейд не решился признать наряду с другими и на одинаковых правах с сексуальными влечениями «особое агрессивное влечение», о чем поведал в работе «Анализ фобии пятилетнего мальчика» (1909). Только в работах 20-х годов он пересмотрел свои первоначальные гипотезы о первичных влечениях человека, выдвинув предположение о существовании инстинкта жизни и инстинкта смерти. что привело его к признанию наличия в человеке агрессивности.

В работе «По ту сторону принципа удовольствия» (1920) 3. Фрейд писал о полярной противоположности любви (нежности) и ненависти (агрессивности). В книге «Массовая психология и анализ человеческого «Я» (1921) он подчеркивал, что, согласно психоанализу, продолжительная эмоциональная связь между двумя людьми содержит осадок враждебных чувств. Такое положение 3. Фрейд объяснял тем, что в поведении людей проявляется готовность к агрессивности, имеющей примитивный характер. Эти идеи нашли отражение и в его последующих трудах. Так. в работе «Будущность одной иллюзии» (1927) он отстанвал идею о необходимости считаться с тем фактом, что у всек людей есть деструктивные тенденции. В кните «Неудовлетворенность культуройбыла одной из важнейших характеристик человека в древнейшие времена; она заявляет о себе в детском возрасте у всех людей и, наконец, является неискоренимой чертой человеческой натуры.

В письме А. Эйнштейну, которое известно пол названием «Неизбежна ли война» (1932), З. Фрейд недвусмысленно писал о том, что инстинкт самосохранения нуждается в агрессивности; что влечение к разрушению присуще каждому живому существу, а возникновение совести объясняется обращением агрессии вовнутрь. В конечном счете З. Фрейд пришел к выволу: желание лишить человека агрессивности практически неосуществимо, надежда на избавление от агрессии является иллюзией, полностью устранить человеческое влечение к агрессивности невозможно, но можно попытаться направить его в мирное русло, предотвратив его выражение в форме войны.

В целом, с точки зрения З. Фрейда, агрессивное влечение человека является главным представителем инстимиктем смерти, и, следовательно, смысл культурного развития состоит в борьбе между инстимиктом жизни и инстимиктом детруктивности. Человек направляет свою агрессию или вовне, разрушая и уничтожая других людей, или вовнутрь, приводя к саморазуршению, обуспольенному утлублением конфликтов между Я и Сверх-Я, поскольку Серх-Я в виде совести использует против Я свою готовность к агрессии. Слерживание агрессии, подчеркивал З. Фрейд в «Очерке психоанализа», неизбежно ведет к заболевание.

Последователи 3. Фрейда по-разному отнеслись к его идеям об агрессиености человека. Одни из них поставили знак равенства между агрессией и ненавистью, деструктивностью и садизмом. Другие попытались конкретизировать понятие агрессивности, используя его для типлолгии личности. Третьи поставили под вопрос правомерность сведе́ния агрессии к первичному влечению человека.

К Хории обратила внимание на тип личности, у которой преобладают агрессивные наклонности. В книге «Наши внутренние конфликты» (1945) она подчеркнула, что, в отличие от уступчивого и отстраненного типов личности, агрессивный тип карактеризуется враждебной установкой по отношению к другим людям. Для него свойственно ощушение мира как арены борьбы всех против всех. Его система ценностей основана на философии джунглей. Такой человек считает всех своими потенциальными врагами потенциальными врагами.

Э. Фромм выделил несколько типов агрессии. В отличие от З. Фрейда он провел различие между доброкачественной агрессией (биологически адаптивной, способствующей поддержанию жизни) и элокачественной (не связанной с сохранением жизни). В работе «Анатомия человеческой деструктивности» (1973) он рассматривал и такое явление, как псевлоагрессия. Последняя, по его мнению, включает в себя непреднамеренную, оборонительную, игровую агрессию и агрессию, связанную с самоутверждением. Доброкачественная агрессия соотносилась им с поведением человека, предусматривающим самооборону, ответную реакцию на угрозу. Злокачественную агрессию он понимал как специфическую человеческую страсть к абсолютному господству над другим живым существом, желание его разрушить и убить. Злокачественная агрессия не порождена животным инстинктом. Она свойственна исключительно человеку, является важной составной частью его психики. Как считал Э. Фромм, только человек подвержен желанию (влечению) мучить, уничтожать себе полобных и при этом испытывать уловольствие.

В. М. Лейбин

АДЛЕР (Adler) Альфред (1870-1937) - австрийский врач и психолог, создатель системы инливилуальной психологии. Сначала примыкал к сторонникам З. Фрейда, затем основал собственную школу, получившую наибольшее влияние в 20-х голах с созланием Межлунаролной ассопиании инливилуальной психологии (1924). В 1932 покинул Австрию и жил главным образом в США. Фактически не был учеником З. Фрейда, но его объединял с ним тезис об определяющей роди в психике влечений и бессознательного. В работе «О неполноценности органов» (1907) сформулировал концепцию болезни как нарушения баланса в отношениях органа с его средой, которое организм стремится компенсировать. Принцип компенсации, являющийся одним из устоев концепции А. Адлера, родствен позднейшему учению о гомеостазе. Он понимал компенсацию как универсальный механизм психической деятельности. В основе всей человеческой деятельности усматривал стремление к полноте и личному превосходству, реализуемое через механизм компенсации первичного чувства неполноценности («комплекс неполноценности»). Эта илея-цель. хотя она лишь смутно осознается индивидом, становится центром формирования личности. детерминируя ее психику. Характер цели и способы ее реализации создают уникальный «жизненный стиль». Сама неполнопенность личности выявляется, однако, только в отношении к среде; отсюда А. Адлер сделал вывод, что личность по своему формированию социальна.

Некоторые черты системы А. Адаера развывались и другими психологическими школами: тезис о примате целого над отдельными психическими элементами — гештальтпсихологией, принцип компенсации — немецким жэмстенциалистом К. Ясперсом и др.; идея достижения «здорового общества» с помощью терапии — так называемыми социальными ферацистами (Э. Фроми, К. Хории).

Автор ряда работ, в том числе переведен-

ной на русский язык и изданной в Москве еще в 1913 книги «Индивидуально-психологическое лечение неврозов», а также многих статей

Л. Н. Ляликов

АЖИТИ́РОВАННАЯ ДЕПРЕ́ССИЯ — психиатрический термин, означающий глубокую депрессию, которая сопровождается сильными чувствами тоевоги и беспокойства.

Внешне человек, страдающий ажитированной депрессией, очень отличается от обычного депрессивного больного. Для последнего характерна низкая подвижность и апатичность. Ажитированный больной, напротив, чаше всего крайне беспокоен и полвижен. Ему трудно усидеть на месте, он мечется, ломает руки, что-то теребит. Субъективное переживание беспокойства, тревоги, иногда неясной надвигающейся катастрофы не дает ему ни на минуту расслабиться и остановиться. Усилием воли он может остановиться, но тогда усиливаются ощущения угрозы и беспокойства. Двигательная активность объясняется тем, что такая генерализованная тревога всегда проявляется на телесном уровне: все мышцы напряжены, а хотя бы отчасти снять напряжение можно движением. При этом возникает субъективное ощущение пусть небольшого, но облегчения и снижения напряжения.

У обычного депрессивного больного мимика бедная, лицо застывшее. У больного,
страдающего ажитированной депрессией, мимика может быть довольно выразительной,
котя она и выражает довольно віраниченный
набор эмоций: напряжение, тревогу, тоску.
При другом варианте ажитированной депрессли человек малоподвижен, но все мышцы
его напряжены, возникает так называемый
мышечный панцирь. Лицо может быть застывшим, но это весгда выразительная маска,
показывающая высшую степень беспокойства
и напряженной тоски. В обоих случаях, как и
ири обыкновенной депрессии, наблодаются

сильное и стойкое снижение настроения, заторможенность мысли, самообвинение и самоуничижение. Человек также неспособен ни к какой деятельности, поскольку на нее не хватает энергии.

Механизм возникновения этого заболевания мало отличается от соответствующего механизма обыкновенной депрессии. Причиной его возникновения бывает утрата какого-то важного для человека внутреннего объекта.

В случае ажимированной депрессии способность Зго к тому, чтобы справиться с тревогой, оказывается явно недостаточной. Давление же Супер-Зго усиливается. Человек возлагает на себя всю вину за исчезновение внутреннего объекта, считает себя виновным в его «смерти». Илет борьба между Супер-Зго и Эго; по мере того как последнее утрачивает способность к сопромывлению, тревога закватывает всю область сознания. Если эта борьба заканчивается победой Супер-Зго, то дзянвается классическая депрессия с утратов эмоциональных переживаний. При победе Эго павивается классическая жания.

В. Сидорова

АКТИВНОЕ ВООБРАЖЕНИЕ — свободное фантазирование, мечтания, «ены наяву». Один из мегодов работы с проблемой пациента в аналитической психологии. Цель активного воображения — познакомиться с теми частим личности, мыслями и желаниями, которые скрыты в бессознативльном и потому недоступны человеку в повседневном опыте

Впервые этот метод был предложен К. Г. Оножо в 1935, когда он читал лекции в одной из лондонских клиник и рассказывал о разных видах воображения: мечтах, презах, фантазиях и т. п. Активное воображение отличается от обычных мечтаний, хорошо знакомых каждому человеку. Основное отличие заключается в том, что в активном воображении сочетается работа сознания и бессознатнельного. Поэтому такое воображение отличается и от Поэтому такое воображение отличается и от бесцельных фантазий, и от сознательного вымысла. Психотерапевт просит своего пациента соспелоточиться на чем-то определенном - либо на взволновавшем его событии. либо на своих чувствах, либо на заинтересовавшей его картине или сюжете хуложественного произведения... Одно из важных достоинств этого метода состоит в том, что «отправной точкой» для активного воображения может стать все что угодно, нужно только быть внимательным к собственным переживаниям и правильно сделать выбор. Затем папиент рассказывает обо всех своих фантазиях, образах и чувствах, которые у него возникают, когла он сосредоточен на выбранной теме. Эти образы обретают самостоятельное существование, выстраиваются в определенный сюжет со своей внутренней логикой. Вымыслы и фантазии, ранее не связанные между собой, вдруг обнаруживают неожиданное сходство, становятся более отчетливыми. Так в этом опыте человек знакомится со скрытыми ранее частями своей души, которые в аналитической психологии называют Тенью. Анимой. Анимусом, а также с миром своих апхетипов.

Очень важно, чтобы это новое знание, полученное в опыте активного воображения, не исчезло бесследно, чтобы человек смог хорошо запомнить его и тем самым расширить свои реальные возможности. Для этого в конце работы психотерапевт обычно предлагает своему пациенту нарисовать рисунок, написать стихотворение или небольшой рассказ о новом опыте, чтобы лучше запомнить его и осмыслить. Причем даже если произведение пациента никак не интерпретируется, оно все равно обладает особой «целительной» силой для пациента, поскольку становится особого рода символом, напоминающим ему о встрече с неизвестными ранее внутренними персонажами, своеобразной «дверцей» к этому новому опыту.

Метод активного воображения включает две стадии. Сперва человек как бы «грезит

наяву», рассказывая психотерапевту обо всех своих вилениях и переживаниях, а потом они вместе обсуждают этот опыт. На первой сталии, по словам К. Г. Юнга, «созлается новая ситуация, в которой бессознательные солержания оказываются на вилу в болоствующем состоянии» пациента, в чем и выражается отличие «грез наяву» от обычных сновидений. Затем пациент размындяет об этих образах, о том, что они могут обозначать, почему они появились в его нынешнем опыте. Например. в процессе активного воображения человек рассказывает свою фантазию об отважном охотнике, который бесстрашно сражается с ликими зверями. Такой сюжет, конечно, архетипичен, поэтому можно вспомнить мифы и сказки на эту тему, чтобы лучше понять, что означают образы охотника, диких животных и т. д. в определенной культуре, в коллективном бессознательном всего человечества. Но кроме того, данный сюжет имеет отношение и к сугубо личным переживаниям пациента, говорит о его сложностях и проблемах, а также указывает возможные пути их решения. Беседуя с психотерапевтом, он обнаруживает взаимосвязь и самих образов, и сюжета со своими собственными жизненными коллизиями, сам оценивает их значимость и находит в них свой собственный, уникальный смысл.

К. Г. Юмг применял активное воображеие, как правило, на заключительном этапе своей работы с пациентом, когда был уже достаточно хорошо знаком с миром его образов по работе с его сновидениями. Активное воображение оказалосы эффективным методом при лечении неврозов, однако лишь в сочетании с сознательными интерпретациями и беседами. Он предполагает не бесконтрольное выписекивание всех образов бессознательного, но и активную, творческую работу сознания.

Метод активного воображения имеет и свои ограничения, поскольку содержит некоторые «подводные камни». Одна из опасностей — «пойти на поводу» у бессознательного и наблюдать игру образов, часто — с очень увлекательным сюжетом и красивыми картинками. Однако симся всего происходящего остается непроясненным, проблема — не решенной, хогя и складывается обманчивое впечатление проделанной работы. Другая опасность — это скрытые, непроявленные части дичности пациента. Они могут обладать слишком большой силой, запасом энертии», и тогда, оказавшись на свободе, полностью овладевают пациентом, в результате чего он теряет контроль над собой и оказывается на грани психического орыва.

Активное еоображение — интересный и красивый метод работы с психологическими проблемами. Однако он содержит целый ряд скрытых опасностей, поэтому его использование под силу лишь специалисту. Этот метод тем более не следует воспринимать как забавное салонное развлечение.

С. В. Маслова

АКТИВНЫЙ И ПАССИВНЫЙ - способы мышления и действия, направленные на реализацию влечений человека. Принято считать, что в классическом психоанализе активность ассоциируется с мужским началом. Она соотносится с маскулинностью, агрессией, садизмом, вуайеризмом (разглядыванием половых срганов или сексуальных действий). Активность противопоставляется пассивности, ассоциирующейся с феминностью, покорностыо, мазохизмом, эксгибиционизмом (выставлением напоказ половых органов). Активность и пассивность являются полярными ориентациями в жизнедеятельности человека. Они представляют собой одно из основных противоречий его жизни.

В «Трех очерках по теории сексуальности» (1905) З. Фрейд отмечал, что противополяность мужского и женского на претенитальной фазе развития не играет никакой роли. 
Ее место занимает противоположность актишеного и пассиеного, которая является предшественницей сексуальной полярности. Эта

противоположность находит свое выражение в перверсиях, т. е. различных формах извращений. При перверсии сексуальная цель может выражаться в двоякой форме: в активной (садизм) или пассивной (мазохизм). Садизм характеризуется колебаниями между активной и насильственной установками по отношению к сексуальному объекту; мазохизм — пассивной установкой применительно к сексуальной жизни и к сексуальному объекту.

Будучи полярными по отношению друг к другу, активиюсть и пассивность могут одновременно соприсутствовать в человеке, что объясняется его потенциальной бисексуальностью. Так, согласно 3. Фрейду, Эдипое компекс у мальчика характеризуется амбивалентной (двойственной) установкой, т. с. активностью и пассивностью соответственно его бисексуальному расположению. В противоположность расхожему мнению (в том числе среди психоаналитиков) основятель психоанализа неоднократно подчеркивал, что все люди соединяют в себе мужские и женские характеристики с неопределенным содрожанием.

Фрейд исходил из того, что анатомическое различие между полами дает основание рассматривать мужское как активное, а женское как пассивное. Мужская половая клетка активно движется навстречу женской, в то время как женская половая клетка пассивно ожидает мужскую. Такое поведение характерно для элементарных половых организмов. Однако, как замечал З. Фрейд в начале 30-х годов, в области сексуальной жизни человека недостаточно характеризовать мужское поведение активностью, а женское пассивностью. Поведение мужчины может выражать пассивную уступчивость, в то время как женщина способна быть активной в различных сферах жизни.

Для 3. Фрейда различие между активностью и пассивностью имело психологический смысл. Женственность характеризуется психологически не столько пассивностью, сколько ориентацией на пассиеные цели. Причем для реализации пассиеные цели нередко необходима затрата значительной активности. Вместе с тем. З. Фрейд податал, что пассиение кенщины в сексуальных отношениях и се пассиеные целеустремления могут служить прототипом ее пассивности в жизни в целом. По его собственному выражению, недопустима недооценка социальных устоев, загоняющих женщину как бы «в ситуацию пассивности».

Отождествление феминности с пассивностью вызвало неоднозначную реакцию со стороны психоаналитиков. Изучая генезис феминности, Х. Дойч пришла к выволу, что женская ментальность является пассивно-мазохистской по своему характеру, а мазохизм — частью анатомической сульбы женпины. Выступая с критикой мужской точки эрения на природу женщин, К. Хорин высказала убеждение, в соответствии с которым гипотеза о пассивно-мазохистском характере женской ментальности не представляется убедительной по отношению к психически здоровым женщинам.

Э. Фромм пересмотрел обыденные представления об активности и пассивности человека. В отличие от общепринятого понятия активности, когда в расчет принимается физическая затрата энергии, он сосредоточил внимание на психологических факторах, управляющих активностью. Проведя различия между плодотворной и неплодотворной ориентациями человека, Э. Фромм исходил из того, что активность часто означает противоположность плодотворности. В работе «Человек для себя» (1947) он написал, что реакция на острую или хроническую тревогу, лежашую в основе постоянной занятости современного человека, является распространенным видом неплодотворной активности. Наряду с активностью, мотивированной тревогой. Э. Фромм рассмотрел активность, основанную на подчинении авторитету или зависимости от него. В последнем случае активность человека зависит не от его собственного эмоционального или ментального состояния, а от внешнего источника, от явного или анонимного авторитета.

В. М. Лейбин

АКТУАЛЬНЫЙ НЕВРОЗ - невроз, развившийся непосредственно в связи с тем или иным событием, которое человек переживал трагически или с чувством вины. Такими событиями могут быть смерть близкого человека, сексуальное фиаско (временная ситуационная импотенция или аноргазмия), крупная профессиональная неудача (неожиданное увольнение с работы, унижение начальством и т. д.), утрата значительной части имущества или общественного положения (банкротство, стихийное бедствие или ограбление), информация, связанная с неверностью супруга (супруги), известие о наличии хронического неизлечимого заболевания у самого человека или его близких, физическое насилие и т. п. Иначе говоря, причинами неврозов может быть все, что наносит ущерб собственным нарциссическим представлениям человека (гордости, высокомерию, идеям могущества и потенции) и разрушает целостный образный внутренний мир (мир определенных привычек, форм поведения, выверенных отношений с людьми). Развившаяся кастрационная тревога преобразуется в мыслительные, чувственные, эмоциональные и психосоматические расстройства, которые проявляются в конкретных симптомах.

Первоначально З. Фрейд связывал актральный невроз с чувством страха и считат его психологическим заболеванием. Однако по мере развития психоаналитических теорий и концепций, с накоплением клинического материала в разных сопиальных слоях и группах населения велущие психоаналитики мира пришли к заключению, что актуальный невроз как отдельное заболевание не существует. Он является фасадом, маской, прикрытием воглывших и актуализировавшихся инфан-

тильных (детских) переживаний, случайно привязанных к тому или иному несчастью, случившемуся с человеком.

Симптомы актуального невроза имеют ряд особенностей, отличающих их от нормальных моделей поведения человека в критических ситуациях. Рассмотрим несколько примеров.

Смерть близкого человека. Естественной реакцией будет изжитие горя через проядать или печали, скорби, чуветва утраты, возможно, в слезах. В противовес этому патологическими моделями поведения будут различные формы депрессии, утрожающее поведение, сущиндальные мысли и попытки лишить себя жизни. Сюда же относятся психотические расстройства с отрицанием свершившегося события, с иллюзорным восприятием в других людях умершего человека, с галлюцинаторными и бредовыми схемами общения с умершим и обвинениями окружающих в его смерти.

Сексуальное фиаско. Нормальной моделью является переживание и поиск конкретной ситуационной причины, помешавшей совершить половой акт с данным партнером в данной ситуации. Патологическими реакциями булут обвинение себя в неполноценности, в отсутствии сексуальной привлекательности, в ненормальных пропорциях тела. Обвинения могут быть направлены на партнера. Пролоджением развития патологии будет стойкая импотенция и аноргазмия, приводящая к фригидности, к страху и стремлению избегать возможности оставаться олин на один с лицом противоположного пола, к враждебности к лицам противоположного пола.

Крупная профессиональная неудача. Адекватной моделью поведения представляеть критический, реалистический разбор случившегося с последующей внутренней собранностью и мобилизованностью с целью исправления собственных ошибок и нормализации отношений на работе. В патологии можно наблюдать чрезмерное самокопание, навязчивый поиск виновных, усиленное самобичевание и раздувание случившегося с необоснованным обращением в судебные инстанции.

Утрата значительной части имущества или общественного положения. В норме, как и в предылущем примере, это приводит к мобилизации внутренних психических ресурсов, к стремлению найти дополнительные возможности заработка с целью компенсации и восстановления утерянных материальных ценностей. Патологическое же реагирование может проявиться в повышении зависимости от значимых объектмов, в наявзчимом и утрированном желании постоянного сочувствия окружающих, в бесцельной суетливости, в вымещении агрессивных чувств на близики.

Информация, связанияя с неверностью супрута. Модель реагирования в норме предполагает прояснение ситуации и принятие решения, поддерживающего брак или ведущего к его расторжению в зависимости от морально-этических принципов человека. Патологические клише заключаются в скандальном поведении, не предполагающем разрешение семейного кризиса, в навязинкой подозрительности, в тримитивной самозащите в форме отрицания, проеждии и проективной ифентификации. В крайне неблагогриятных вариантах не исключено развитие бредового поведения.

Известие о налични хронического иеналечимого заболевания. В случаях, относящихся к самому субъекту, в первой фазе горе осознается и принимается как неизбежное. Вторая фаза служит мобилизации воех физических и психических сил организма, направленных на реальные возможности завершения начатьх дел, на материальную и психологическую поддержку близких людей (успокаивающее общение и распоряжение о настедстве). Если речь идет о болезни эмоционально значимых *объектов*, нормальный модус поведения состоит в психологической и материальной их поддержке. При патологии возможны те же реакции, что и в случае смерти близкого человека.

Физическое василие. Нормальный, психически адоровый человек все свои психологические силы направляет на физическую и эмощиональную реабилитацию в официальных структурах эдравоохранения и правопорадка. Патология включает примитивные способы защиты вроде не знающей границ метительности, а также жестокость в отношении безобильных и слабых пюлей.

Общим для всех форм так называемого клудывного невроза является актуализация неразрешенных инфантильных конфанктов и сложностей персонально, в зависимости от индивидуальных фиксаций и уровня регрессии. Это означает, что принципиально актуальный невроз ничем не отличается от других расстройств, с которыми работают психоаналитики.

И. И. Маслова

Актуальный невроз - одна из главных разновидностей невроза в классификации З. Фрейда. Согласно З. Фрейду, актуальный невроз, как и любой невроз, обусловлен сексуальными расстройствами. Олнако в отличие от психоневроза он порожден проблемами настояшего, а не летскими конфликтами. Таково первое важнейшее различие между ними. Вторым существенным отличием актуального невроза от психоневроза является то, что его симптомы - чисто соматическое, прямое следствие отсутствия или недостаточности сексуального удовольствия, а не символическое выражение внутрипсихического конфликта. Слово «актуальный», таким образом, означает не только временную актуальность, но и неопосредованность симптомов. З. Фрейд был убежден, что симптомы актуального невроза возникают химическим путем, без участия психической переработки, например, сексуальное возбуждение непосредственно преобразуется в тревожность в результате интоксикации связанных с сексуальностью органов пролуктами метаболизма.

Понятие актуального невроза появилось у 3. Фрейда в 1898, и тогда оно относилось к неврозу старха и неврастении. Поэже психоаналитик предложил считать актуальным неврозом также ипохондовно.

При неврозе страха, согласно 3. Фрейду, причина такого состояния заключается в отсутствии разрядки сексуального возбуждения, которое в результате непосредственно переходит на соматический уровень и превращается в страх. Этот невроз характеризуется высокой степенью тревожности, тревожного ожидания, способного соединяться с любым представлением: приступами немотивированного страха (например, ночные страхи), который может сопровождаться или замещаться различными соматическими проявлениями (головокружениями, сердцебиениями, нарушениями дыхания и т. д.); ярко выраженным воздействием актуальных факторов. Явный объект страха при неврозе страха отсутствует. Клиническая картина невроза страха поныне сохраняет свою классификационную значимость в клинике.

Неврастению («слабость нервов»), описанную впервые американским врачом Дж. Бэрдом (1839—1883), 3. Фрейд объяснял неполнотой сексуального удовлетворения, а в числе ее разнообразных приэнаков указывал ошущение физической усталости, головные боли, расстройства пишеварения, ослабление половой активности. В настоящее время этот медицинский термин практически вышел из употребления, чего непьзя сказать о соответствующей картине болезни.

Каковы причины недостаточности психической переработки сексуального возбуждения при актуальном неврозе? З. Фрейд связывал ес с «...недостаточным развитием психических аспектов сексуальности, с попыткой ее подавления, с ее упадком либо с обычным разрывом между физической и психической сексуальностью».

Актуальные неерозы в чистом виде не подлежат психоаналитическому лечению, покольку их симптомы не имеют психологического значения, которое можно было бы прояснить. Однако они вполне могут сочетаться с другими формами невроза, образуя так называемый смещанный невроз.

3. Фрейд усматривал между актуальными неврозами и психоневрозами не только различия, но и определенные связи. Он неоднократно пытался соотнести невроз страха и неврастению, с одной стороны, и различные виды трансферентного невроза - с другой. В частности, он указывал на общность симптомов и отчасти - механизмов невроза страха и истерии: в обоих случаях происходит конверсия, «однако при истерии психическое возбуждение устремляется по ложному пути. выражаясь исключительно в соматике, а при неврозе страха, напротив, физическое напряжение не имеет доступа в психику и остается в области тела». Ипохондрию он сопоставил с шизофренией или нарциссическими психоневрозами.

В своих аналогиях 3. Фрейд исходия не только из структурного сходства заболеваний, но и из того, что симптоматика актуального неероза зачастую оказывается ядром симптома психонеероза и предшествует его появлению, что, в сущности, подчеркивает роль актуальных обстоятельств в манифестации и динамике психонеероза.

Ныне понятие актуального неероза как самостоятельной разновидности заболеваний близко к исчеэновению: любые симптомы, в том числе спровоцированные актуальной ситуацией, символически выражают психические конфанитм. Однако актуальные симптомы и конфанитмы для современного психоанализа остаются реальностью, и представления о них сохраняют значимость.

Во-первых, в психоаналитической практике важно разграничивать пробудившиеся

детские конфликты и конфликты, связанные главным образом с актуальной сигуацией: острый актуальный конфликт зачастую становится препятствием для псикоаналитического лечения. В критические фазы жизни, а особенно в переходные периоды псикоексуального развития (пубертатный, климактерический), роль актуальных симптомов и конфликтое повышается.

Во-вторых, в любом неврозе вместе с доступными прояснению психически обусловленными симптомами присутствуют и неспецифические симптомы, которые 3. Фрейо вязывал с актиуальным неврозом: немотивированная усталость, боли неясного происхождения п. т. д. Поскольку бессознательные желания блокируются психическими зашитами, постольку эти симптомы действительно могут быть связаны с неудовлетворенной сексуальностью.

Наконец, имеющие преимущественно соматический характер «актуальные симптомы» хорошо вписываются в современные концепции психосоматических расстройств.

В качестве возможного источника актуальных симптомов таких неврозов ныне рассматривается не только недостаточность сексуальной разрядки, но и блокированная агрессия.

Т. С. Драбкина

АЛХИМИЯ — средневековое учение, относящееся и к миру пироды, и к миру человеческой души. Одной цельо алхимиков было превращение неблагородных металлов в благородные (в золото или «философский камень»); другой, не менее важной, — освобождение духа от пут материи. Алхимик стремился развить собственную духовную силу и получить власть над миром природы.

В психоанализе алхимия рассматривается прежде всего как прародительница современных исследований бессознательного. К. Г. Юнг обратил внимание на то, что символы наших сновидений, т. е. загадочные образы, которые мы видим во сие, во многом схожи с алхимическими симколами. В своих работах инасто использовал алхимические симколы для обозначения тех или иных психологических состояний человека. Например, в ахимии часто упоминаются три мира — черный, белый и красный, которые необходимо пройни человеческой душе. Каждому из них присущи специфические образы и переживания. К. Г. Юмг полагал, что любое сповидение человкат тоже можно отнести к одному из этих трех миров, и тогда удастся понять, на каком этапе своего духовного становления он нахолится.

Первый — черный — алхимики называли нигредо. В этом мире страшно, жутко, тоскливо, его наполняют отвратительные образы, беспорядочные нагромождения ужасных скелетов, змей, крыс, акул, наручников, канализационных труб... Такие сны человек видит обычно в трагические моменты жизни. например, когда он теряет кого-то из очень близких и дорогих ему людей или, разочаровавшись в прежних ценностях, не знает, как ему жить дальше. Подобные жизненные ситуации абсолютной растерянности, угнетенности обычно бывают связаны с тяжелыми переживаниями, однако они в какой-то мере необходимы человеку и даже полезны. Ведь не пережив разрушения старого, не простившись с ним, невозможно двигаться дальше. Если старые отношения, ценности полностью изжили себя, то лучше позволить им разрушиться, уйти в прошлое, с тем чтобы на освободившемся месте выстроить что-то новое. Нигредо называют миром тьмы — человек будто оказывается погруженным в ночную мглу, где нет ни звезд, ни лунного света.

Второй мир — белый — назывался у алхимира вльбедо. О переходе из мира нигредо в мир альбедо К. Г. Юн писал так: «Неясность слегка рассеивается, как мрак ночи при появлении на небосклоне луны... Этот робкий свет относится к альбедо, лунному свету». Белому миру альбедо соответствует задумчивое,

мечтательное настроение, отсутствие сильных эмоций. Когда человек пребывает в мире альбедо, т. е. когда его охватывает такое настроение, то во сне он может увидеть поверхности вод и зеркал, плавание без руля и ветрил: жемчуг, стекло и хрусталь. Животные, населяющие этот мир - белые медведи и овцы. мотыльки, совы и бабочки, лягушки и саламандры. На данной стадии алхимический процесс представляет собой переход от старого (его распад уже завершен) к новому, которое еще только зарождается, формируется, готовится «выйти на свет». Не случайно в это время во сне часто появляются образы беременных женщин или птиц, высиживающих яйца. Мир альбедо ассоциируется с периодом пассивного ожидания, когда в душе человека едва начинают складываться новые ценности и ориентиры.

Третий мир — рубедо, — это мир Солнца. То, что вынашивалось и созревало в мире альбедо, теперь появляется на свет. Здесь царят ясность, порядок, определенность всех поступков и отношений. Мир рубедо есть царство рассудка, здравого смысла. Если миры нигредо и альбедо символизируют жизнь бессознательного и происходящие в нем процессы, то мир рубедо - символ сознания. Рубедо — это мир активных действий, бурного развития отношений, особенно отношений между мужчиной и женщиной, потому-то в психоднализе его и называют миром либидо. «У алхимиков этот мир называется рубедо, - пишет К. Г. Юнг. - В нем происходит брак рыжего мужчины и бледнолицей женшины. Противоположности не только взаимоотталкиваются, но и стремятся друг к другу, потому что бесконечная вражда несовместима с жизнью и не может продолжаться вечно». Образы сновидений, сопровождающих стадию рубедо, - парящие высоко в небе птицы, устремляющиеся ввысь ракеты и космические корабли; трамплины, фонтаны, огонь, вулканы: солдаты, лошади и повозки; великаны и атлеты.

Рубедо - мир бурных эмоций и переживаний. Для того чтобы попасть в этот мир, необходимо научиться правильно выражать свои эмоции, уметь хорошо контролировать свои поступки и отношения с люльми при помощи сознания. Находясь в рубедо, нельзя позволять своему внутреннему миру разряжаться за счет внешнего. Неумение или нежелание человека контролировать вспышки собственного гнева и прекратить грубые выходки по отношению к окружающим рано или поздно приводят к тому, что он начинает быстро спускаться вниз - в мир альбедо и нигредо, разрывая все отношения и связи, и довольно скоро остается в полном одиночестве - во мраке и пустоте.

Современные психоаналитики используют символику алхимии в работе с пациентами. Изучение древних алхимических трактатов позволяет им не только «разгадывать» сновидения, но и устанавливать доверительные отношения с ними. К. Г. Юнг неоднократно задавался вопросом о специфическом характере ролей аналитика и пациента при обсуждении сновидений. Он был не согласен с 3. Фрейдом, полагавшим, булто психоаналитик обладает неким абсолютно истинным знанием о психической жизни пациента. Для паниента психотерапевтический сеанс, по словам К. Г. Юнга, подобен «беседе с добрым ангелом», когла он получает ответы на свои вопросы из глубин собственного бессознательного, а аналитик лишь помогает ему в этом, создавая необходимые условия. До конца понять истинный смысл происходяших с человеком событий может только он сам, но присутствие при этом другого человека, особенно если он искренне желает помочь в таких поисках, все же необходимо. Не случайно каждый алхимик всегда работал в паре с помощником («мистической сестрой»), которым мог быть как реальный человек, так и воображаемый.

Многие современные психотерапевты утверждают, что постижение древних мистичес-

ких знаний необходимо психотерапевту для успешной работы не меньше, чем изучение научной психологии и психиатрии.

С. В. Маслова

АМБИВАЛЕ́НТНОСТЬ (от лат. ámbo — оба и valéntis — имеющий силу) — одновременное существование противоположных чувств и эмоций (обычно любаи и ненависти) по отношению к одному и тому же человеку. Данный термин введен в употребление знаменитым швейцарским психиатром Э. Блейгером.

Амбиваленинность встречается в самых разных областях душевной жизни: а) волевая амбивалениность означает одновременное желание и нежелание что-то делать, например есть, спать и т. д.; б) интеллектуальная амбивалениность означает одновременное возникновение и сосуществование мыслей противоположного характера (человек одновременно высказывает нечто и то, что этому высказыванию противоречит); в) аффективная амбивалениность означает, что испытывающий се человек одновременно любит и ненавидит другого человека, как это имеет место, например, в случае ревность.

Вот как описывает Э. Джонс, автор известной биографии З. Фрейда, состояние основателя психоанализа в периол мук ревности: «Восстановленное счастье, однако, длилось недолго. Через неделю после возвращения Фрейда вновь одолевает ревность. В периоды прояснения он понимает, что его неверие в любовь Марты проистекает от собственного неверия в свою привлекательность, но это лишь усугубляло ситуацию. У него не было тех чар, которыми обладал Макс. Он отдал бы свою правую руку, лишь бы не терзаться мыслью о том, что Макс и Фриц были ей дороги и что он никогда не сможет их ей заменить. Это была епитимья на искупление грехов за его безразличие к женщинам в юности. Страдание было столь громадным, что он едва удержался от самоубийства. На следующий день отчаяние сменилось яростью. «Когда мне в голову приходит воспоминание о твоем письме к Фрицу и о дне, проведель ном нами на горе Каленберг, я теряю всякий контроль над собой, и, будь в моей власти уничтожить мир, включая нас с тобой, и дать сму возможность начать сначала — даже рискуя, что он не сотворит ни Марту, ни меня, — я сделал бы это не колеблясья

Не спецует путать амбивалентность со смещанными чувствами по отношению к кому-либо или чему-либо, так как они могут основываться на реалистической оценке несовершенств данных людей или явлений окружающей действительности, которые одновременно привлекают к себе и вместе с твоотпутивают, вызывая положительные и отрицательные чувства. По 3. Фрейду, амбиваасмитиссть чувств до определенной границы вполне нормальна, однако высокая степень амбивалентности свидетельствует о патолотии.

Амбивалентность свойственна ряду расстройств (психозы, неврозы навизчивых состояний), ряду состояний (ревность, скорбы), а также ряду стадий психосексуального развития, на которых любов к приносящему удовлетворение объекту сосуществует с его разрушением, например, с поломкой любимой игрушков.

С точки зрения современного психоанализа, амбивалентное отношение к матери может возникать у младенца в первые месяцы его жизни. Если мать не обращается с любовью к ребенку, если она при кормлении в мыслях далека от него и спешит, это может иметь следствием развитие у ребенка агрессивности по отношению к ней. Агрессия младенца (крик, плач) всегда представляет собой «ярость младенца», связанную с неспособностью матери незамедлительно доставлять ему полное удовлетворение, и является первоначальным способом восприятия лишений младенцем. Эти агрессивные побуждения ребенок часто не может ни отреагировать (выместить на ком-то другом), ни преодолеть, он может их лишь вытеснить. Это ведет к амбивалентной установке к матери.

Таким образом, для ребенка открыты три основных пути восприятия других людей. Первый из них, «идеальное состояние», связан с человеком, доставляющим младенцу полное удовлетворение. Второй заключается в обеспечении удовлетворения путем установления контроля над таким человеком. В случае, если ни один из этих путей не приносит желаемого результата или не обеспечивает его сохранения, то будет проявляться третий путь - агрессивность ребенка с его желаниями устранить препятствия к получению удовлетворения. И хотя в ходе развития психики ребенка этот первоначальный тройной способ восприятия других людей претерпит огромные сдвиги (сменятся акценты, обогатится содержанием восприятие), тем не менее он будет составлять пожизненный набор основных альтернатив для восприятия и оценки других людей.

По мере взросления открытая агрессивносиь, как правило, ослабевает и может иссвануть совсем, а продолжающеся развитие психики постепенно приводит к формированию все более гибких, адаптивных и эффективных средств и способов обеспечения удовлетворения. Но если эти позднее развитые средства потерпят неудачу, то открыто агрессивная альтернатива в какой-то форме и степени непременно заявит о себе.

В. В. Старовойтов

Амбивалентиость — противоположность установок, чувств, импульсов и эмоций, направленных на один и тот же объект. Данное понятие введено в научный оборот Э. Блейлеом применительно к шизофрении, характеризующейся расщепленностью сознания больного в результате его противоречивого отношния к объекты Различая волевую, интеллектуальную и аффективную амбивалентиость. Э. Блейлер считал, что противоположность чувств и установок может наблюдаться не только у шизофреников, но и у нормальных людей.

3. Фрейд рассматривал амбивалентность как введенное Э. Блейлером удачное название противоположных влечений, часто проявляющихся у человека в форме любви и ненависти к одному и тому же сексуальному объекту. В работе «Три очерка по теории сексуальности» (1905) он писал о противоположных влечениях, объединенных в пары и относящихся к сексуальной деятельности человека. В «Анализе фобии пятилетнего мальчика» (1909) З. Фрейд отмечал, что жизнь чувств у людей складывается из противоположностей. Контрастные пары в сфере чувств у взрослых доходят одновременно до сознания только на высоте любовной страсти. У детей они могут долгое время сосуществовать друг с другом, как это наблюдалось, например, у маленького Ганса, который одновременно и любил своего отца, и желал его смерти. Выражение одного из амбивалентных переживаний маленького ребенка по отношению к близким ему людям не мещает проявлению противоположного переживания. Если же возникает конфликт, то он, по мнению 3. Фрейда, разрешается благодаря тому, что ребенок меняет объект и переносит одно из амбивалентных душевных движений на другое лицо.

Будучи нормальным явлением в жизни человека, амбивалениность учеств может достичь такой степени проявления, которая характеризуется развитием невротического расстройства. Как показал 3. Орейд, при фобиях (навязчивых страхах конкретного содержания) ненависть как одно из амбивалентных чувств, противоположных любеи, переносится на замещающий объект. В случае маленького Ганса противоречивые чувства к отцу проявились в двойственном отношении ребенка к лошали.

В работе «Из истории одного детского невроза» (1918) З. Фрейд соотносил амбивалентность с одновременным проявлением у ребенка пассиеных и активных стремлений. Анализ случая, названного им человеком-волком, позволил выявить картину соответствия интенсивной и длительной амбивалентности больного с развитием противоположных елечений, связанных с активно-садистскими целями и мазохистскими намерениями.

Последователи З. Фрейда внесли изменения в психоаналитическое понимание амбивелениности. К. Абрахам связывал амбивалениности. С. Абрахам связывал амбивалениность с фазой кусания, характерной для
анальной стации психоскуального развития
ребенка. В статье «Опыт описания истории
либидального развития на основе психоанализа душевых расстройств» (1924) он провел
различие между доамбивалентной (первичной
оральной) стадией, связанной с оссанием ребенком материнской груди, и амбивалентной
стадией, на которой наблюдается враждебное
отношение ребенка к обежту.

Согласно М. Клайн, сексуальное влечение человека амбивалентно по своей природе. Оно присуще ему изначально и связано с противоположными установками человека, направленными на овладение *объектюм* и в то же время на его разрущение.

Понятие амбивалентности широко используется в современной психоаналитической литературе.

В. М. Лейбин

Амбивалентиость (от греч. атпріі — вокруг. около, с обеих сторон, двойственное и лат. valentia — сила) — двойственное, противоречивоє отношение субъекта к объекти, характеризующесся одновременной направленностью на один и тот же объект противоположных импульсов, установок и чувств разной силы и объема.

Понятие «амбиеалентность» было введено в научный оборот в начале XX в. швейцарским психиатром Э. Блейлером, использовавшим его для обозначения и характеристики особенностей эмоциональной, волевой и интеллектуальной жизни людей, страдающих шизофренией (раздвоением личности), существенным признаком которой является склонность больного отвечать на внешние раздражители двоякой, антагонистической реакцией.

В современной психиатрии различают ряд видов амбивалентности, из которых наиболее часто выделяют: 1) амбивалентность в аффективной области (когда одно и то же представление сопровождается одновременно приятными и неприятными чувствами); 2) амбивалениюсть в области интеллектуальной деятельности (характеризуется одновременным возникновением и сосуществованием противоположных мыслей); 3) амбивалентность боласти воли — амбитендентность (для нее характерны двойственность движений, действий и поступков).

Существенное расширение смысла, солержания и области применения понятия амбивалентности было осуществлено в психоаналитическом учении З. Фрейда. Согласно психоднализу, амбивалентность является естественным, атрибутивным свойством психики человека и одной из важнейших характеристик лушевной жизни людей. По З. Фрейду. амбивалентность выступает преимущественно в виде амбивалентности чувств (например. любви и ненависти, симпатии и антипатии. удовольствия и неудовольствия и т. д., одновременно направленных на один и тот же объект), поскольку каждое отдельное чувство и все чувства человека амбивалентны по своей природе. З. Фрейд считал, что до определенного уровня амбивалентность естественна и вполне нормальна, высокая же степень амбивалентности чувств является характерной чертой и особенным отличием невро-TUKOR

Подчеркивая закономерность перенесения человеком значительной доли ненаевисти на лицо, к которому он наиболее привязан, а любеи — на лицо, которое он ненавидит, 3. Фрейд отмечал, что то или другое из этих антитетических инстиктивных легечаци вытесняется (дибо целиком, либо частично) в бессозиательное, и квалифицировал это явление как принцип амбивалентности. В силу действия принципа амбивалентности вытесненное влечение или чувство всегда маскируется диаметрально противоположным влечением чувством и т. д.

Согласно психоаналитическому пониманию, амбивалентность служит одной из форпровяления противоречивой природы человека, которая обусловливает амбивалентное отношение не только к другим, но и к самому себе. Это общее представление отразилось, например, в трактовке садиама и мазохизма как садомазохизма (своеобразной слитой и противоречивой двойственности установок, переживаний и т. л.), отражающей тот факт, то каждый садист одновременно в какой-то мере является мазохистом, равно как мазохист в какой-то мере всегда является садистом.

Психоаналитическая концепция амбивелениности получила определенное подкрепление в аналитической психологии К. Г. Юлеа, в которой понятие «амбивалентность» используется для характеристики полярных чувств, обозначения множественности психического, фиксации диалектического характера психической жизин, проженения сути отношений к родительским образам и пр.

В психологии и обыденной жизни понявамивалениности часто используется для обозначения разнообразных противоречивых отношений субъекта к объекту (например, одновременно уважения человека за ето деятельность и неуважения за ето отношение к людям, одновременную симпатию к человеку и антипатию к нему за то или иное действие или безаействие и т. д.)

В современной научной литературе понятие амбивалентности употребляется преимущественно в его психоаналитических значениях и смыслах.

В. И. Овчаренко

Амбивалентность - пвойственность человеческих переживаний, внутренне противоречивых и представляющих собой смесь противоположных чувств. Термин ввелен Э. Блейлером. Примером амбивалентности может служить сплетение любви и ненависти. На уровне бессознательного восприятия нежность может сопровождаться неприязныю. симпатия переходить в антипатию, удовольствие - в неудовольствие, радость - в горечь. Человек одновременно испытывает противоположные чувства. Обычно одно из этих переживаний гнездится в бессознательном и замещается другим переживанием. «Амбивалентность» как понятие широко используется в психоанализе и графологии.

В состоянии амбивалентности каждая установка «выправляется» собственной противоположностью.

Это состояние отличается от переживаний, в которых не до конца обнаруживаются проявленные чувства. Амбивалентиность выражает глубинную взаимосвязь самых разных эмощий. Римский поэт Катулл (ок. 87 ок. 54 ло. н. э.) писал:

Любовь и ненависть кипят в душе моей, Быть может, почему, ты спросишь —

я не знаю,

Но силу этих двух страстей В себе я чувствую и сердцем всем страдаю...

В классическом исследовании американских психоналитиков В. Вулфенштейн и Н. Лейтеса «Хорошая — плохая девушкапредпринятый анализ позволил авторам проникнуть в механизм сотворения кумиров. Ученые развернули перед нами определенную психологическую мотивацию, лежащую в основе конкретной персонификации. Они раскрыли механизм, который соединяет в себе комплекс противоречивых чувств.

Привлекательность популярной героини основана на ее многочисленных связях с мужчинами и на предположении, что она не

захолила с лругими мужчинами «слишком далеко». Такая героиня появляется в музыкальных фильмах: таничюшую девушку окружает хор мужчин. Ее связь с ними мимолетна и стилизована, так как танцует она с кажлым понемногу, не выделяя никого, в чем, собственно, и проявляется двойственность чувств. С одной стороны, героиня должна быть в меру «порочна». Если она пресна, добродетельна, то не вызывает острых переживаний. Но, с другой стороны, она не должна быть и распутной, и в таком случае оказываются смешными даже самые романтические чувства. Сюжеты многих американских фильмов. как показало исследование, эксплуатируют именно эту неопределенность, сплетение обожания и презрения. По логике развития событий девушка кажется плохой; она весела. беспечна, жизнерадостна и окружена мужчинами. Страдальцу, который добивается ее любви, ничего не остается, как, любя ее, испытывать к ней, предстающей пред ним в таком образе, только ненависть. Однако в конце фильма выясняется, что мужчины вовсе не являются ее любовниками, в глубине души она добродетельна.

Можно привести примеры и из отечественного кино. Воздушная, чистосердечная героиня Веры Глаголевой из кинофильма «Выйти замуж за капитана» очаровательнонепредсказуема. Она пытается реализовать свои претензии на самостоятельность. Ее терроризирует сосед по квартире. С одной стороны, она типичная «плохая женщина». Но в конце концов выясняется, что она совсем даже «хорошая», просто ей не хватало мужской опоры. И вот... цитата из зрительского письма: «Мне очень понравилось, как вы сыграли Лену, которая полюбила капитана: внешне раскрепощенная, незащищенная, искренняя в своих чувствах, она очень женственна... Как верно, как правдиво вы ее показываете! Я бы очень хотела, чтоб у меня была такая подруга. Или сестра». Раскрепошенная, но искренняя, греховная, но чистая. А главное — пусть рядюм со мной будут такие же...
Это ли не эффект персонификации? Или Наталья Негода. В одном из выпусков «Кинопанорамы» (1989) она рассказывала ведущему
Виктору Мережко, что на студию приходит
немыслимое количество писем, адресованных
ей. Один мотив — как вы могли? Авторы
писем, безусловно, отождествляют актрису с
героиней «Маленькой Веры». Но есть еще
письма с призывом: давайте дружить...

Амбивалентность сопряжена с психологической недифференцированностью чувств, с глубинной близостью противоположных переживаний.

П. С. Гуревич

АМЕНЦИЯ (лат. amentia — безумие) — состояние острой стиутанности сознания (синдром расстройства сознания), основными признаками которого являются: полная дезроиентация человека в месте, времени и собственной личности; бессвязность мышления, двигательное возбуждение, повышенная отвяекаемость, нагичие аморфных, нестойких малозий и таллюцинаций; отрывочные бредовые переживания, растерянность, путливость, неадекватная эмоциональность и отсутствие воспоминаний (амиезия) о данном состоянии после того, как оно прокодит.

Обычно развивается в процессе и в результате тяжелых и длительных соматических заболеваний (в том числе инфекционных заболеваний, интоксикаций, некоторых опухолей, авитаминозов и пр.).

Понятие «аменция» было введено в научный оборот в конце XIX в. австрийским психиатром Т. Мейнертом.

В. И. Овчаренко

АМНЕЗИЯ — нарушение *памяти*, связанное с пробелами в воспоминатиях человека. 3. Фрейд различал два вида *амнезии*: инфантильную и истерическую.

В работе «Три очерка по теории сексуальности» (1905) он писал, в частности, об амнезии, охватывающей первые годи детства (до пяти лет жизни ребенка). Инфантильная (детская) амнезия связана не с функциональными расстройствами памяти, а с недопущением в сознание ребенка его ранних переживаний. Соответствующие переживания, как 
правило, полностью забываются, они недоступны для памяти. Инфантильная амнезия 
прерывается большей частью лишь отдельными фратментами воспоминаний, так называемыми маскирующими воспоминаний, так называе-

Согласно 3. Фрейду, относящиеся к инфантильной амнезии воспоминания связаны с впечаглениями сексуального и агрессивного характера. Они включают ранние травмы, наносящие урон Я и ведущие к возникновению личных обид. Травмами являются либо переживания, связанные с изучением собственного то тела, либо чувственные восприятия увиденного или услышанного. Маленькие дети не способны различать сексуальные и агрессивные действия. Они воспринимают увиденные ими, например, сцены сексуального акта родителей как проявление насилия, садамам.

Преобладание сексуальных мотивов ставичатлений и переживаний. Именно с ними связана инфантильная (детская) амнезия. Речь идет о вытеснении детских впечатлений сексуального характера, которые, будучи забытыми, тем не менее оставляют глубокий след в душевной жизни ребенка и влияют на его дальнейшее развитие.

С точки эрения 3. Фрейда, период инфантильной амнезии совпадает с проявлением ранней сексуальности. В этом отношении важным представляется период от двух до четырех лет, когда создаются предпосытки для возникновения неврозов, которые, по выражению основателя психоанализа, в известном смысле являются привилегией человека (в отличие от животного).

Последствия пережитой в детстве травмы могут быть двоякого рода — положительные и отрицательные. Положительные последст-

вия связаны с усилиями вэрослого человека вспомнить забытое инфантильное (детское) переживание или снова сделать его реальным, пережить его повторно, дать ему воэролиться в аналогичном отношении к другому лицу. Происходит фиксация на травме, выражающаяся в навязчивом повторении того, что имело место ранее. Так, девущка, которая в раннем детстве была объектом сексуального совращения, может направить свою позднейцую сексуальную жизнь на то, чтобы вновь провоцировать подобные посягательства

Реакции, связанные с отрицательными последствиями травмы, преследуют противоположную цель. Они направлены на то, 
чтобы не было никаких воспоминаний и повторений забытой травмы. Речь идет о защитных реакциях, о стремлении избежать ранее 
пережитое, что может принять форму всевозможных фобий *стирахов*;

Согласно З. Фрейду, невротические симптомы - это компромиссные образования, включающие в себя вызванные в летстве травмой положительные и отрицательные реакции, стремления человека. Оба вида стремлений присущи взрослому, но проявление каждого из них может стать доминирующим. Из-за противонаправленности этих стремлений, из-за разнонаправленности реакций возникают конфликты, неспособность разрешения которых ведет к чрезмерной интенсивности и независимости их от других психических процессов. Когда это происходит, то постигается господство внутренней психической реальности над реальностью внешнего мира. Таким образом открывается путь к неврозу или психозу.

Сравнивая душевную жизнь ребенка и что инфантильная (детская) амнезия тесно связана с истерической амнезией. По его словам, без первой не было бы второй, которая наблюдается у невротиков в отношении более подиних переживаний. Истерическая амнезия является непосредственным продолжением инфантильной амиезии, имеющей место в душенной жизни нормальных людей. Задача психоаналитического лечения заключается в заполнении всех пробелов в воспоминаниях больного, т. е. в устранении его амиезии.

Подобная ориентация классического педхоапалаза вытекала из представлений З. Фрейда о том, что невроз является следствием своего рода незнания, неведения о душевных процессах, о которых следовало бы знать. Это незнание обусловлено инфантильной и истерической амиезией. У невротика как бы прервана связь, обычно способствующая воскрещению воспоминаний.

С точки зрения З. Фрейда, у нормального, здорового человека процесс познания и воспоминания совершается автоматически, сам собой. В случае необходимости он всегда может восстановить в своей памяти события прошлого, последовательно пробегая мысленным взором по следам воспоминаний. Даже если он не осознает своих внутренних психических процессов, не понимает смысла происходящего, не видит логических связей между прошлым и настоящим, то это все же никак не сказывается на его жизнелеятельности, поскольку всевозможные конфликтные ситуации находят свое разрешение на уровне симводических представлений, активизирующихся в сновидениях или в хуложественном творчестве и не вызывающих какихлибо отрицательных эмоний.

Пругое дело — невротик, пешика котороон находится во власти вытесненного бессознательного. В этом случае конфликтные ситуации получают только видимость разрешения. В действительности же у невротика нарушаются логические связи между прошлым и настоящим, в результате чего незнание становится у него патотенным (болезненным), вызывая сомнения, мучения и страдания, так как смыся происходящего и причины, породившие внутреннее беспокойство, ускользают из его создамия.

Лля того чтобы превратить это патогенное незнание в нормальное знание, перевести вытесненное бессознательное в сознание необхолимо, как считал 3. Флейд, восстановить напушенные внугренние связи помочь невро-THEY VACUUTE CHAICS TROUCYOTALITEDO IS TEM COMPIN DODDSCEN SEO & HOMINGHIND HOUSINGHININ причин, обусловивших его страдания. В принципе все это возможно, так как в исихи-NO REMOBERS HET HUMEDO HIDOUSBOILHODO CHVчайного Согласно З Флейду кажлый психический акт. кажный бессознательный процесс имеет определенный смыса, включает в себя смысловые связи, выявление которых представляется важной запачей психоднализа. Восполнение пробелов в памяти, устранение амиезий - необуолимая составияя часть этой запачи

В. М. Лейбия

АНАЛИТИЧЕСКАЯ ТРИЛОГИЯ (Интегральный психоанализ, Трялогический психоанализ) — направление современного психоанализа, представляет собой совокупность теории, метода и психотерапии, основывающуюся на попытке приватного синтеза науки (сетествознания), философии и духовности (теологии), направленную на комплексный анализ постулируемой троичной природы человек (чукать, мыслей и действий).

В целом аналитическая трилогия орнентирована на использование се идей и методов на психологическом, социальном и духовном уровнях в различных областях теоретической и практической деятельности людей (психотерапии, медицине, экономике, социологии, образовании и т. д.).

Как относительно самостоятельное направление аналитическая трилогия была создана в 70-х годах XX в. бразильским психоаналитиком и философом Н. Кеппе и его посдователями (К. Пачеко, М. Кеппе и др.) на основе объединения и развития модифицированных идей психоаналитиков (3. Фрейда, А. Адаеая, М. Клайн, У. Бейона и др.), логотерапевтов (В. Франкла и др.) и философов (С. Кьеркегора, А. Бергсона и др.).

Аналитическая трилогия исходит из того, что неврозы и леклозя в индивидуальном и социальном плане представляют установку искажения, отрицания и отвержения действительности, формирующуюся вследствие ошибочной диалектики диалога человека с миром и стремления (желания) людей обладать могушестьмо Бога и творить повую реальность.

В качестве главных психопатологических факторов аналитическая тринимает зависть (которая считается основой всех психологических проблем людей), теоманию, металоманию, инверсию ценностей, нечестность и фантазии. Первым симптомом сервезного невроза считается прекращение работы.

Принципиально важным средством аналипико-трипогической психотерапии является осознание (и осознания), которое истолковывается как основной способ освобождения и лечения человека. Согласно трилогической концепции природы осознания, оно наступает в результате суммащий сознания (ментального, интеллектуального). В среднем (ментального, интеллектуального). В среднем психонального, интеллектуального). В среднем психонального интерпоризации, продолжается кий метол интерпоризации, продолжается 30—40 минут и проводится 2 раза в неделю. Общая продолжительность лечения от полугода до года.

Весьма существенную часть аналитической трилогии составляют основывающиеся на общечеловеческих ценностях тісикоаналитически ориентированные социальные концепци и доктрины, направленные на познание и изменение всех современных социальных структур, и в первую очередь демонтаж правщих классов. Обладая явно выраженными чертами романтизма, уполизма и критицизма, аналитическая трилогия квалифицирует современное общество как совокупность патологических и патогенных социальных структури.

тур и «шизопараноидальных обществ», которые в значительной мере основываются на «социальных пактау» как форме социальных соглашений, направленных на сокрытие истины и отрицание добра, справедливости и красоты.

Согласно аналитической трилогии, преодоление современной извращенной, стралальческой псевложизни люлей предполагает: развитие «психосоциопатологии» (социопатологии) как науки о социальных болезнях: всемерное содействие прогрессу «социопсихосоматики» (объединяющей социальный, психологический и органический моменты оздоровления) и «психосоциотерапии» (социотерапии), в том числе группового трилогического анализа (в процессе 1.5-2-часовых сеансов которого наибольшее значение прилается критике): создание трилогических обществ, предприятий и общежитий, активное проповедничество идей и ценностей аналитической трилогии, направленных на преолодение отчуждения и освобождение народа; создание образа жизни, ориентированного на интересы и потребности людей (а не социальных институтов) и организацию общества своболного труда ради добра, красоты и истины.

В развитии, подготовке кадров и пропаганде аналитической трилогии значительную роль играет основанное Н. Кеппе в 1970 Международное общество аналитической трилогии (МОАТ; первоначальное название — Общество интегрального психоанализа).

В. И. Овчаренко

АНАЛЬНАЯ ФАЗА — период в развитии ребенка, когда либидо (бессознательное сексулавное влечение) нормально фиксировано в области ануса; в норме это возраст от двух до четырех лет. Согласно теории инстинктов, главными источниками чувственного удовольствия становится все, связанное с этой областью, причем особенное внимание уделается дефекации.

В период, охватываемый анальной фазой,

существенно пасширяется сфера лействия Эго. Поначалу Эго ребенка опирается на более сильное Эго полителей: они учат ребенка, как следует эмоционально реагировать на те или лругие поступки. Затем ребенок научается самостоятельно сочетать собственные физиологические потребности, связанные с лефекацией и мочеиспусканием, и требования общества (на этом этапе представленного родителями или людьми, их заменяющими). Ребенок обнаруживает, что он в состоянии управлять своими сфинктерами, т. е. открывает для себя новую область управления своим телом. Кроме того, выясняется, что, контролируя свои сфинктеры, он может манипулировать родителями, заставлять их делать то, что хочется ему. Например, родители велят идти спать, ребенок в ответ просится на горшок и затем, сидя на горшке, может долго отказываться исполнять приказ родителей, не вызывая их гнева. Таким образом, он обнаруживает способ контролировать их эмоции, гарантированно вызывать ту или иную эмоцию и начинает использовать это знание в своих пелях.

Тем не менее приучение ребенка к горшку обычно считают насилием над ребенком, над его стремлением испражняться свободно и получать от этого удовольствие.

В начале анальной фазы важным фактором является страх потери любви со стороны значимых людей; чаще всего это мать или лицо. заменяющее ее. Ребенком руковолит естественное стремление заслужить одобрение матери и избежать ее неодобрения, поэтому выполнять ее требования, т. е. пользоваться горшком, представляется ему единственно возможным вариантом поведения. Однако, несмотря на это, он ошущает некоторое насилие над его личностью, а потому возможность встречного контроля над матерью без риска потерять ее любовь — оказывается особенно приятной. Соблюдение правил гигиены и связанные с ним манипуляции оказываются отличным орудием контроля.

В пипациой фаза впервые возничает интрансихический конфликт. По того конфликты возникали межлу желаниями ребенка и требованиями матели, но в этом возрасте заплеты и требования ролителей уже могут быть интернализированы т. е. перевелены внутры n onlynatica han couchementie thepobanna h самому себе. После этого главным становится конфликт не межлу ребенком и ролителем, а межлу внутренними «можно» и «нельзя», котопые формируются как понятия В свою очерель, на их основе формируются понятия «я хопоший» и «я плохой» (Все это указывает на начало формирования Супер-Эго, или Сверх-Я которое получит дальнейшее развитие на фаллической сталии развития, гле центральным является Элипов конфликт ) Сочетание ролительского контроля и собственной боязни быть «плохим» приволит к тому, что ребенок начинает бояться потерять контроль нал сфинктерами. В дальнейшем этот страх может трансформироваться в страх потери контроля нал собой и, как следствие, уграты возможности контроля над другими. (Контроль нал другими - трансформация контроля нал ролителями, который ребенок осуществляет. управляя своим сфинктером.) Появляется страх снова стать беспомощным, утерять этот недавно обретенный контроль.

В ланный периол у ребенка впервые возникает внутренний конфликт из-за амбивалентного (двойственного) отношения к внешнему предмету. Его испражнения, за которые его так хвалят и появление которых так приветствуется, одновременно оказываются чем-то грязным, запретным, вызывающим брезгливость и отторжение. Конфликт особенно силен потому, что в начале анальной фазы ребенок воспринимает свой кал как часть самого себя, не отделяя себя от своих испражнений: он приносит и вручает матери горшок, «дарит» его как часть себя. Лишь позже он научается понимать, что его испражнения есть нечто вышедшее из него, но существующее от него отдельно. Примерно к тому же этапу относится появление характерных фантазий о летопожлении ребенок начинает считать, что лети появляются на свет челез анальное отвелстие В тот же периол появляются истории и сказки «про какашку». в которых какашка фигурирует как ребенок Подвившись на свет нерез знапьное отверстие, она начинает жить самостоятельно и переживать множество приключений. Поскольку взрослые запрешают развивать и плоговаривать эту тему соответствующий летский эпос ухолит в полполье. Лети расска-ЗЫВЗЮТ «ЗНЯЛЬНЫЕ» СКЯЗКИ ЛОУГ ЛОУГУ ПОИЧЕМ наряду с импровизацией бытуют стандартные сюжеты, изустно передающиеся от поколения к поколению. Характерно, что по прошествии некоторого времени лети объчно забывают эти истории. Как максимум сохраняются самые смутные воспоминания, хотя другие истории услышанные в периол анальной фазы, могут помниться очень хорошо. Это свидетельствует о разрешении конфликта ланного периола - амбивалентного отношения к лефекации и фекалиям

Сигнальными функциями 2-го в анальной фазе становятся тревога и стыд. Наиболее часто встречающися в этом возрасте защиты — смещение, перверсия аффекта (т. е. смена аффекта на противоположный) и, наконец, направление агрессии на себя; это происходит из-за идентификсации с родителями, интернализации их требований. Как спедствие, возникают садомазохистские тентенции. Аффекты в этом возрасте очень ригилны; дети становятся упрямыми, зпопамятными, иногда садистически-агрессивными или ведут себя вызывающе.

Нарушения развития ребенка в *анальной* фазе могут привести к формированию *анального характера*.

В. Сидорова

**АНАЛЬНЫЙ ХАРАКТЕР** — разновидность невроза характера, имеющая причиной фиксацию *либидо* на анальной стадии развития.

(Поскольку анальный характер прямо проистекает из анальной фазы развития ребенка, постольку желательно до знакомства с настоящей статьей прочитать статью «Анальная фаза».)

Основные проявления *анального характе*ра могут быть разделены на две группы.

Часть носителей анального характера очень чистоплотна, пунктуальна, дотошна, упряма, скрытна, бережлива до скупости. Эти качества могут выражаться явно, открыто и лаже иметь характер навязчивости. В некоторых случаях такие люди понимают чрезмерность своих устремлений, однако ничего не могут с собой поделать. Они эмоционально ригидны. У этой же группы может наблюдаться злобность или злопамятность, дерзкое, вызывающее поведение, склонность обвинять окружающих в своих трудностях или неулачах, причем обвинения могут быть чрезвычайно настойчивыми вплоть до навязчивости. В большинстве своем такие люди весьма упорны в достижении своих целей, но не гибки в действиях, они, как принято говорить, «прут напролом». Обычно они стремятся быть лидерами и подчинять себе окружаюших, могут пытаться унизить человека, не пожелавщего играть по их правилам, отторгнуть его от себя.

Указанные качества связаны со страхом потери контроля над собой или над ситуацией — таким образом трансформируется изначальный детский страх потери контроля 
над сфинктерами. Этот детский страх формируется, если взрослые, обучающие ребенка 
правилам и навыкам гитиены, чрезмерно требовательны и строги.

Для второй группы носителей анального характера, напротив, характерны неакхуратность, доходящая до нечистоплотности, неточность и необязательность, расточительность в денежных вопросах — скорее даже не расточительность, а неумение планировать граты и откладывать деньги. Когда у них возникает желание что-нибудь купить, этот импульс требует немедленного удовлетворения. Они эмоционально дабильны (неустойчивы). Часто такие люди бывают очень шедры, но их щедрость так же неорганизованна и импульсивна, часто наносит ущерб им самим или их семьям. В случае крайних проявлений анального характера человек лишен какихлибо норм и правил, не имеет представлений о понятиях «можно» и «нельзя», действует по первому побуждению и пытается удовлетворить любые свои порывы. Указанные качества возникают тогла, когла взрослые, обучающие ребенка, невнимательны к нему или полагают, что он сам научится чистоплотности и уходу за собой. Этот вариант анального характера менее изучен классическим психоанализом, чем предыдущий.

Таким образом, анальный характер уходит корнями в анальную фазу. Если интрапсихические конфликты, характерные для этой фазы, не получают должного разрешения, то нормальное развитие либидо прерывается и фиксируется на анальной сталии. Олнако в подростковом возрасте возникщие ранее конфликты оживают и теперь они могут быть разрешены. Но если и в этот период конфликты анальной фазы не разрешаются, то формируется анальный характер. Фиксания либидо на анальной стадии проявляется в том. что человек реагирует на внешние или внутренние события способом, характерным для этой фазы развития, или склонен к регрессу на этот уровень.

Механиям развития первого варианта анального характера в общих чертах следующий. Чистоплотность и сопутствующие ей качества (пунктуальность и т. д.) возникают у детей чрезмерно строгих родителей как следствие защитного процесса, называемого формированием реакции. Естественное на определенном этапе развития желание испражняться и получать от этого удовольствие, «награждать» окружающих своим калом, т. е. пачкать все вокруг, оказывается абсолютно неприемлежным. Такое желание преодолевается путем усиления противоположного импульса, а все, связанное с неприемлемым желанием, вытесняется. Так нормальная на данной стадии развития любовь к собственным испражнениям (они воспринимаются как часть себя) постепенно вытесняется, заменяясь противоположными чувствами — любовью к аккуратности и чистоплотности, повышенной брезгивостью.

Следствием неизбежного на этом этапе комфаккта и амбивалентного отношения к своим испражнениям и себе является склонность к садамазохизму — потребности в наказании (человек ощущает себя плохим и «грязным») и связанной с ним агрессией, желанием пачкать, разрушать, наказывать, причинять боль. Послепнее может быть следствием идеитификации с карающими родителями, жестко приучающими к правилам пользования туалетом. Садизм и мазохизм связаны постольку, поскольку, как считал 3. Фрейд, инстинкты могут превлащаться в противопаложные.

Вытесненные желания могут проявляться в мелких дегалях поведения. Это могут быть характерные *сосорки*, ощибки; человек может видеть определенные *сновидения*. Характерна склонность к определенного роддассказам и анекдотам — транформация детского эпоса «про какашку». Могут появляться ритуальные действия, повторяющиеся регулярно, — так человек подсознательно стремится «оградить» себя от каких-то неприятностей. Это связано со *страхом* нарушения правил гитиены или *страхом* потери контроля над собой. Того же происхождения и навязчивое стремление следовать установленным правилам поведения.

Существует мнение, что среди членов неонацистских и аналогичных движений много людей, в большой степени страдающих анальным садизмом.

Механизм развития второго варианта анального характера в литературе описан скупо. Можно считать, что в этом случае имеет место легко происходящее возвращение на анальный уровень, т. е. к состоянию, когда удовлетворение желаний не контроли-

R Cudonoea

АНА́МНЕЗ (от греч. апа́шпёзія — воспомянание) — восстановление в памяти пациента травмирующей ситуации, приведшей к заболеванию. Понятие «апамиез» связано с трактовкой истерии как «одержимостью реминисиенциями». В процессе психотерапевтического лечения «оживлялись» воспоминания, мысли и переживания, которые были скрыты от сознания пациента (вытеснены в бессовнательное), нередко травматические события его прошлого опыта относились к периоду летства

В совместной монографии «Исслелова» ния истепии» (1895) Й. Брейер и 3 Фрейд изложили применявшийся ими метод катартической психотепации Свое название он получил от превнегреческого термина «катар» сис» (katharsis — очищение освобожление) впервые примененного Аристотелем к учению о трагелии: трагелия, вызывая у зрителя страх, сострадание, заставляла его сопереживать происходящему. Тем самым она «очишала» его душу и просветляла чувства. Поначалу котпрический метод был тесно связан с гипнозом. Восстановление в памяти события и сопутствовавшего ему эмошионального состояния имело целью позволить больному как можно полнее описать событие и выразить словами связанные с ним переживания. Травматогенный, но неосознаваемый конфликт вновь переживался пациентом в ослабленной форме. Врач вычленял истинные (бессознательные) причины явления и ловолил их ло сознания пашиента. Осмысление пациентом этих причин способствовало преололению невротических симптомов. З. Фрейд выдвинул формулу «исцеление через осознание».

«В течение полугода одна из наших пациенток с галлюцинаторной ясностью воскрешала в памяти все то, что взволновало ее в предществующие годы (в период острой истерии), с писали Й. Брейер и З. Орейд. — Дневник, который всла ее мать и о существовании которого она не подозревала, мог домазать безупречную точность этого повтора». Анамнез использовался для психического воздействия на больную с целью довести до ее сознания истинные причны ее болезненных переживаний и состояний.

В главе «О психотерапии истерии» 3. Фрейд сравнил организацию памяти со сложно устроенным архивом, в котором воспоминания можно классифицировать в зависимости от их порядка, ассоциативных связей, степени доступности осознанию. «Воспоминания выступают каждый раз в хронологическом порядке, который так же належен, как последовательность дней недели». Однако события, воскрещаемые в памяти, теперь предстают в ней в перевернутой последовательности: «самое свежее, самое нелавнее переживание приходит сначала в качестве «кроющего листка», а заключающим является то впечатление, которое в действительности нахолилось в начале ряда». Впоследствии Флейд в своей практике отказался от гипноза и стал использовать простое внушение с целью восстановления в памяти пациента психотравмирующих переживаний и ситуаций. В конечном счете он отказался и от метода внушения, перейдя к методу свободных ассоциаций, «Бессознательные» переживания проявлялись большей частью в «зашифрованном» виде, подвергаясь переработке, замещаясь полственными образами или связанными с ними по какому-нибудь частному признаку ассопианиями.

Утверждая, что переживания забываются или активно устраняются, «вытесняются» из сознания в том случае, если они слишком активны, неприемлемы или травматичны, 3. Фредд уделил основное внимание комплексу сексуальных представлений. Первоначально 3. Фредд безоговорочно верил в непогрешимость анамнеза как совокупности достоверных свелений о психотравмирующих ситуациях, когда речь шла об источниках невротических симптомов. Соответственно он придавал важное значение сексуальному соблазнению, причем соотнесенному с периолом раннего летства, но впоследствии отказался от этой теории. Обнаружилось, что воспоминания об опыте сексуального соблазнения иногда являются продуктом фантазии. Рассуждая о психической реальности воспоминания или фантазии, З. Фрейд полчеркивал; что в лечебной практике «нарялу с практической реальностью необходимо учитывать реальность психическую». В теории соблазнения именно воспоминание, а не само событие имеет травматическое значение. Даже фантазии, не основанные на реальных событиях, могут приводить к болезненным для человека последствиям. Однако установить, «какие события жизни ребенка порождены фантазией, а какие - реальность», невозможно. Придя к такому выводу, З. Фрейд признал фантазию хотя и независимой, но доступной исследованию, внутрение связанной реальностью

Л. М. Бурмистрова

АНАНКА (АНАНКЕ) — в древнегреческой мифологии ботиня, олицетворившая природную необходимость, неизбежность смерти всего живого, мать Мойр — ботинь человеческой судьбы, дочерей Зевса и Фемиды; в психоаналые: симбол «принципа реальности».

Древнегреческий философ Платон использовал этот мифологический образ для объяснения космологического устройства мира, процесса протекания времени и судьбы человека. Центр мира проходит по оси веретена, которое вращается на коленях Ананки. На каждюм из кругов веретена восседает по сирене. Около Сирен сидят три дочери Ананки: Клого, ведающая настоящим и внешним кругом неподвижных звезд; Атропос (будущее), управляющая подвижными планетами внутренних сфер, и Лахесис (прошлое), вынимающая жребий для человека.

В учении 3. Фрейда Ананка — симвоп природной необходимости, реальной нужды, всего того, что относится к епринципу реальностин» и влечению к смерти. Лахесис выражате «превратности судьбы», Атропос олицетворяет неотвратимость смерти и разрушения, а Клото символизирует злую волю рока. Миф об Ананке, согласно 3. Фрейду, помог человску осознать тот факт, что он «является частыю природы и, следовятельно, подчинен неумолимым законам смерти».

Для 3. Фрейда мифологический образ Ананки означал неизбежность присущей любой живой материи тенденции к разрушению: все живое умирает и в конце концов возвращается в неорганическое состояние; цель всякой жизни — смерть. Стремлению к жизни, Эросу, противостоит стремление к смертии, Танатосу.

В работе «Будущее одной иллюзии» 3. Фрейо использовал образ Анамик для анализа проблемы происхождения ревигии, ефункций, возникших из наблюдений человека за явлениями природы. Религиозные пред-ставления квалифицировапись им как своеобразные иллозии, фантастические образы, явившиеся результатом инфантильной (истокой) беспомощности людей перед гнетущими силами природы. Эта беспомощность надолго остается в человеческом обществе, а с ней — и тоска по оти и богам.

3. Фрейд рассматривал религиозные представления как фантастическую проекцию во внешний мир неудовлетворенных человеческих влечений, бессознательных психических сил. Их роль состоит в том, чтобы, воперых, нейтрализовать ужас человека перед природой, во-вторых, примирить его с грозным роком, выступающим в образе Ананки, и, в-третых, вознаградить за страдания и лишения, выпадающие на его долю в обществе.

В книге Г. Маркузе «Эрос и цивилизация.

Философское исследование о Фрейде» Ананка, или нужла, означает лежащий в основе «принципа производительности» фундаментальный факт неизбежного ограничения в обществе инстинктов и влечений человека, борьбы за существование в мире, который слишком беден для удовлетворения всех человеческих потребностей. «Фрейдовская психология цивилизации, - утверждал Г. Маркузе. - основывалась на безысходном конфликте между Ананкой и свободным развитием инстинктов. Но если сама Ананка становится первичным источником либидозного развития, то противоречие исчезает. Оказывается, борьба за существование не только не перечеркивает возможности свободы инстинктов... но даже служит «опорой» для их удовлетворения. Трудовые отношения, формирующие фунламент цивилизации, а значит, и саму цивилизацию, «опираются» на недесексуализированную энергию инстинк-TOB».

В отпичие от З. Фрейда, Г. Маркузе не считал комфликт между Аланкой и развитием инстиниктов человека вечным, неразрешимым и безысходным: благодаря науке, социокультурным достижениям шивилизации, «сексусаньной революции» человечество сможет постепенно приблизиться к победе над нуждой, создав новый нерепрессивный «принцип реданности». Тогда станет возможной иная, нерепрессивная организация инстиниктов и сексуальных елечений человека. Для того чтобы приблизиться к этой цели, необходим баланс, равновесие двух противоположных елечений, эроса и Танатоса, что и приведет, наконец, к «нерепрессивной цивилизации».

Обоснование необходимости освобождения культуры от «тирании разума», «Великий Отказ» (отказ от репрессивной цивилизации и ее ценностей) и утверждение силы эстетического чувства, трансформация подавленной сексуальности в свободный Эрос, отчужденного труда в игур — таково маркузеанское видение возможностей разрешения конфликта между репрессивной цивилизацией, психоаналитическим символом *Ананки* и жизнен-

М. С. Кельнеп

АНДРОГИН — мифологический персонаж, обладающий признаками мужского и женского пола. В психологии образ Амфрешна символизирует единение мужского и женского начал, удерживание равновесия между ними при помощи создания.

Существует древняя легенда о людях «третьего пола» - андрогинах, об их могушестве и о той участи, которая их постигла. Эту легенду рассказал древнегреческий философ Платон в лиалоге «Пир», «Когла-то наша природа была совсем не такой, как теперь, а другой. — писал философ. — Тогла v каждого человека тело было округлое, спина не отличалась от груди, рук было четыре, ног столько же, сколько рук, и у каждого на круглой шее два лица, совершенно одинаковых... Перелвигался такой человек либо прямо, во весь рост... либо, если торопился, шел колесом, занося ноги вверх и перекатываясь на восьми конечностях, что позволяло ему быстро бежать вперед. А было этих полов три, и таковы они были потому, что мужской искони происходит от Солнца, женский - от Земли, а совмещавший эти оба - от Луны, поскольку и Луна совмещает оба начала». Андрогины обладали огромной силой, они «питали великие замысты и посягали лаже на власть боговь Задумались боги: как унять им гордость людей, уменьшить их силу? И тогда Зевс нашел способ положить конец их бесчинству: он решил каждого разрезать пополам, чтобы стал человек вдвое слабее и мог передвигаться только прямо, на двух ногах. «А если они и после этого не угомонятся и начнут буйствовать, я, - сказал он, - рассеку их пополам снова, и они запрыгают у меня на одной ножке». С тех пор каждый человек полон желания найти свою вторую половину и соединиться с ней, чтобы вновь стать целостным

существом. «Любовью называется жажда целостности и стремление к ней», — резюмировал Платон

Эта легенда вдохновляла многих поэтов и писателей, а образ Андрогина стал одним из символов изначальной целостности, утраченной из-за пренебрежения к высшим силам. невежества и гордыни. В трактатах алхимиков Андрогин упоминался повольно часто, его изображали в многочисленных иллюстрациях. Именно этот образ К. Г. Юнг полагал символом конечной цели алхимического процесса, противопоставляя его Гермафродиту, в котором мужские и женские качества растворены друг в друге. Если образ Гермафродита соответствует бессознательному елинству мужского и женского начал в человеческой исихике, то в образе Андрогина они соединены на уровне сознания, когда своеобразие и неповторимость каждого из этих начал не только не исчезает, но, напротив, подчеркивается. Путь индивидуации К. Г. Юнг сравнивал с процессом алхимических превращений: в том и другом случае для достижения конечной цели - целостности и гармонии - необходимо пройти множество ступеней. Одной из самых значительных среди них признавалась встреча с противоположным началом и заключение союза с ним. Алхимики называли событие алхимической свальбой. К. Г. Юнг - встречей с Анимой, или Аниму-COM.

Не только свойства человеческого харакгера, но и противоположные силы природы, свойства веществ традиционно связывают с изначальным противопоставлением мужского и женского начал. Поэтому неудивительно, что образ, символизирующий их слинство, казался в центре внимания и алхимиков, изучающих мир природы, и психологов, предметом исследования которых является человеческал душа.

В аналитической психологии образ Андрогина используется и в теоретических трудах, и в практической работе с клиентами. Этот символ может появиться в сновидениях или в активном воображении, когда клиент работает над своей проблемой отношений с противоположным полом или размышляет о собственных представлениях по поводу мужественности и женственности как таковых.

О принципе андрогинности говорят как об особом свойстве неповенеской линиости постигшей постаточно высокой степени своей внутренней гармонии. К. Г. Юнг писал об Иисусе как примере такой личности, в которой все противоположности разрешены в «андрогинной взаимолополнительности елинстве» Но лля того чтобы быть готовым к встрече с противоположным началом, необходимо прежде «обрести себя», стать самим собой. В этом - отпичие Андпогина от инфантильного состояния «отсутствия пола» с которым связывают образ Гепмафподита. Андрогии символизирует образ пелостности обретенной после лолгого пути, принесения жертв и свершения полвигов. Лостижение андрогинного состояния означает качественное изменение, происхолящее с человеком, и служит важным ориентиром в аналитической работе.

C. R. Macanea

АНИМА, АНИМУС (лат. апіта — душа, апітив — душа, апітив — дух) — понятия апалитической психологи К. Г. Юнга, которыми он бобыначал наспедуемые бессознательные, архетитические многосторонние психические образы и формы души, представляющие женский архетил в психике мужчины (Лиима) и мужской архетил в психике женцикны (Лиима) и мужской архетил в психике женцикны (Лиима).

По К. Г. Юлеу, Анима и Анимуе являются на соответствии с доминантным горазами и действуют в соответствии с доминантным псимуческим принципом женской и мужской природы; обладают личностным характером. Анима — строго очерченная фигура с ярко выдраженными эротически-эмоциональными проявлениями, бесоэнательный «образ женщиныя; Анимус — неопределенно миотофоменное мистофоменное

образование «рассудительного» типа, бессо-

Первоначально Анима и Анимус существуют в скрытом виде, маскируясь под образ родителей, а с наступлением половой эрелости проявляются открыто. Эти бессознательные образы проецируются на любимого человека и являются одной из причин его особой при-

Как персонифицированные компоненты психики Анима и Анимус обеспечивают вовлечение человека в жизнь и поддерживают его связь с жизненными процессами.

В. И. Овчаренко

Анима. Анимус - бессознательные представления выступающие в образах женского начала в мужчине и мужского начала в женшине. Понятия Анимы и Анимуса были использованы К. Г. Юнгом для характеристики вечных образов наследственного опыта женственности и мужественности, феминности и маскулинности. Анима и Анимус - восхоляшие к превности, наследственно запечатленные в живой системе и передаваемые поколениями предков образы женщины и мужчины Эти образы бессознательно проецируются (переносятся) на другого человека; они лежат в основе увлеченности противоположным полом, способствуют возникновению чувств любви и ненависти. Они являются архаическими формами тех психических явлений, которые в своей совокупности и целостности нерелко называются лушой.

В аналитической психологий К.Г. Юнга Аним и Анимус играют важную роль в понимании особенностей психологии мужчины и женщины. Аним представляет собой архении первоначальный образ) жизни и воспринимается мужчиной в качестве духа; Анимус является духоным образом для женщины, но принимается ею за Эрос. Анима — это осединение чувствований, влияющих на мужское миропонимание; Анимус — соединение спонтанных взлядяю, в казывающих воздействие

на эмоциональную жизнь женщины. Если Анима способствует созданию настроения, то Анимус ведет к возникновению мыслей. Если Аниму, ведет к возникновению мыслей. Если Анима, по выражению К. Г. Юнга, — это ирращиональное чувство, то Анимус — иррациональное суждение. По своей природе Анима эротически-эмоциональна, а Анимус — рассуждающе-критичен. С помощью Аними мужчина пытается постичь природу женщины; благодаря Анимусу женщина пытается понять мужчину. При этом следует иметь в виду, что, с точки эрения К. Г. Юнга, женщина как бы имеет образ мужчин, в то время как мужчина — образ одной женщины,

В своей основе Анима направлена на елинение, а Анимус - на обособление. В реальной жизни образы Анимы и Анимуса могут способствовать установлению гармонических отношений между мужчиной и женшиной. Но они могут вести и к конфликтам в силу искажений, связанных с тем, что Анима и Анимус являются персонифицированными комплексами, улерживающими человека в своей власти и порождающими чувства враждебности. Оба образа олицетворяют собой бессознательное и могут выступать в качестве падшей женщины и недостойного мужчины. вызывая тем самым раздражение, порождая неустойчивое настроение и агрессивность. В качестве негативных образов Анима и Анимус часто появляются в сновидениях человека.

Анима может выступать в качестве женского проявления в мужчине, а Анимус— в качестве мужского проявления в женщине. По словам К. Г. Юнга, нет мужчины, который был бы настолько мужсственным, чтобы не иметь в себе ничего женского. В этом смысле можно говорить о женственности мужчин и мужсственности женщин. Но окваченной Анимусом женщине грозит опасность потерять свою женственность точно так же, как мужчина рискует феминизироваться, попав под втияние Аниминистичной выпланность и феминизироваться, попав под втияние Аниминизироваться, попав под втияние Аниминизироваться, подав под втигнице в мужчина в мужчи

Для ребенка в первые годы жизни Анима сливается с всесильной матерью, а Анимус — с мотущественным отцом. С наступлением половой зрелости происходит идентификация (отождествление) с родителями. У мужчины появляется архетим женщины, у женщины — архетим мужчины. Ранее скрытые под маской родительского образа Анима и Анимус обретают самостоятельное значение. Вместе с тем бессоэнательное влияние родительских образов сказывается столь дебственным, что оно нередко предопределяет последующий выбор любимого человека в качестве позитивной или негативной заменьм матеры или отца.

У мальчика эмониональная связь с матерью может сохраниться на всю жизнь, предопределив его отношения с другими женщинами. В форме материнского образа Анима может быть перенесена на конкретную женщину, в результате чего мужчина становится сентиментальным и завистливым вспыльчивым и леспотичным. Аналогичная картина может иметь место и у женшин. когда запечатленный с детства образ отца становится тем Анимусом, который бессознательно проецируется на других мужчин, предопределяя тем самым соответствующие отношения с ними. Все это ведет к тому, что, представляя собой психологическую функцию, Анима и Анимус могут стать автономными комплексами и не дойти до сознания человека. Для того чтобы выйти из-под их власти, необходимо, согласно К. Г. Юнгу, выявить их солержание и осознать те бессознательные процессы, которые разыгрываются в Аниме и Анимусе.

В. М. Лейбин

AHT

АНТРОПОАНАЛИЗ (от греч. anthropos — человек и греч. analysis — разложение, расчленение) — одно из наименований психотерапевтического метода Л. Бинсванеера и его последователей. Метод основан на антропологическом анализе природы и особенностей
присущих человеку (индивиду) форм и способов «бытия — в — мире» (в том числе и отношений с миром).

Создан в 30-х годах XX в. В теоретическом и методологическом планах базируется на совокупности идей и концепций антропологического, феноменологического, психологического и экзистенциалистического толка

В. И. Овчаренко

АПА́ТИЯ — состояние, при котором человек не испытывает никаких эмоций. Конечно, эмоции отнюдь не отсутствуют, они просто не ощущаются, хотя и существует в подсозна-

Апатия не воэникает на пустом месте; подчас она появляется буквально ради спасения психики от развала и гибели. Происходит это в том случае, если некая потребность человека не может быть удовлетворена ни в какой приемлемой форме. Апатию можно считать следствием работы механизмов защить, которые включаются тогда, когда проникновение сильных эмощий в сознамие крайне нежелательно, когда выход таких эмощий на поверхность может привести к мучительному внутреннему конфаикту, невыносимому ляя психики человека.

Внешне апатия проявляется в монотонном поведении, невыразительной жестикуляции, тихой, медленной, неинтонированной речи, в общей пассивности. При взгляде на человека, страдающего апатией, можно полумать, что он лишен каких-либо побуждений, лишен собственной воли. Он с одинаковым безразличием подчиняется любым приказам, даже противоположным по смыслу; ему безразлично, как поступать и вообще делать чтонибудь или не делать ничего. Тем не менее нельзя считать, что такой человек лишен воли: просто деятельность для него лишена смысла, поскольку смысл любым человеческим действиям придают именно эмоции, а таковые им не ошущаются. Таким образом, в состоянии апатии у человека отсутствует побудительный момент: поскольку любое действие бессмысленно, то и начинать его незачем. Подобные «тормоза» срабатывают даже в том случае, если человеку что-то необходимо.

Эмоции исчезают тогда, когда на некоторую потребность накладывается вето. Бессознательно обесценивается и вытесняется как сама потребность, так и все, с нею связанное, в том числе сопутствующие эмоции. Знаменитое басенное «зелен виноград» описывает эту ситуацию наилучшим образом. Лиса увидела виноград, захотела его отведать, но виноград висел слишком высоко. Поняв это. лиса стала рассуждать сама с собой: виноград хорош только на вид, он неспелый, от него только оскомину и можно получить. «Не хочу его вовсе». - заключает лиса. Конечно, лалеко не всегда человек проговаривает про себя или вслух «обесценивающие» рассуждения: в басне иллюстрируется осознание ситуации, но процесс может быть и неосознанным.

Этот механизм, по сути дела, лежит в основе развития апапии. Когда вытесинется
весьма значимая потребность (например, потребность в любви со стороны другого человека), с которой прямо или косвенно связано
множество мных потребностей, переживаний
и мыслей, тогда начинается своего рода давинообразный процесс. Постепенно обесценивается все более широкий круг потребностей
и соответственно вытесняется все большее
количество переживаний. На каком-то этапе
сдинственным эмоциональным переживанием может остаться опущение собственного
бесчувствия, но если состояние развивается и
сучтобляется, то исчезает и это переживани-

Такой процесс обесценивания не всегда становится всеохватывающим, подчас он касается лишь отдельной области жизненной 
активности. Так бывает, например, когда человек не может добиться желаемых отношений в семейной жизни, а в результате обесцениваются потребности, которые могли быть 
удовлетворены после вступления в брак. В 
таких случаях апатиля охватывает круг поведения, связанного с полом и с близким, интимным общением. Однако широкий круг иных

потребностей и отношений, связанных, например, с работой или продвижением по служебной лестнице, может сохраниться и быть полноценным. И тогда формируется противоречивая ситуация: человек на работе весеи, внертичен и общителен, и никто из осслуживцев может даже не подозревать, что, вернувщись в лоно семьи, он миновенно таснет и становится апатичным. Вспомним распространенную жалобу жен: «Придет домой и тут же усаживается перед телевизором, и хоть трава ему не расти...»

Тем не менее человек всегда живет активной психической жизныю, в том числе и в состоянии апатии. В это время вне области сознания идет интенсивная работа: Эго ищет тот компромисс, который поможет снять сихическое напряжение. Это могут быть новые пути удовитеворения желаний (на языке психоанализа — «запросов Ид»), изменение жизненных норм и установок («смягчение требований Сипер-Эго»).

Алатию не следует путать со скукой, отчаянием, раздражением — это обычные эмоциональные состояния, которые возникают при невозможности осуществить свои желания. Но там, где сохранены эмоции, нет апания слишком долго не осуществляются или круг желаний слишком велик, и человек долгое время не в состоянии найти приемлемые способы их велимании.

В. Сидорова

АРХЕТИ́П (от грем. аrche — начало и typos образ) — прообраз, первоначальный образ, идея. Понятие архетита широко используется в аналитической психологии К. Г. Юнеа для характеристики всеобщих образов коллективного бессознательного.

Выражение «архетил» встречается еще в древности у Филона по отношению к образу бога в человеке; в философии Платона под архетилом понимается умопостигаемый образец, беспредпосылочное начало, вечная идея (эйдос); в средневековой религиозной философии (схоластике) — природный образ, запечатленный в уме; у теолога средневековыя Августина Блаженного — исконный образ, лежащий в основе человеческого познания.

В аналитической психологии К. Г. Юнга апхетипы — это бессознательные образы самих инстинктов или образцы инстинктивного повеления: системы установок, являющиеся одновременно и образцами, и эмоциями. Это как бы корни, пушенные в мир в целом. По выражению К. Г. Юнга, архетипы психическими составляющими структуры мозга. Они формируют инстинктивные предубеждения и в то же время представляют собой действенные средства инстинктивного приспособления к миру. Нарялу с инстинктами архетипы являются врожденными психическими структурами, находяшимися в глубинах коллективного бессознательного и составляющими основу общеченовеческой символики.

Разъясняя свои представления об архетипах, К. Г. Юнг высказывает разные соображения по их поводу. Архетипы, с его точки зрения. - это и врожденные условия интуиции. т. е. те составные части всякого опыта, которые априорно (до опыта) определяют его; и первобытные формы постижения внешнего мира: и внутренние образы объективного жизненного процесса: и временные схемы или основания, согласно которым образуются мысли и чувства всего человечества и которые изначально включают в себя все богатство мифологических тем и сюжетов; и коллективный осадок исторического прошлого, храняшийся в памяти людей и составляющий нечто всеобщее, изначально присущее человеческому роду.

По мнению К. Г. Юнеа, архетии определяется не содержанием, а формой. Сам по себе он пуст, бессодержателен, но обладает потенциальной возможностью приобретать конкретную форму. Причем форму архетина можно уподобить осевой системе кристалла, чья праформа определяется до материального существования. Подлинная природа архетина не может быть осознана. Будучи бессознательной праформой, принадлежащей унаследованной структуре мозга, архетия является также психической предпосылкой религиозных воззрений.

Согласно К. Г. Юнгу, коллективное бессознательное включает в себя разнообразные архетипы, к которым относятся Анима (женский образ у мужчины), Анимус (мужской образ у женщины), Тень (низменное, примитивное в человеке), Самость (центр личности) и многое др. Все они имеют архаический характер и могут быть рассмотрены как своего рода глубинные, изначальные образы, которые воспринимаются человеком только интуитивно и которые в результате его бессознательной деятельности проявляются на поверхности сознания в форме различного рода видений, символов, религиозных представлений. Архетины воплощаются в мифах, сказках и сновидениях. Они служат питательной почвой для воображения и фантазии, составляют исходный материал для произведений искусства и литературы.

Типичным примером архемила может служить мандала, которая изображается в форме магического круга с вписанными в него крестами, ромбами и квадратами или обнаруживается в алхимическом микрокос-мосе. Она выступает в качестве современного символа, дающего представление о всеобщности и единстве, упорядоченности и целостности душевного миср.

В. М. Лейбин

АСАТИАНИ Михаил Михайлович (1881— 1938) — российско-грузинский психиатр и психолог. Основатель научной школы психиатрии в Грузии.

Окончил медицинский факультет Московского университета (1907). Ученик профессора В. П. Сербского.

Работал в подмосковном нервно-психиат-

рическом санатории и ординатором психиатрической клиники Московского университета. Одним из первых российских психиатров обратил внимание на терапевтические возможности психоанализа и стал применять психоаналитическую терапию. Летом 1909. во время поездки в Швейцарию, встречался с цюрихскими психиатрами и психоаналитиками, в том числе с К. Г. Юнгом. В 1910 на собрании врачей Московской психиатрической клиники сделал доклад «Психоанализ истерического психоза». Опубликовал статьи «Современное состояние вопроса теории и практики психоанализа по взглядам Юнга» (1910) и «Психоанализ одного случая истерического психоза» (1910). Был членом редакционной коллегии психоаналитически ориентированного журнала «Психотерапия. Обозрение вопросов психического лечения и прикладной психологии» (1910-1914, Москва). В 1912 был соучредителем и членом бюро московского психиатрического кружка «Малые пятницы». В 1917 работал ассистентом кафедры психиатрии Московского университета.

С 1921 заведовал кафедрой психиатрии Тбилисского университета. Занимался пренмущественно изучением физиологических основ психических расстройств. В 1925 организовал Научно-исследовательский институт психиатрии Грузии, которому было присвоено его имя.

но его ими.
В 1926 ввел в практику психотерапии метод репродуктивных переживаний, представляющий собой один из вариантов психотерапевтического метода гипнокатарсиса. Согласно этому методу, у пациента, нахолящепося в гипнотическом состоянии, с помощью специального, направленного и контролируемого внушения осуществляют восстановление, повторное воспроизведение (репродукцию) и переживание запечатленной в памяти психической травмы, явившейся причиной возникновения невроза, а затем осуществлятот лечебное внушение. Автор ок. 40 научных работ по клинической и организационной психиатрии и психотерапии.

В. И. Овчаренко

АССОЦИАЦИЯ ГРУППОВОГО АНАЛИЗА (АГРА) — добровольная негосударственная некоммерческая организация, деятельность которой направлена на содействие развитию в-России теории и практики еруппового анализа и «терапевтических сообществ» как научно-практического направления, непосредственно связанного с елупповым анализанного с елупповым анализанного с елупповым анализания

Организация ориентирована на создание в Санкт-Петербурге системы профессиональной подготовки специалистов и центра по проведению групповой аналитической работы.

Ассоциация осуществляет учебную, герапевтическую и социальную рабогу в област группового психонализа при постоянной поддержке английских специалистов из Института группового анализа (Лондон) и Общества гоуппового анализа (Лондон).

Организована в Санкт-Петербурге 20 мая 1994. Высший орган — общее собрание. Руководство деятельностью ассоциации осуществляет совет. Члены совета: Г. Х. Бакирева, Н. В. Киязева, А. Ю. Лотоцкий, А. С. Маслов, А. В. Молчанова, И. В. Пажильцев, В. А. Цапов, В. А. Шамов. Председатель совета — А. С. Маслов. Презилент — В. А. Шамов.

В. И. Овчаренко

АСТРОЛОГИЯ — древнее учение о звездах и планетах и их влиянии на человеческую жизнь и судьбу. Название происходит от двух греческих слов: astron — звезда и logos — учение, понятие.

Астрология была широко распространена еще несколько десятков тысяч лет тому назад. Древние легенды гласят, что это знание было принесено на Землю мудрыми учителями из иных миров. С астрологией были знакомы в Древнем Египте и Халдее, в Индии и Китае, Древней Греции и Вавилоне. Древние жрецы обращались к мудрости звеза, чтобы занать грядущую судьбу своего владыки или о днях, благоприятных для сражений или важных переговоров. В Европе астрология достигла своего расцвета в XIV—XV вв.

Несколькими веками позже наука стала постепенно вытеснять древние эзотерические (темные, понятные только посвященным) vчения, в том числе *астрологию*. Теперь, если о ней вспоминали, то только как о предшественнице астрономии - научного знания о звездах. Но сегодня это древнее учение вновь получило широкое распространение и даже стало популярным. Во всем мире проходят астрологические семинары и конференции, издаются книги и журналы по астрологии, существуют академии, где можно познакомиться с этим древним учением и стать профессиональным астрологом... Мысль о том, что звезды оказывают свое влияние на человека, врял ли сеголня кто-нибуль станет оспаривать. Ученые исследуют эти таинственные воздействия своими методами, астрологи своими. Запись Древнего Халдейского оракула гласит: «Хотя сульба может быть записана на Небесах, миссия божественной души возвысить человеческую лушу над кругом необходимостей».

Стремление стать хозянном своей судьбы, а для этого не просто узнать о влиянии звезд, но и изучить его, использовать в своих ежедневных поступках и решениях, возвращает человека к мудрости древних жрецов. Желание стать свободным, постигнув взаимосвязи между внутреннии и внешним мирами, роднит астиолеемо и психотеовпию.

Не только знахари и целители, но и профессиональные медики проявляли интерес к астрологическим знаниям. Среди них известный средневековый врач Ф. Парацельс, которого К. Г. Юне считал одним из своих духовных учителей; Ф.-А. Месмер — один из предшественников возникновения психотерапии, он также использовал свои познания в области астрологии для лечения пациентов. К. Г. Юнг не раз обращался к учениям астрологов, когда размышлял о загадках человеческой души. Многие современные авторы создают синтез древнего знания и современного, обращаются к мудрости тысячелетий, чтобы лучше понять новейшие научные открытия. Психотерапевты используют данные астрологии для обсуждения с клиентом его проблем, а астрологи обращаются к книгам психологов, чтобы глубже постичь мудрость звезд: При этом одни психотерапевты относятся к обсуждению гороскопа как к удобному проективному методу, позволяющему лучше познакомиться с духовным миром клиента, его ценностями и предпочтениями, вникнуть в суть его проблем. Для других же гороскоп — вполне независимый источник информации о клиенте.

Психотерапевты самых разных направлений используют астрологию в своей работе: она оказалась уместной и в психодраме (здесь появился даже самостоятельный метод - астродрама, его автор - современный американский астролог Дж. Джоэр), и в гештальттерапии, и в телесноориентированной терапии... Но, пожалуй, наиболее плодотворным оказалось сочетание этого древнего знания с идеями К. Г. Юнга. Вот несколько примеров очень удачного синтеза двух областей знания. Английский астролог Д. Радьяр изучает происхождение психологических проблем и комплексов, используя при этом астрологическую символику, описания свойств планет и знаков. Он пишет, что в его астропсихологическом исследовании «астрология дает структуру, а психология - содержание». Американский астролог Э. О. Хоувелл, автор книг «Юнговский символизм в астрологии» и «Юнговская синхронность в астрологических знаках и эпохах», размышляет о психологическом значении знаков зодиака, о смене эпох и тех изменениях, которые происходят в умах и душах современных людей. Работы

К. Г. Юнеа о синсроини, о симеолах, взаимосвязи мира человеческой психики с прострайством культуры, его мифами, традициями и ритуалами вдохновили Э. О. Хоувелла на интереснейшие гипотезы и предположения о путях культуры и цивилизации.

Пожалуй, из всех древних эзотерических знаний астрология по своей популярности занимает сегодня первое место. Астрологи предлагают свои услуги в газетах и по телевидению, открываются астрологические и астропсихологические консультации. Иногда это древнее учение используется для глубоких философских размышлений, иногда — для вполне одновначных прогнозов и рекомендаций, а в некоторых случаях оказывается удобным орудием для обмана и мистификаций. Тем не мене интерес людей к загадочным флюидам планет и созвездий не ослабевает и, по всей видимости, до окончательной разгатам у этих тайм нам еще очень дагеко.

С. В. Маслова

АУТИЗМ (от греч. autos — сам) — стремление замкнуться в себе, отгородившись от внешнего мира; жизненная установка, предполагающая оценку мира сквозь призму собственного Я. Чаще всего аутизм — это иллю-зорно-галлюцинаторное удовлетворение желаний, которые по тем или иным причинам не могут быть удовлетворены в реальности. В аутистическом мышлении мечтательность верховенствует над активным отношением к внешнему миру.

Термин «аумизм» введен швейцарским психиатром и психологом Э. Блейлером (1857—1939) в книге «Аутистическое мышление» (Одесса, 1927) для выражения крайних форм нарушения контактов, ухода от реальности в мир собственных переживаний, где аутистическое мышление подчинено аффективным потребностям, что приводит к нарушению произвольной организации. Э. Блейлер вошел в историю психиатрии как человек, впервые построивший связную теорию теорию теорию теорию теорию теорию теорию теорию теорию страния самательная страний связную теорию страний связную теорию страний связную теорию теорию страний связную страний связную теорию страний связную страний связную страний связную страний связную страний стра

психологического механизма группы сходных заболеваний, объединенных общим названитем емизофрения. Он писал: «Одгим из важнейших симптомов шизофрения является преобладание внутренней жизни, сопровождающееся активным уходом из внешнего мира. Более тяжелые случаи полностью сводятся к грезам, в которых как бы проходит вся жизнь больных; в более легких случаях мы находим те же явления в меньшей степени. Этот симптом я назвал ачтизмоми

Исследователь полчеркивает, что «уход» из внешнего мира не нужно толковать упрошенно, т. е. как вообще потерю целенаправленной активности, отказ от действий, просируемых во все. Напротив, «аутистические стремления могут направляться на внешний мир; таковы, например, случаи, когда шизофреник-реформатор хочет перестроить общество и вообще постоянно стремится к активному участию во внешнем мире».

Иными словами, аутистический «уход из реальности» вовсе не рассматривается как отрицание собственной, изнутри стимулируемой активности. Напротив, именно здесь она приобретает ничем не ограниченный гипертрофированный размах. Отказ от реальности обнаруживается у щизофреника в предельном отвержении требований окружающего мира, в ненависти ко всему, что вполне реально. Он порывает с лействительностью именно потому, что его чрезмерно напряженное влечение вступает в конфликт с «данностью», со средой. В этом случае влечение пытается реализовать себя, независимо от чего бы то ни было, «здесь» и «теперь», вопреки реальности, которую невозможно деформировать.

Причиной аумилма является чрезмерно чувствительная межима или просто душевное неравновесие. Аумилм часто оказывается признаком шизоидного темперамента. На практике трань между собственно патологическими симптомами и резко выраженными аутистическими устремлениями относительно адоровых людей оказывается весьма условной. Например, немецкий психиатр и психолог Э. Кречмер (1888—1964), автор книги «Страение тела и характер» (м. 1930), разрабатывая учение о связи основных типов телосложения с определенными типами темперамента, наряду с шизофрениками, т. е. больными, явными психопатами, выделил категорию шизотимиков — относительно здоровых индивидов, которые, однако, обнаруживают шизокилька черты.

Э. Кречмер полагал даже, что такого рода личности в определенных условиях могут сыграть выдающуюся роль. «Они герои переворотов, которым не нужно реалистов, когда невозможное становится единственной возможностью. Аутистическое мышление не становится эдесь реальностью (это невозможно), но делается сильнодействующим фактором при превращении одной исторической реальности в дотуго».

Аутизм традиционно связывают с психическими нарушениями при шизофрении. Для шизофреников попытка «реализовать» комплекс напряженных аутистических желаний вопреки реальности, за исключением особых обстоятельств, может «осуществиться» только в виде грезы, галлюцинации. Это возможно даже в палате психиатрической клиники. Так, Э. Блейлер привел в пример пациентку, которая постоянно пребывает на небе, «общается со святыми, и все впечатления органов чувств, которые противоречат этому, претерпевают иллюзорное превращение в духе основной идеи или же вовсе не воспринимаются». По мнению Э. Блейлера, «шизофреник в большинстве случаев смешивает оба мира... там, где он сознает противоречия, доминирующим для него является мир бредовых идей, тот мир, которому принадлежит большая реальность и соответственно которому он прежде всего поступает».

Шизофреник все-таки сознает противоречия. Однако поскольку в этой «нестыковке» бред преобладает над реальностью, постольку и само противоречие в целом принимает бредовую форму. Галлюцинаторно-бредовые переживания в тяжелых случаях могут быловедены до такой степени, что совершенно исчезает грань между реальным препятствием и вымыслом. Нереальный феномен произвольной фантазии буквально и целиком превращается в комплекс навязчивых образов.

По данной концепции шизофрения — это бесконтрольное удовлетворение желания в воображении, что, казалось бы, должно приводить к экстазу и чувству счастья. Однако на самом деле это удовлетворение практически всегда обнаруживает свою двойственную природу и сопровождается не столько удовольствием, сколько невротическими страхами, болью и радом других пренеприятнейших переживаний. Или, говоря словами Е. Блейлера, «несобходимо обладать некоторой творческой способностью для того, чтобы создать себе совершенный галлюцинаторный рай. Этой способностью обладает далеко не всякий становлящийся шизофреникомь.

Аутистическому счастью, полагал Э. Блейлер, не солействуют не только препятствия «объективного» порядка. Например, «голод или потребность в мочеиспускании все вновь и вновь дает знать о себе после того, как они получили галлюцинаторное удовлетворение в сновидении, и наиболее удачное внушение может лишь на время устранить продолжительные, органически обусловленные боли». Не менее значимыми Э: Блейлер считал причины, так сказать, «метафизической природы». В частности, он писал: «...и полное достижение страстно желанной цели редко приносит с собой счастье. Таково положение вещей и в лействительной жизни... Должно ли дело обстоять лучше при галлюцинаторных удовлетворениях?»

Понятие аупизма используется и в неклиническом смысле. Оно применяется для характеристики индивидуальных особенностей человека, который ориентируется на внутренние переживания. При этом его мысль зависит от аффективных тенденций. В отечественной литературе феномен аутизма рассматривает Ю. М. Бородай. В частности, в статье «Психованализ и «массове искусство» (в кн.: «Массовая культура»: иллюзии и действительность. М., 1995) он обращается к пеихованаля, чтобы раскрыть загалочную «метафизическую» причину невозможности аутистического счастья. Рассмотреввслед за З. Фрейдом ярко христианского учения о человеке, Ю. М. Бородай показывает,
что этот исходный миф непосредственно оборачивается аутистической мечтой о «спасителе», крестными муками искупившем первородное грехопадение и тем самым снявшем
роковое проклятье.

Психоаналитик, подчеркивает Ю. М. Боролай, чаше всего сталкивается с психозами. возникшими вследствие неумения или принципиальной невозможности осуществить аутистический замысел, реализовать комплекс напряженных «хотений». «Суть интересующей нас проблемы заключается в следующем: если всякое психическое расстройство по своему исходному механизму есть аутизм, то есть иллюзорно-фантастическая «реакция на отсутствие», то что является «отсутствующим» в неврозах и психозах такого «искупительного» типа? Чего не хватает для полного счастья нашему фантазеру в реальности?» По мнению Ю. М. Бородая, теория универсального аутизма не дает ответы на эти вопросы.

П. С. Гуревич

АУТОГЕ́ННАЯ ТРЕНИРОВКА (от греч. autos — сам и англ. training — тренировка, специальный тренировочный режим) — метод самовнушения, разработанный немецким психотерапевтом И. Шульцем в 1932.

Этот метод предполагает обучение людей мышечной релаксации (расслаблению) и самовнушению в целях последующего самостоятельного использования для воздействия на свое психическое с и физическое соточные. Первоначасные приме самовнущения до-

стигается расслабление мускулатуры (релаксация), а затем в этом состоянии проводится самовнушение, направленное на те или иные органы и функции организма. Терапевтический эффект основан на релаксации, целенаправленном самовнушении и их комбинашии:

Существующие ныне разнообразные методики аутогенной тренировки обеспечивают высокую эффективность саморегуляции, подъзуются большой популярностью и применяются в различных сферах человеческом жизнедеятельности в целях терапии (при неврозах, психопатиях, психопенных расстройствах и др.; в комплексе с другими видами лечения — при стенокардии, типертонической болезии, нейродермите, облитерирующем эндотреции и др.) и коррожеции эмощионального и физического состояния (при дискомфорте, конфликтных ситуациях, стрессах и т.д.).

В. И. Овчаренко

АУТОЭРОТИЗМ (автоэротизм; от греч. autos — сам не егоtos — любовы — направить ность эротического влечения человека на собственную личность; влечение к любованию и наслаждению собственным телом, сопровождающееся половым возбуждением.

Понятие «аутоэротизм» было введено в XX в. английским врачом и сексологом X. Эллисом. Определенное закрепление и развитие это понятие получило в психиатрии и психоапализе.

В учении 3. Фрейда аутоэротизм интерпретируется в том числе как первая фаза инфантильной (детской) сексуальности, когда эротическое алечение фиксируется на собственном теле ребенка. Аутоэротическое удовлетворение достигается посредством стимулядии эросенных зон. Одним из примеров аутоэротического удовлетворения, по 3. Фрейду, является процесс сосания (у младенцев, детей и вэрослых).

В психиатрии понятие «аутоэротизм»

употребляется как синоним понятий «аутоэрастия», «аутомоносексуализм», «аутофилия», «напииссизм», «онанизм» и др.

В. И. Овчаренко

АФФЕКТ — всякое эмоционально окрашенное состояние, приятное или неприятное, смутное или отчетливое, которое проявляется в общей душевной тональности или в сильной энергетической разрядке.

По 3. Фрейду, всякое влечение находят свое выражение на двух уровнях: на уровне аффекта и на уровне представления, т. с. конкретного содержания мыслительного акта. Аффект — это качественное выражение количества энергии влечения и ее разновидностей (влечение к агрессии, к овладению, к разрушению, к жизни, к смерти, к самосохранению, сексуальное влечение и т. д.): чем больше энеогии, тем силыне аффект.

Понятие «аффект» приобрело большое значение уже в первых работах З. Фрейда о психотерапии истерии и о терапевтическом значении отреагирования, т. е. аффективной разрядки. Источником истерического симптома З. Фрейда синтал событие, которое нанесло человеку травму, не разрешившуюся адекватной разрядкой (зажатый аффектм). Способ лечения осотоит в том, чтобы вызвать воспоминание, сопровождающееся новым переживанием такого аффектма, что ведет наконец к разрядке (отреатированию).

Изучая истерию, 3. Фрейд заключил, что аффект не обязательно связан с представлением; они могут существовать отдельно друг от друга, т. е. аффект без представления и представление без аффект без представления и представление и аффект отделяются друг от ставление и аффект отделяются друг от друга. 3. Фрейд выделил три способа и соответственно механизма преобразования аффекта в истерию: 1) обращение аффекта (конверсионная истерия); 2) смещение аффекта на представления, более или менее аффекта на представления, бюлее или менее дражие от представления, бюлее или менее дражие от представления, бюлее или менее дражиет ставления представления, бюлее или менее дражиет ставления ставления представления представления ставления представления ставления став

состояния); 3) преобразование аффекта (невроз страха, меланколия, по структуре схо, ные с конверсионной истерией, с той только разницей, что в данном случае аффект не подвертается конверсии, а преобразуется непосредственно в страх).

Термин «аффект» используется в двух смыслах. Нерелко аффектом называют эмошиональные отзвуки сильного переживания, но чаше понятие аффекта предполагает количественные параметры, что указывает на относительную самостоятельность этого понятия во всех его многообразных проявлениях. В этом смысле аффект рассматривается как субъективное выражение определенного количества энергии влечений. З. Фрейд иногда пользовался лаже словосочетанием «квант аффекта», подчеркивая тем самым его количественный характер: квант аффекта -«...это влечение, отделенное от представления: различные количества энергии находят свое выражение в процессах, ошущаемых нами как аффекты».

Как соотносится «аффект» с категориями сознательное» и «бессознательное»? Можно ли говорить о бессознательном аффекте? З. Фрейд не видел сходства между так называемым бессознательным аффектем (например, бессознательным чувством вины) и бессознательными представлениями. По его мнению, бессознательнымы представление и бессознательнымы представление и бессознательнымы представляение и бессознательнымы представляение и бессознательными представление и бессознательное и бессознательным представления и бессозн

тельное чувство существенно различны, и их различие он пояснял так: «Вытесненное бессознательное представление остается в системе бессознательного как вполне реальное образование, тогда как на месте бессознательного аффекта мы видим лишь неразвившуюся возможность».

Размышляя о том, что же, собственно, представляет собой аффект, 3. Фрейд заключил, что это «повторения раннего и, быть может, даже доиндивидуального, жизненно важного опыта», которые можно сопоставить с «всеобщими, типичными, врожденными истерическими припагками...».

К. Г. Юнг рассматривал реакцию, отягощенную аффектом, как ключ к обнаружению комплекса, т. е. «психического фрагмента». «отколовшегося» от психики человека вслелствие травмирующих воздействий (этот комплекс препятствует осуществлению преднамеренных, волевых действий и нарущает деятельность сознания). По мысли К. Г. Юнга. аффект, вспыхивая помимо воли человека, показывает «величину» раны, нанесенной его психике. В своих экспериментах с тестом словесных ассоциаций он исходил из той посылки, что аффект возникает в момент ослабления адаптационных возможностей психики человека, обнаруживая тем самым причинуэтого ослабления.

Г. Ю. Шульга

## Б

БАЖЕНОВ Николай Николаевич (1857— 1923) — российский психиатр. Доктор медицины (1894), профессор (1900). Член различных научных, литературных и благотворительных обществ России, Франции, США и до. стоан.

Окончил московскую классическую гимназию (1876) и медицинский факультет Московского университета (1881). Учился у С. П. Боткина. В 1881 получил степень лекаря. Работал ординатором в частной психиатрической лечебнице М. Ф. Беккер. Разрабатывал и вводил систему «нестеснения» больных. Работал в Преображенской психиатрической больнице (Москва) и совершенствовал профессиональную квалификацию в Московском университете. В 1883-1885 стажировался за границей, где работал в клиниках и лабораториях Т. Мейнерта (Вена), Г. Нотнагеля (Вена), Ж. Шарко (Париж) и многих др. В 1885 в одной из сельских больниц Рязанской губернии впервые в России ввел систему «нестеснения» и «открытых лверей», направленную на отмену излишних ограничений свободы психически больных людей и гуманизацию отношения к ним.

Состоял в масонской и народовольческой организациях. Возглавлял один из московских кружков «Народной воли». В 1886 был арестован, а затем в течение ряда лет

находился под гласным и негласным надзором полиции (несмотря на то что был сыном генерала жандармерии). В 1886 начал пропаганду идеи семейного психиатрического патронажа и в 1887 впервые в России внедрил его. В 1894-1896 работал главным врачом Петербургской психиатрической больницы на станции Удельная (больница святого Пантелеймона). В 1898-1901 возглавлял психиатрическую организацию в Воронежском губернском земстве. С 1900 профессор Брюссельского вольного университета и Парижского института психофизиологии. В 1901 принимал участие в организации Русской высшей школы общественных наук в Париже и заведовал в ней кафедрой общей криминалистики. В 1904-1916 работал главным врачом Преображенской психиатрической больницы (Московского доллгауза), в которой заменил надзирателей врачами-интернами, а санитаров - сестрами милосердия.

Одним из первых российских психиатров обратил внимание на важность и перспективность проблемы бессознательного психического и в 1903 опубликовал статью на эту тему в московском журнале «Психиатрические беседы». Интересовался психоаналитическими идеями и теориями. Переписывался с 3. Фрейдом. Подготовил многих российских психиатров и психоаналитиков (в том числе Н. А. Вырубова, Е. Н. Довбню, Н. Е. Осипова, О. Б. Фельимана и др.).

Был сподвижником С. С. Корсакова, В. П. Сербского и др. видных российских психиатров. В 1905 возглавил психиатрическую лечебницу М. Ф. Беккер. В 1906 в г. Воскресенске ввел семейный психиатрический патронаж. Основал и в 1906-1916 возглавлял кафедру психиатрии Московских Высших женских курсов. В 1911-1916 был первым прелседателем Русского союза невропатологов и психиатров. В 1911 в знак протеста против реакционной политики правительства оставил должность приват-доцента Московского университета и выступил с открытым письмом против репрессий министра просвещения Л. А. Кассо и профессоров-штрейкбрехеров, ставших на путь сотрудничества с лушителями университетских свобод. С 1911 был соучредителем и членом бюро московского психиатрического кружка «Малые пятницы». сыгравшего большую роль в адаптации и распространении психоаналитических идей. В 1914 совместно с коллегами основал в Москве Донскую психоневрологическую лечебницу (ныне - больница им. З. П. Соловьева). В 1914 в связи с началом первой мировой войны организовал и возглавил сволный эвакуационный госпиталь. В 1915 был командирован на Кавказский фронт, гле являлся главным уполномоченным по психиатрии. В 1916 выехал во Францию для оказания помощи солдатам русского экспедиционного корпуса. Руководил работами по психиатрии. Несколько позже стал главным уполномоченным российского Красного Креста во Франции. За работу в области психиатрии и психиатрического законодательства награжден орденом Почетного легиона. В 1923 вернулся в Россию.

Автор книг «Основы учения о лихорадке» (1883), «Юбилейный год в психиатрии» (1903), «Психиатрические беседы на литературные и общественные темы» (1903), «История Московского доллгауза» (1909), «Проект

законодательства о душевнобольных и объяснительная записка к нему» (1911), «Внушение и его пределы» (1911; совм. с *Н. Е. Осиповым*) и более 100 др. работ.

В. И. Овчаренко

БАССИН Филипп Веннаминович (1905— 1992) — российский психолог. Доктор медипинских наук (1958), профессор (1960). Почетный член Чехословацкого национального медицинского общества им. Пуркине (1962) и др.

Окончил лечебно-профилактический факультет Харьковского медицинского института (1931). С 1938 работал в Центральном научно-исследовательском институте психиатрии (Москва). В 1942—1945 работал в клинике нервных болезней Веесоюзного института экспериментальной медицины (и военном госпитале), в 1945—1991— в созданном на базе этой клиники Научно-исследовательском институте неврологии Академии медицинских наук СССР (ст. науч. сотрудник, зав. лабораторией, консультант).

Исследовал неосознаваемые формы высшей нервной деятельности и проблемы бессораательного. Один из инициаторов и организаторов Тбилисского симпозиума по проблеме бессознательного (1979). В 1985 удостоен золотой медали Германской Академии психоанализа.

Автор книги «Проблема «бессознательного». О неосознаваемых формах высшей нервной деятельности» (1968) и ок. 200 работ по различным проблемам психологии, неврологии и психиатрии.

В. И. Овчаренко

БАШЛЯР (Bachelard) Гастов (1884—1962) — французский философ и методолог науки. Основоположник неореализма как философского течения. Создатель специализированного психоанализа объективного познания. Доктор философии (1927), профессор.

По окончании коллежа работал репетито-

ром и почтовым служащим. Несколько лет служил в армии. С 1912 лиценциат математики, с 1920 лиценциат философии. В 1919— 1930 профессор физики и химии в коллеже бар-сюр-Об и профессор Дижонского университета. С 1940 работал профессором Сорбонны, гле руководил кафедрой истории и философии науки, а затем Институтом истории наук. В 1961 был удостоен национальной премии в области литературы. Как философ и методолог науки создал ряд работ, посвященных осмыслению специфических черт мышления, поэнания и теорий познания нашего воемени.

В 30-х годах разработал психовнамиз объективного познания, ориентированный на устранение из науки убеждений, сформировавшихся вне специфически объективного опыта. Предложил термин и идею диалектической сублимации. Под ней он понимал разновидность и форму процесса преобразования знертии влемений, обеспечивающие замену бессознательного подавления осознанным подавлением и преобразованием, которые сопровождаются чувством раздости.

Исследовал смысл. значение и сексуальный образ огня как связующего звена всех символов. Осуществляя психоанализ огня, выдвинул идею о существовании группы комплексов, связанных с любовью к огню и огненным субстанциям. Среди них комплекс Прометея (совокупность побуждений человека, обусловливающих его стремление к приобретению знаний, превосходящих уровень знаний его отна и учителей), который Г. Башляр квалифицировал как «Эдипов комплекс умственной жизни»: комплекс Эмпедокла (специфический «зов огня», объединяющий инстинкты жизни и смерти на основе любви к огню и его почитания): комплекс Новалиса (совокупность удовлетворения чувственной жажды внутреннего проникающего тепла и глубинного ощущения согревающего блаженства), а также комплексы Пантагрюэля, Гофмана и Гарпагона.

Автор книг «Новый научный дух» (1934), «Психоанализ отня» (1937), «Философское отрицание» (1940), «Рациональный материализм» (1953), «Прикладной материализм» (1962) и до.

В. И. Овчаренко

«БЕГСТВО В БОЛЕЗНЬ» — понятие и психоаналитическая концепция 3. Фрейда, фиксирующие и объясняющие причины и механизмы ряда психических заболеваний и расстройств (особенно неврозов), характеризующихся наличием несосонаваемого стремления отчужденного человека к заболеванию и погружению в болезнь как средство и способ защиты от комфанкта и реальности.

По 3. Фрейду, «бегство в болезнь» — это способ замещения нелостающего уловлетворения путем обратного развития (регрессии), возвращения к прежним формам психосексуальной жизни, которые в свое время доставляли уловлетворение. Эта регрессия пвоякая: 1) временная регрессия (возвращение либидо к прежним ступеням развития) и 2) формальная регрессия (когда проявление эротической потребности выражается примитивными первоначальными средствами). Оба вида регрессии направлены к периоду детства и ведут к восстановлению инфантильного (детского) состояния. Согласно З. Фрейду, невроз заменяет в наше время монастырь, в который обычно удалялись все, кто разочаровывался в жизни или чувствовал себя слишком слабым лля жизни.

В современной психологии и психиатрии бесство в болезнь» трактуется преимущественно как одна из форм реакций человека на неблагоприятную ситуацию, травмирующую го психику, эта реакция выражается в попытке избежать конфликта путем развития болезненных симптомов и как проявление механизма патологической психической защиты. «Бесство в болезнь» в общем характеризуется невротической, функциональной, соматической, ветего-дистонической симптоматикой и выступает как частая причина возникновения различных ипохондрических (угнетенных, болезненных) состояний.

В. И. Овчаренко

«БЕГСТВО В ЗДОРОВЬЕ» (англ. Flight into health) — быстрое выздоровление от невротических симптомов, которое иногда демонстрируют больные, желающие избежать дальнейшего психоаналитического исследования.

Угроза, которую психоаналитический курс лечения создает для состояния равновесия, может быть столь велика, что сопротивление пациента дальнейшему продвижению анализа может проявиться через «бегство в здоровье», и он может попытаться прервать курс лечения под тем предлогом, что симптомы заболевания, по крайней мере на данный момент, исчезли. На первый взгляд здесь налицо терапевтический успех, однако он является знаком поражения, так как пациент убегает от дальнейшей терапии для того, чтобы избежать выявления вытесненного материала. В лучшем случае такие терапевтические результаты непредсказуемы, и рецидивы фактически неизбежны, если пациент подвергается стрессу.

Например, 28-летний женатый мужчина начал курс психотерапии из-за приступов тревоги, связанных со страхом уступить гомосексуальным побуждениям. В течение двух лет аналитически ориентированной терапии он лобился значительного облегчения своего состояния. Позднее, в связи с проработкой Эдипова комплекса, появились сновидения, указывающие на гомосексуальные желания. В этот период поведение пациента среди коллег по всем признакам стало нормальным, и так как он более не страдал от невротических симптомов, пациент настоял на прекращении терапии, несмотря на интерпретацию аналитиком его поведения как «бегство в здоровье». Лва года спустя вернулось гомосексуальное побуждение пациента, и он вновь обратился к терапии, признав необходимость дальнейшего аналитического лечения.

Психоаналитическое лечение - длительная, всеобъемлющая, дорогая и, кроме того, весьма болезненная терапия. Таким образом, только пациенты с сильной мотивацией будут работать искренне в аналитической ситуации. Внешнее уважение или даже симпатия к врачу и первоначальная готовность полвергнуться лечению вовсе не означают, что пациент способен до конца пройти длительный курс воздействия психотерапией. Особенно это относится к тем случаям, когда больной обращается за помощью под давлением родственников. Пациент, который требует быстрых результатов или имеет вторичную выгоду от своей болезни, также не имеет необходимой мотивации. Если лечебный альянс между пациентом и аналитиком основан лишь на стремлении облегчить симптомы болезни, то при смягчении или исчезновении симптомов не остается никаких адекватных условий для продолжения психоаналитического лечения, хотя предыдущий опыт показывает, что переживаемое пациентом облегчение его страданий имеет лишь временный характер. Выздоровление здесь выглядит как «бегство в здоровье».

«Бесство в здоровье» спедует отличать от попыток скрытия симптомов, которые пациент может использовать как оправдание для предотвращения лечения, когда сопротивления со стороны пациента оказываются сильнее лечебного альянса.

В. В. Старовойтов

«БЕГСТВО ОТ СВОБОДЫ» — понятие и концепция гуманистического психоанализа Э. Фромма, которые фиксируют и объясняют причины и механизмы действия динамических факторов психики человека, побуждающих его к добровольному отказу от свободы и самого себя.

По Э. Фромму, «механизмы избавления», «бесства от сеободы», одиночества и бессилия формируются на основе отчужденности и неуверенности современного изолированного индивида, который отказывается от независимости своей личности в целях слияния ее с чем-то внешним и обретения таким образом дополнительной. «вторичной силы».

К социально значимым механизмам «бегства от свободы» Э. Фроми относил авторитаризм (властность и самовластность), разрушительность и автоматизирующий конформизм (приспособленчество).

В. И. Овчаренко

«Бегство от свободы» — работа немецко-американского философа и психолога Э. Фромма (1900—1980), в которой изложены психоаналитические идеи, развивавшиеся им в последующих трудах. Название работы стало крылатым: им обозначается определенный комлекс отречения от своболы.

Понятие «свобола» заключает в себе полчас самое неожиланное содержание. Не случайно немецкий философ Э. Кассирер (1874-1945) в работе «Техника современных политических мифов» оценивал данное слово как одно из наиболее туманных и двусмысленных не только в философии, но и в политике. Немецкий философ А. Шопенгауэр (1788-1860) считал, что для новейшей философии свобода — главнейшая проблема. Свои размышления на данную тему он начал с определения понятия «свобода», которое представляется ему отрицательным, т. е., иначе говоря, когда мы говорим о свободе, то фиксируем при этом те препятствия, которые нужно устранить ради обретения свободы.

Свобода всегда считалась неоспорямой пенностью. Издревле человека, который стремился к свободе, казнили, подвертали изощренным пыткам, предавали проклятиям. Но инкакие кары и преследования не могли подавить свободомыслие. Сладкий мир свободы нередко оценивался дороже жизни... За долгие тыскчегия на алтарь свободы брошены бесчисленные жертвы. Так, может быть, история человечества и есть дорога к свободе, мучительный путь освобождения от оков?

Однако история подтверждает не только истину свободы. Она полна примеров добровольного подчинения чужой воле. Великие инквизиторы и диктаторы основывали свои системы власти как раз на предпосылке, что люди бегут от свободы. И в социальной жизни человек ощущает себя игрушкой каких-то анонимных общественных механизмов.

Не выработался ли на протяжении веков инстинктивный импульс, парализующий воло человека, его спонтанные побуждения? Когда Э. Фромм задумался над этим вопросом, он сделал парадоксальное открытие: многие подля вообще стращатся свободы. Она вовсе не является универсальной ценностью. «Люди устали от свободы... Для взволнованной и суровой молодежи, вступающей в жизнь в утренних сумерках новой истории, есть другие слова, имеющие гораздо большую привлекательность. Эти слова порядок, иераумия, дисциплина». Это высказывание Б. Муссолини, счастливого избранника молодого поколения Италии 20-х голов.

По мнению Э. Фромма, для того чтобы понимать динамику общественного развития, мы должны понимать динамику психических процессов, происходящих внутри индивида, точно так же, как для понимания индивида необходимо рассматривать его вместе с обществом, в котором он живет. Основная идея книги «Бегство от свободы» Э. Фромма состоит в том, что современный человек, освобожленный от оков доинливидуалистического общества, которое одновременно и ограничивало его, и обеспечивало ему безопасность и покой, не приобрел свободы в смысле реализации его личности, т. е. реализации его интеллектуальных, эмоциональных и чувственных способностей. Свобода принесла человеку независимость и рациональность его существования, но в то же время изолировала его от других, столь же изолированных индивидов, вызвала в нем чувства бессилия и тревоги.

Эта изоляция непереносима, и человек от свободы с помощью новой зависимости, нового подчинения, либо дорасти до полной на неповторимости и индивидуальности каждого. «Бесетво от свободы» — это анализ феномена человеческото беспокойства, вызванного распадом средневекового мира, в котором человек, вопреки всем угрозам, чувствовал себя уверенно и безопасно.

Как заметил Э. Фромм, многим исследователям человека и жизни современного общества становится все яснее, что решающая грудность, стоящая перед нами, — это значительное отставание развития меодий человека от его уметвенного развития. Человеческий мозг живет в XX в., а серще большинства подей — все еще в каменном. В большинства случаев человек еще недостаточно созрел, чтобы быть независимым, разумным, объективным.

Человек не в состоянии вынести сложности собственного положения: он предоставлен самому себе, должен рассчитывать только на свои силы, он сам должен придать смысл своей жизни, а не получить его от какой-то высшей силы. И чтобы продолжать существование в таких условиях, людям нужны идолы и мифы. Человек подавляет в себе иррациональные страсти - влечение к разрушению, ненависть, зависть и месть, он преклоняется перед властью, деньгами, суверенным государством, нацией, и хотя на словах он отдает должное учениям великих духовных вождей человечества - Будды, пророков, Сократа, Иисуса, Магомета, он превратил эти учения в клубок суеверий и идолопоклонства.

Главная задача социальной психологии, как раз и заключается в том, чтобы понять процесс формирования человека в ходе истории. Почему происходят изменения в человеческом характере при переходе от одной исторической эпохи к другой? Почему дух Воэрождения отличается от духа средневековья? Почему человеческий характер в условиях монополистического капитализма уже на таков, каким был в XIX в.? Социальная лихология, по мнению Э. Фромма, должна объяснить, почему возникают новые способности и новые страсти, хорошие и дурные.

В работе «Бегство от свободы» Э. Фромм рассматривает основные направления в изучении человеческого базиса культуры. Эти подходы отличаются от его собственного подхола. Первый - «психологический» - полход использовал З. Фрейд. согласно которому культурные явления обусловлены психологическими факторами, проистекающими из инстинктивных побуждений. На эти побуждения общество влияет лишь путем полного или частичного подавления. Авторы, следовавшие за З. Фрейдом, объясняли капитализм как результат анального эротизма, сам же 3. Фрейд считал, что для определенной категории людей анус (заднепроходное отверстие) является главным источником чувственного удовольствия. Такой (анальный) характер, по 3. Фрейду, сопряжен с накопительством. Развитие раннего христианства с подобной точки зрения предстает как результат амбивалентности (двойственности переживаний) по отношению к образу отца.

Второй — «экономический» — подход вырос на почве искажения того понимания истории, которое разработал немецкий мыслитель XIX в. К. Маркс. Согласно этому подходу, причиной таких явлений культуры, как ремлеши и политические идеи, являются субъективные экономические интересы. Наконец, существует третий — «идеалистический» — подход, представленный в работе немецкого социолога, философа М. Вебера «Протестантская этика и дух капитализма». М. Вебер утверждал, что новый тип экономического поведения и новый дух культуры были обусловлены появлением новых религиозных идей. Правда, он подчеркивал и то, что это

поведение никогда не определялось исключительно религиозными доктринами.

В отличие от весх перечисленных концепций Э. Фрамм полагал, что идеологии и культуры коренятся в социальном характере как феномене. Социальный характер — это результат динамической адаптации человеческой природы к общественному строю. Изменения социальных условий приводят к изменению социальных условий приводят к изменению социального характера, а с ним — и к появлению новых потребностей и тревог. Новые потребности порождают новые идеи и в то же время подготавлянают людей к их восприятию. Новые идеи, в свою очередь, укрепляют и усиливают новый социальный характер и напраянот человечскую деятельность в нове оркел.

В последующих работах Э. Фромм прододжил развитие этих идей. В книге «Здоровое обшество» он расширил и углубил анализ современного общества. В книге «Человек как он есть» Э. Фромм рассмотрел вопрос об этических нормах, основанных на нашем знании о человеке, а не на авторитете или откровении. В «Искусстве любви» он исследовал различные аспекты чувства любви. В «Душе человека» Э. Фромм проследил корни ненависти и влечения к разрушению, а в книге «По ту сторону иллюзии» проанализировал отношение между мыслями двух великих теоретиков динамической науки о человеке - К. Маркса и З. Фрейда. Э. Фромм считал, что свобода не является универсальной ценностью: многие хотят рабства.

П. С. Гуревич

**БЕЛКИН Арон Исаакович (р. 1927)** — российский психиатр и психолог. Доктор медицинских наук (1972), профессор (1978).

Окончил Горьковский (Нижегородский) государственный медицинский институт (1951). В 1951—1952 ординатор Иркутской областной психоневрологической больницы. В 1952—1955 главный врам Психоневрологического диспансера Иркутска. В 1954—1955 главный психиатр Восточной Сибири. В 1955—1958 аспирант Московского научно-исследовательского института психиатрии. По окончании аспирантуры работал в том же институте мл. науч. сотрудником (1958—1961), ст. науч. сотрудником (1961—1972), руководитель группы (1972—1975) и руководитель отдела (1975—1982). В 1982—1996 руководитель вероссийского психоэндокринологического научного центра. Один из создателей и лидеров отечественной психиатрической эндокринологии. Член различных российских и международных научных обществ. Член редколлегий журналов «Посттравматический стресс», «Проблемы эндокринологии» и др.

Внес существенный вклад в возрождение российского пеихоанализа. Один из инициаторов создания и организаторов «Российской психоаналитической ассоциации» (1990) и председатель ее правления (1990—1995). С 1991 главный редактор «Российского психоаналитического всетника». Соредактор возрожденной серии книг «Психоаосическая и психоаналитическая библиотека» (1992). С 1993 1-й вице-президент Фонда возрождения урсского психоаналитической ассоциации (РПА) и президент Русского психоаналитической ассоциации (РПА) и президент Русского психоаналитической общества (РПО).

Имеет 12 авторских свидетельств по проблемам диагностики и лечения нервно-психических расстройств.

Автор книг «Нервно-психические нарушения при заболеваниях щитовидной железы» (1978), «Биологическая терапия психических расстройств» (1982), «Почему мы такие? Психологические этольы» (1992), «Эпоха Журиновского» (1994), «Судьба и власть, или В ожидании Моисея» (1996), работ по истории российского психоанализа, психоистории и др.

В. И. Овчаренко

БЕНЕДИКТ (Benedict) Рут (1887—1948) — американский антрополог, этнопсихолог и поэт. Доктор философии (1923), профессор Колумбийского университета (1948).

Осуществила антропопсихологическое исследование племен индейцев Северной Амеррики. В 1926—1928 была президентом Американского этнологического общества. В 1928 опубликовала первые статы по проблемам культурной антропологии. Исследовала взаимосвязи психики и культуры, психологии и антропологии. Осуществила психологическую ориентацию психологии.

В результате социально-антропологических исследований пришла к выводу, что этнические особенности определяются преимущественно социальной средой, в которой существенную роль играет «этос культуры» специфическая совокупность структур, основных общественных ценностей и установок, определяющая соцеожание и направленность воспитания детей и жизнедеятельность вэрослых. Показала, что представления о «норме» варьируют от культуры к культуре. Изучала «межкультурные» факторы, позволяющие сглаживать и уменьшать этноцентризм и межнациональную враждебность.

С позиций психоанализа исследовала воздействие культуры на личность. Изучаемые явления описывала преимущественно с помощью категориально-понятийного аппарата психоанализа и психиатрии. Содействовала распространению психоаналитических идей и стимулировала интерес психоаналитиков, психологов и психиатров к проблемам культуры.

В 1934 опубликовала киниту «Паттерны культуры», которая и поныне пользуется популярностью. В качестве одной из возможных трактовок культуры предложила ее понимание как относительно определенной совокулности предписаний для личности, сопряженных с ее душевной организацией и возможностями самореализации. Опровертала представления о линейной направленности исторического процесса и подчеркивала неограниченность «конфигураций культуры». Обосновывала недопустимость войн и любых форм дискриминации. Во время второй мировой войны разрабаправа культурантропологическую методологию дистанционного исследования культур посредством анализа их «продуктов» (произведений литературы, искусства и т. д.). В 1946 опубликовала книгу «Хризантема и меч», в которой изложила результаты такого исследования японькой культуры, показала возможности и перспективы развития Японии в условиях мило.

В послевоенный период осуществила исследование культур России, Польши, Китая и т. д. С 1947 была президентом Американской антропологической ассоциации.

Оказала влияние на развитие и социально-культурные ориентации современной антропологии.

В. И. Овчаренко

БЕННИС (Bennis) Уоррен (р. 1925) — американский психолог. Доктор наук, профессор (1971). Ректор университета Цинциннати (с 1971).

Во 2-й половине 50-х годов под влиянием психоаналитических ориентаций (3. Фрейд, Г. Салливан) и др. подходов, совместно с Г. Шенардом разработал основания теории группового развития.

Созданная на основе изучения Т-групп (групп грениига человеческих отношений), теория группового развития фиксировала и объясняла два типа отношений людей в группете: 1) лидер — рядовые члены группы и 2) взаимоотношения членов группы, в соответствии с которыми выделялись две аналогичные фазы группового развития: 1) зависимости (фаза власты) и 2) взаимоозависимости (межличностная фаза), каждая из которых подразделялась на три субфазы. В развити группы приоритет отдавался смене ценностных ориентаций, нормативных характеристик и соответственно доминированию различных учленов руппы.

Автор книг по проблемам межличностных и групповых взаимоотношений «Меняющая-

ся организация» (1966), «Интерперсональная динамика» (1968), «Менеджмент изменения и конфликта» (1973) и др. работ.

В. И. Овчаренко

БЕРНШТЕЙН Александр Николаевич (1870—1922) — российский психиатр, психо-герапевт и психолог. Доктор медицинских наук (1901), профессор. Один из инициаторов, организаторов и лидеров российского психоаналитического движения. Сын Н. О. Бернштейна — российского врача, физиклога и общественного деятеля; отец Н. А. Бернштейна — российского психолога.

Под руководством отца получил начальное домашнее образование. Учился в 3-й одесской гимназии, в лицее в Ницце и висбаленской гимназии. В 1888 окончил 3-ю олесскую гимназию и поступил на медицинский факультет Московского университета. Был учеником и сотрудником С. С. Корсакова, Одновременно с учебой работал в лаборатории клиники нервных болезней, где под руководством Л. О. Даркшевича изучал микроскопическую анатомию центральной нервной системы. Особое внимание уделял проблемам психиатрии. Интересовался проблемами биологии, физиологии, психологии, философии, литературы и искусства. Во время учебы на 5-м курсе вел врачебную работу на правах экстерна. По окончании университета (1893) получил диплом лекаря (с отличием) и по совету С. С. Корсакова совершил поездку в Австрию, Германию, Францию и Швейцарию, где знакомился с работой различных психиатрических учрежлений.

В 1893—1902 работал сверхицтатным ординатором, ординатором и сверхицтатным ассистентом Психиатрической клиники Московского университета. В 1895 некоторое время работал в клинике Э. Крепелина (в Гейдельберго) и в дальнейшем был первым влиятельным российским последователем его ученик. Тогла же прослушал курс К. Фишера о философии И. Канта. Наряду с врачебной работой интенсивно изучал философию и психологию и был ближайшим помощником А. А. Токарского в психологической даборатории клиники. С 1901 заведовал этой дабораторией и вел занятия по экспериментальной психологии.

В 1901 защитил докторскую диссертацию, посвященную проблемам значения мышечного валика, в 1902 стал приват-доцентом. В 1902 был командирован за границу для полтотовки к чтению курса по физиологической психологич. Во время командировки посетил рад психологических лабораторий (В. Вундта, Г. Эббингауза и др.), психиатрических клиник (Э. Крепелина, Р. Зоммера, К. Вернике и др. По возвращении в Москву начал читать курс и вести практические занатия по физиологической психологии (до 1905).

С 1899, по рекомендации С. С. Корсакова, заведовал Московским Центральным полицейским приемным покоем, где организовал оказание психиатрической помощи неимущим горожанам, дотоле содержавшимся в полицейских участках. Привлек к работе в этом учреждении В. А. Гиляровского, Е. К. Краснушкина, Ю. В. Каннабиха и др. Организовал в нем биохимическую, патологоанатомическую и психологическую лаборатории, в которых велась интенсивная научная работа. Читал курс клинических лекций и проводил практические занятия со студентами. В 1903 добился включения Центрального полиценского приемного покой в число учебно-вспомогательных структур Московского университета. ..117.

В 1905 был одинм из инициаторов организации временных педологических курсов при Московском педагогическом собрании, при котором в 1908 открыл и возглавыл психологическую лабораторию, публиковавшую «Труды психологической лаборатории при Московском педагогическом собрании» (1909, 1911). В 1906—1916 участвовал в организации и проведении Всероссийских съездов по педагогической психологии и экспериментальной педагогике. Разрабатывал программы, методики и опросники по исследованию личности и интеллекта. Опубликовал первое в России руководство «Клинические приемы психологического исследования душевнобольных» (1908) и статьи о проблемах прикладной экспериментальной психологич, практических методах экспериментально-психологического исследования личности и др.

Одним из первых росеийских психиатров обратил внимание на содержание и возможности психоаналитического учения. В 1908, отчасти под влиянием психоаналитических идей 3. Фредфа, опубликовал статью «Вопросы половой жизин в программе семейного и школьного воспитания». В 1907 и 1909 организовал при Центральном полицейском присмном покое Повторительные курсы (курсы успершентования разей), на которых повышали свою квалификацию психиатры со всей России. В 1909 пригласил в качестве лектора И.А. Вырубова, который прочитал спецкурс «Психоаналитический метод в изучении и теарации покуменозозе».

В 1919—1914 — один из инициаторов, организаторов и членов редколлегии психоналитически ориентированного журнала «Психотерапия. Обозрение вопросов психического лечения и прикладной психологии». Сотрудничал с европейскими психоаналитиками.

Вел большую клиническую и научную работу. Разработал способ определения восприимчивости памяти при помощи таблиц с геометрическими фигурами, методики экспериментально-психологического исследования и клинического опроса, выполнил работы по эпиделени, описал симптом олигофалии и пр.

В 1919 содействовал созданию Психоневрологического музея и библиотеки профессора Ф. Е. Рыбакова (Психоневрологического музея-лаборатории, Психоневрологического музея, вошел в совет музея. В 1920 принимал активное участие в преобразовании этого музея в Государственный (Московский) психоневрологический институт. Заведовал в нем отделом психиатрии и был членом ученой коллегии института.

В 1920-1922 лиректор (завелующий) Государственного психоневрологического института (ныне - Московский научно-исслеловательский институт психиатрии Министерства здравоохранения РФ). Привлек к работе перспективных специалистов и организовал в институте новые кабинеты и лаборатории, в том числе «Гипнологии и психоанализа». В 1921 содействовал организации в институте научного кружка, изучавшего «вопросы психологии художественного творчества психоаналитическим метолом», и принимал активное участие в его работе. В 1921 открыл при отделе психологии института психоаналитически ориентированный «Детский домлабораторию по научному изучению детского возраста», ставший первой российской оргструктурой по детскому психоанализу и зародышем Государственного психоаналитического института (ГПАИ). Был членом кураториума, управляющего этим детским домом. В 1921 совместно с И. Л. Ермаковым и С. Любимовым пытался создать научное общество лля исследования явлений психизма, связанных с подсознательным

В 20-х годах работал членом комиссии при Главпрофобре по реформе медицинского образования и зам. зав. Главным управлением научных учреждений (Главнауки) Академического центра Народного комиссариата просвещения. Принимал участие в редактировании «Журнала невропатологии и психиатрии ми. С. С Корсакова». Быт одним из организаторов журнала «Современная психиатрии и 1922).

Осуществил оригинальные научные исследования. В психиатрии и психологии и поныне широко используются «психологические методики А. Н. Бернштейна», направленные на исследование интеллектуального уровня (методика установления последовательности событий и проба на комбинаторижу), которые в некоторой мере иницировали, а отчасти вошли в различные тесты для исследований интеллекта. Описал «симптом Бернштейна», фиксирующий некоторые особенности движения у кататоников. Термин «симптом Бернштейна» стал одним из употебительных психиаточиских терминнов.

Автор книг «Экспериментально-психологическая методика распознавания душевных болезней» (1908), «Экспериментально-психологические сжемы исследования интеллектуальных расстройств при душевных болезнях-(1910), «Клинические приемы психологического исследования душевнобольных» (1911), «Клинические лекции о душевных болезнях-(1912) и др.

В. И. Овчаренко

**БЕСКОРЫСТИЕ** — человеческое переживание, в основе которого нет *эгоизма* и выгоды.

Практика психоанализа по лечению неврозов натолкнулась на феномен так называемого бескорыстия — симптома, который обнаруживается отнюдь не у малого числа людей. Пациентов обычно беспокоми не этот симптом, а другие, но связанные с ним — депрессия, утомляемость, неспособность работать, неудачи в любеи и т. д.

Э. Фромм отмечал, что зачастую такое бескорыстие» не только не воспринимается как «симптом», но, напротив, расценивается как одна из черт характера, а именно жертвенность, которой даже гордятся. Бескорыстный человек ничего не хочет для себя. Он живет только для друтих и гордится тем, что не считает себя каким-то важным. Он озадачен тем, что вопреки его бескорыстию он в общем-то несчастлив и что его взаимоотношения с близкими ему людьми не соответствуют его ожиданиям. Он хотел бы избаветствуют его ожиданиям. Он хотел бы избавиться от всех неприятных симптомов, но не от своего «бескорыстия».

Однако анализ показывает, что его «бескорыстие» не существует независимо от других симптомов, не есть нечто отдельное от них, оно - один из них, и в сущности самый важный. Способность любить и радоваться окружающему как бы парализована в человеке. Человек насквозь пропитан ненавистью к жизни. За внешним бескорыстием скрыт почти неуловимый, но оттого не менее сильный эгоцентризм. Такого человека можно вылечить, только если рассматривать его «бескорыстие» тоже как симптом наравне с другими, с тем чтобы можно было сконцентрировать внимание на сфере продуктивности, недостаток или даже отсутствие которой и оказывается действительной причиной как его «бескорыстия», так и других неблагоприятных факторов.

Природа «бескорыстия» становится особенно прозрачной в процессе воздействия на других, и особенно это касается в первую очередь нашей современной культуры, в процессе воздействия «бескорыстной» матери на ее ребенка. Она убеждена, что ее «бескорыстие» раскрывает ребенку смысл того, что значит быть любимым и что значит любить самому. Между тем эффект совершенно не соответствует ее ожиданиям. Ребенок вовсе не выглядит счастливым человеком, убежденным, что его любят. Он проявляет тревогу, находится в напряженном состоянии, боится вызвать недовольство матери и озабочен тем, чтобы жить согласно ее ожиданиям и надеждам.

Как правило, такие дети находятся под давлением материнской скрытой враждебности к жизни, которую они скорее ощущают, чем осознают, и в конце концов проникаются этим чувством враждебности. В общем, по мнению Э. Фромма, результат влияния на ребенка «бескорыстной» матери почти не отличается от результатов воздействия этоистичной матери. Порою он коазывается даже хуже, поскольку так называемое бескорыстие матери не позволяет ребенку отнестись к ней критически, т. е. ребенок не 
имеет возможности искренне осуждать ее за 
что-то и искренне же обнаружить перед ней 
свое осуждение. Он живет под постоянным 
принуждением не разочаровывать ее. Так под 
маской добродетели его приучают не любить 
жизнь. Если задуматься о влиянии матери, 
которая по-настоящему любит себя, то нельза не понять, что нет более благоприятных 
условий для ребенка — постижения им, что 
есть любоеь, радость и ечастье, — чем быть 
любимым своей матерыю, которая любит и 
себя тоже.

Как показал 3. Фромм, поняв в общих чертах, что такое зеоизм и что такое себялюбие, мы можем продвинуться в понимании своекорыстия, которое стало одним из ключевых символов современного общества. Данное понятие еще более неопределенно, чем зеоизм или любов к себе, и единственная возможность в нести зелесть и понять его истинный смыса — это проследить его истинный смыса — это проследить его историческое развитие. Проблема, следовательно, заключается в том, чтобы обнаружить смысловые составляющие понятия и дать определение обозначаемого им феномена.

Можно охарактеризовать два принципиальных подхода к этой проблеме. Один из них — объективистекий — представлен нидерландским философом Б. Спинозой (1632—1677). Философ полагал, что своекорыстие, или «интерес к поискам для себя полезного», есть добродетель. В соответствии с этим принципом интерес человека он видел в сохранении собственного существования, что равнозначно реализации, осуществлению его задатков.

Такое понимание интереса к себе объектраминах субъективных ощущений, а в терминах сущности, т. е. объективной природы человека. Человек имеет только один действительный интерес, а именно полное развитие своих задатков, осуществление себя как человека. Но как для того, чтобы любить другого, надо знать его и понимать его действительные нужды, точно так же надо знать и себя, чтобы понимать свои интересы, и то, каким образом они могут быть удовлетворены. Однако из этого следует, что человек может обманываться относительно своих действительных интересов, если он не знает в достаточной мере ни самого себя, ни своих нужд, ни того, что наужа о человеке служит основой определения смысла и содержания собственно человеческого интереса к самому себе.

По мнению Э. Фромма, за последние три столетия понятие интереса к себе сузилось до такой степени, что приобрело смысл, противоположный тому, который оно имело в концепции Б. Стинозы. Оно стало отождествияться с эгоизмом, с интересом к материальным доходам, к власти, к удаче. Вместо того чтобы стать синонимом добродетели, ето новый узкий смысл превратился в этический запрет.

Такое извращение смысла понятия оказалось возможным в силу поворота от объективистского к ощибочному субъективистскому его истолкованию. Интерес к себе стал оцениваться не как присущее человеку свойство, определяемое его природой, его человеческим существованием. Понятие было целиком заменено идеей, согласно которой все, что человек считает представляющим его личный интерес, то непременно и является его истинным свокомыстным интересом.

Нынешнее истолкование личного интереса представляет собой странную смесь противоречащих друг другу понятий. С одной стороны, понятия из учений идеологов периода Реформации Ж. Кальвина и М. Лютера, а с другой — понятия, которые принадлежат прогрессивным мыслителям, начиная с Б. Спинозы. Ж. Кальвин и М. Лютер учили, что человек должен подавлять свой личный интерес и видеть в себе инструмент для божественных целей. Прогрессивные мыслители, напротив, учили, что человек должен быть целью, а не средством для осуществления запредельных (трансцендентных) целей.

В результате человек принял содержание идеи кальвинизма, но при этом отверг ее религиозную форму. Он действительно сделал себя средством, но не воли Бога, а экономической машины или государства. Он принял на себя роль инструмента, но не для Бога, а для промышленного прогресса. Он стал работать и копить деньги, но не ради удовольствия и потратить, а для того чтобы экономить, вкладывать, добиваться успеха.

Олнако такое истолкование означало полный разрыв со смыслом этого понятия у Ж. Кальвина и смещение с тем, которое было свойственно прогрессистскому понятию личного интереса, согласно которому человек имеет право - и даже обязан - сделать достижение своих личных интересов главной нормой жизни. Итак, современный человек живет в соответствии с принципом самоотрицания, а мыслит в терминах своекорыстия. Он полагает, что действует ради своих интересов, когда на самом деле его первостепенная забота - деньги и успех. Он обманывает сам себя в том смысле, что его наиболее важные, значительные возможности остаются нереализованными, и теряет себя в поисках того, что, как он считает, является для него наилучшим.

По мнению Э. Фромма, искажение смысла понятия своекорыстия, личного интереса связано с изменением понятия личности. В средние века человек ощущал себя неотъемлемой частью социального и религиозного собщества, в рамках которого он обретал себя, тогда он как индивид еще не отделился полностью от своей группы. В новое время, когда он столкнулся с необходимостью осознать себя как независимого, самостоятельного человека, его самостояжетвление сталь для него проблемой. В XVIII и XIX вв. поня-

тие «Я» чрезвычайно резко сузилось, утверждаясь размером собственности.

Человек, живущий в системе рыночной эмономики, чувствует себя говаром. Он отчужден от самого себя подобно тому, как продавец отделен от товара, который желает продать. Конечно, он заинтересован в себе, сосбенно в своем успеке на рынке, но «он» и менеджер, и предприниматель, и продавец, и — товар. Его собственный интерес к себе превращается в интерес к емему» как субъекту, который выставляет «себя» в качестве товара и стремится получить оптимальную цену на рынке личностей.

По мнению Э. Фромма, «заблуждение корысти» у современного человека не описано ниле лучше, чем у норвежского драматурга Г. Ибсена (1826—1906) в «Пер Гюнте». Пер Гюнт уверен: вся его жизнь посвящена достижению собственных интересов. Он говорит о себе:

Да, гюнтское «я сам» есть легион Желаний и влечений, и страстей, Есть море замыслов, порывов к цели, Потребностей... ну, словом, то, чем я Дышу, живу — таким, каков «я семь».

Но в конце жизни Пер Гюнт осознал, что потерял себя. Следуя принципу своекорыстия, он не смог понять, в чем же истинные интересы его Я. Вместо того чтобы сохранить душу, он потерял ее. О нем говорят, что он никогда не был самим собой и потому как сырой еще материал должен подвергнуться переплавке. Он признал, что все время жил по принципу троллей (в скандинавских народных поверьях сверхъестественные существа) «довольным быть самим собой», а не согласно гуманистическому принципу «Быть подлинно самим собой». И он вынужден признать, что в погоне за всеми благами мира, которые, как ему казалось, и были его интересами, он потерял свою душу, самого себя.

Развивая концепцию «бескорыстия». Э. Фромм показал, что искажение смысла понятия собственного интереса, весьма распространенное в современном обществе, вызвало нападки на демократию со стороны различных тоталитарных идеологий. Они заявляют. что капиталистическая система несостоятельна в моральном отношении, поскольку она основана на принципе эгоизма, и всячески расхваливают свои собственные системы, поскольку в них действует принцип бескорыстного подчинения человека «высшим» целям государства, «расы» или «социалистического отечества». Эти критические нападки производят на многих впечатление, ибо многие чувствуют, что счастье не в достижении эгоистических интересов, и потому стремятся к большей солидарности и общей ответственности.

Упадок современной культуры, по мнению психоаналитиков, заключается не в ее принципиальной ориентации на индивидуализм, не в идее, что моральная добродетель гождественных интересов, а в искажении смысла своскорыстия. Кризис нашей культуры состоит не в том факте, что люди слишком привержены собственным интересам, а в том, что они недостаточно осознают, в чем их действительная выгода; не в том, что они слишком этоистичны, а в том, что они не добят себя.

П. С. Гуревич

**БЕССМЕРТИЕ** — психологическое увековечение жизни, существование личности или души после *смерти*.

Согласно Э. Фромму, самым существенным фактором является глубоко укоренившаяся жажда бессмертия, которая обнаруживается во многих ритуалах и верованиях, направленных на сохранение человеческой плоти. Вместе с тем современная сутубо американская форма отрицания смерти посрежством «приукрашивания» тела свидетельствует, по мнению Э. Фромма, о подавлении страха смерти обычным камуфляжем.

Нигде на нашей планете не покоится, вероятно, столько умерших, как на знаменитом кладбище в Южной Калифорнии. Даже Пискаревское кладбище в Санкт-Петербурге, которое тянется на много километров, не может сравниться с ним. Однако слово «смерть» объявлено здесь недозволенным. Никто не смеет назвать мертвецов мертвецами. Это абсолютно исключено, ибо оскверняет обычай. Усопших по традиции называют «возлюблен» ными». Их тела бальзамируют, натирают благовониями, наряжают в модные одежды, украшают цветами. Вечным «спутникам» и «подругам» косметическими средствами придают «здоровый», «приятный» облик, делают радостными улыбки.

Какие подсознательные чувства воплощены в этой традиции? Страх перед смертью, перед полным физическим уничтожением? Инстинктивное отвержение неизбежного распада? А может быть, патологически обостренный интерес к последней тайне? Или желание отыскать символические формы, позволяющие преодолеть ужас неизбежного, люцие преодолеть ужас неизбежного,

Э. Фроми подчеркивал, что независимо от того, счастливы мы или несчастны, наше тело побуждает нас стремиться к бессмертию. Но поскольку нам известно из опыта, что мы не можем жить вечно, постольку мы пытаемся найти такие доводы, которые заставляли бы нас все-таки поверить, несмотря на противоречащие этому эмпирические факты, в наше бессмертие.

Жажда бессмертия принимала самые различные формы: вера фараонов в то, что их ахороненные в пирамилах тела ожидает бессмертие; многочисленные религиозные фантазии охотничых племен о загробной жизни исламский рай. В современном обществе начиная с XVIII в. такие понятия, как «история» и «будущее», считал Э. Фромм, заменили градиционно бытовавшее представление о

царстве небесном. Сейчас известность, как подметил философ, гарантирует хотя бы коротенькую запись в анналах истории.

«Страстное стремление к славе — это не просто выражение мирской суеты; оно имеет религиозное значение для тех, кто больше уже не верит в тралиционный потусторонний мир» (Э. Фромм). Это особенно заметно в среде политических лидеров. (Паблисити прокладывает путь к бессмертию, а представители средств массовой информации превращаются как бы в священников нового типа.)

По словам Э. Фромма, владение собственностью, возможно, больше, чем что-либо иное, представляет собой реализацию страстного стремления к бессмертию, и именно по этой причине столь сильна ориентация на обладание. Если мое  $\mathcal{A}$  — это то, что я имею, то в таком случае Я бессмертен, так как вещи, которыми я обладаю, неразрушимы. Со времен Древнего Египта и по сей день - от физического бессмертия через мумификацию тела и до юридического бессмертия через изъявление последней воли - люди продолжают жить за пределами своего психофизического существования. Посредством законной силы завещания определяется передача нашей собственности грядущим поколениям. Благодаря закону о праве наследования Я, в силу того что являюсь владельцем капитала, становлюсь бессмертным.

В истории существует множество типов религиозных и философских учений о победе над ужасом смерти и достижении реального или призрачного бессмертия: спиритуалистическое (от лат. spiritus — душа, дух) мистическое течение, связанное с верой в возможность общения с душами умерших; учение о перевоплощении душ; мистическое учение о слиянии с Божеством; учение о бессмертии идей и ценностей; христианское учение о воккресении целостного человека; притупление остроты проблемы смерти через слияние с коллективной жизнью на Земле и через возможность земного счасстя. Человечество выработало множество культурных традиций, которые помогают ему справиться с утрозой смерли: Американский психоаналитик Р. Лифтон назвал эти формы модусами бессмерлия. Назовем прежде всего биологическое увековечение. Человек знает, что он смертен, но в то же время убежден в неиссякаемости человеческого рода. Его собственная жизнь может найти прадолжение в потомстве. Такая форма психологического выхивания через надежду на неутсасние определенных генетических и иных свойств особенню отчетливо прослеживается в традиционных и восточных культурах.

Радовой представитель этих культур стремился утвердить себя в образе племени или рода. Он как бы-растворялся в другом через кровные узы. Стремление преодолеть собственную тождественность, особость находит отражение в желании индивида уполобить себя клану, племени, роду. Это мироощущение можно в известной мере выразить строчками поэта Наби Хаэри:

К морю стремятся реки, к звездам мечты взлетают. А человек в человеке свою судьбу обретает...

В этом модусе бессмертия человех оценивает себя как такое существо, без которого традиция иссякает. Ведь именно он является сегодняшним носителем священных заветов, идущих от далеких предков. Конечно, эта идея выходит за пределы биологии. Можно говорить здесь, пожалуй, о форме биосоциального бессмертия.

Иным способом символического увековечения можно считать творческое бессмертие. Воздвижение нерукотворного памятника, стремление, умирая, воплотиться в пароходы, книги и другие дела — вот какое воплощение находит в данном случае идея продолжения жизни. Посвятить жизнь реализации общели, обрести себя в коллективном сознании

или индивидуальном творчестве, катапультировать себя в будущее — такова суть психологического состояния при полытке утвердить себя через собственные деяния. Стихи отчесственного поэта Владимира Цыбина, думается, выражают суть этого модуса бессмертия:

Я хочу одного,
И храню в своем сердце, как кладь,
Чтобы весь замурован в грозу,
Замурован в летящие версты,
Я себя, как морзянку,
Мог грядущему дню передать.

Не только научное или художественное творчество повяоляет человеку символически сохранить себя. По существу, все виды деятельности обеспечивают такое бессмертие. Здесь и создание новых материальных и дужовных ценностей, и передача унаследованных традиций и знаний, и исцеление больных... — словом, то, что сохраняет статус непрекращающегося деяния.

Свособразную версию увековечения предлагает религия. Теологическое бессмертне исторически самая значительная его форма. Свою неиссякаемую энергию жизни, волю к сохранению собственной уникальной сущности человек издавна стремился выразить с помощью религиоэной символики. В разных религия эти диея получила разное истолкование. В одном случае, как мы видели, предполагалось бессмертие души, в другом — воскрешение тела, в третьем — перевоплощение.

Однако мысль о преодолении смерти путем приобщения к вечным духовным ценностям, запредельным сущностям объединяла эти представления. Правда, данный моду ессмертия обнаруживал известную противоречивость. Региеши предписывали своим поклонникам необходимость собственных духовных приобретений. Но, утверждая непререкаемую значимость неземного, священного, релиеши зачастую принижали ценность самой жизны. Ведь она оценивалась лишь как

роковая пауза на вечном пути к трансцендентному, немирскому, небесному. Желание увековечить жизнь на языке религии фактически оборачивалось ее изначальным принижением.

Во многих культурах чрезвычайно распространена также натуралистическая форма бессмертия. Она возвеличивала природу, ее вечную силу. Вспомним пушкинские строки:

И пусть у гробового входа Младая будет жизнь играть...

В японской культуре, например, стремление увековечить себя с природой выражено отчетиви о обостренно. Современное экологическое движение наглядно свидетельствует о том, что натуралистическое бессмерше созраняет свою значимость как форма психологического самоутверждения. Многие люди хотят порвать с урбанистическим (городским) укладом, стать земследсьпыми или ровосеками. Осуществляется также поиск природных ритмов, позволяющих изменить образ жизни...

Во многих странах давно уже самостоятельной формой символического увековечения стала опытная транспецещения (выход в запредельность), т. е. стремление с помощью определенной системы упражнений или наркотиков достичь такого состояния, когда уграчивается чувство времени, ощущение индивидуального существования. Человек как бы растворается в некоем океаническом потоке сознания. Сегодня такая практика имеет множество уровней — от просмотра «триллеров» (ахматывающих постановок) до достижения особого состояния — буддийской самадхи, т. е. ощущения высшей собранности и гармонии, полного слияния со Веселенной.

Предтечей такой формы бессмертия, обретаемого путем предельного духовного самоотречения, состояния экстаза, в традиционных культурах были празднества, фестивали, карнавалы, шествия. Они созлавали своеобразное психологическое подкрепление тем, кто хотел бы «похоронить смерть». Универсальной пекической потребностью можно считать, по-видимому, периодическое обновление практического, повседневного сознания.

Итак, ресурсы психологического выживания многообразны. Но означает ли это, что «проблема исчерпана». Выбирай из арсенала культуры собственные «модусы» — и стирах смерти отступит... С точки зрения психоанализа проблема много сложнее. Стагкиваясь с угрозой смерти, люди ищут все новые и новые способы защиты. В отечественной культуре произошел разрыв между традиционными и новыми ценностями. Не случайно идет процесс возрождения забытых образов, символического бессмертия.

П. С. Гуревич

БЕССОЗНАТЕЛЬНОЕ (бессознательное исвкическое) — в наиболее распространенных значениях: 1) совокупность активных психических образований, состояний, процессов, механизмов, операций и действий человека, не осознаваемых им без применения специальных методов; 2) самая обширная и наиболее содержательная часть (система, сфера, область, инстанция и т. д.) психим человека; 3) форма психического отражения, образование, содержание и функционирование которой не являются предметом специальной вненаучной рефлексии; 4) состояние челове вненаучной рефлексии; 4) состояние челове ак, жарактеруаующееся отсутствием сознания.

В европейской рациональной традиции идея о бессознательном психическом восходит к эпохе создания философии (к учению Сократа и Платона об анамнесисе — знании как припоминании и др.). В той или иной форме проблема бессоэнательного ставилась и разрабатывалась в философии и психологии на протяжении всей их истории.

Существенный вклад в изучение проблемы бессознательного внесли Б. Спиноза (неосознаваемые «причины, детерминирующие желание»). Г. Лейбниц (трактовка бессознательного как низшей формы душевной деятельности). Д. Гартли (связь бессознательного с деятельностью нервной системы), И. Кант (связь бессознательного с проблемами интуитивного и чувственного познания). А. Шопенгауэр (идеи о бессознательных внутренних импульсах), К. Карус («ключ сознания - в подсознательном»), Э. Гартман («философия бессознательного»). Г. Т. Фехнер (представление о «душе-айсберге»), В. Вундт («неосознаваемое мышление», «неосознаваемый характер процессов восприятия», «неосознаваемые логические процессы»). Г. Гельмгольц (учение о «бессознательных умозаключениях»). И. М. Сеченов («бессознательные ощушения или чувствования»). И. П. Павлов («бессознательная психическая жизнь»). В. М. Бехтерев (активность «бессознательного»), А. Льебо и И. Бернгейм (постгипнотическое внушение и поведение), Ж. Шарко (идеи о невидимой и неосознаваемой психической травме). Г. Лебон (бессознательный характер поведения людей; бессознательное как доминирующая совокупность психических процессов, всегда преобладающая в толпе и управляющая «коллективной душой» толпы), П. Жане (психические автоматизмы и бессознательные факторы неврозов) и мн. др.

В XX в. наиболее подробно и систематически представление о бессознательном разрабатывается в границах психоаналитической традиции. Принципиально важные результаты были получены 3. Фрейдом, создавшим психологическое определение бессознательноме, К. Г. Юнгом, развившим идеи о психоидном, личном и коллективном бессознательном, Дж. Морено, разработавшим концепцию «общего бессознательного», и Э. Фроммом, развивавшим идеи о «социальном бессознательном». В целом эти психоаналитически ориентированные дополнительные идеи и концепции дают определенное представление о природе и

сущности *бессоэнательного* и его проявлениях на индивидуальном, групповом и социальном уровнях.

Согласно 3. Фрейду, бессознательное это a) психические процессы, «которые проявляются активно и в то же время не доходят до сознания переживающего их лица», и б) основная и наиболее содержательная система психики человека (бессознательное предсознательное - сознательное), регулирующаяся принципом удовольствия и включающая в себя различные врожденные и вытесненные элементы, влечения, импульсы, желания, мотивы, установки, стремления, комплексы и пр., характеризующиеся неосознаваемостью, сексуальностью, асоциальностью и т. д. По мысли З. Фрейда, в бессознательном идет постоянная борьба Эроса (влечений и сил жизни, сексуальности и самосохранения) и Танатоса (влечений и сил смерти, деструкции и агрессии), использующих энергию сексуального влечения (либидо).

С точки зрения леихоапализа содержание бессознательного включает в себя: 1) содержание, которое никогда не присутствовало в сознании человека, и 2) содержание, которое присутствовало в сознании, но было вытеснено из него в бессознательное (желания, воспоминания, образы и т. д.). Рассматривая бесознательное и его содержание как источник неврозов и личностных конфанилов, 3. Фрейо создал психоаналитическую терапию, ориентированную на познание бессознательного и излечение пациентов через осознание этого бесознательного (вытесненного).

Трактуя бессознательное как «истинно реальное психическое» и подчеркивая, что «все душевные процессы, по существу, бессознательны», 3. Фрейд вместе с тем обращал особое внимание на борьбу бессознательного и сознательного (сознания) как одну из атрибутивных и базисных основ психической деятельности и поведения человека.

Корректное определение бессознательного психического, исследование его, создание

учения о бессознательном и внедрение представлений о нем в психологию и другие человековедческие науки были выдающимися достижениями 3. Фрейда.

По К. Г. Юнгу, бессознательное состоит из трех слоев: 1) «личностного бессознательного», т. е. поверхностного слоя бессознательного, включающего в себя преимущественно эмоционально окрашенные представления и комплексы, образующие интимную душевную жизнь личности: 2) «коллективного бессозна*тельного*», т. е. врожденного глубокого слоя бессознательного, общего центра, или ядра, психики, имеющего не индивидуальную, а всеобщую природу, сконцентрировавшую в себе опыт всех предшествовавших поколений людей: это ядро психики включает в себя сверхличное универсальное содержание и образцы как всеобщее основание духовной жизни, «Солержаниями коллективного бессознательного» в основном являются архетипы — наследуемые всеобщие образцы, символы и стереотипы психической деятельности и новедения: 3) «психоидного бессознательного», т. е. наиболее фундаментального уровня бессознательного, обладающего свойствами, обшими с органическим миром, и относительно нейтральным характером, в силу чего оно («психоидное бессознательное»), не будучи полностью ни психическим, ни физиологическим, практически полностью недоступно сознанию.

Согласно Дж. Морено, существенно важним основанием и механизмом общения и взаимодействия людей впялется «общее бессознательное», возникающие при продолжительном контакте между партнерами и содействующее снятию межличностных (интерперсональных) ролевых комфанктов.

По Э. Фромму, значительную роль в организации человеческой жизнедеятельности итрает «социальное бессоэмпельное», представляющее собой «вытесненные сферы, свойственные большинству членов общества» и содержащие то, что данное «общество не может позволить своим членам довести до осознания».

Непосредственные и опосредованные действия индивидуального, коллективносо и оподального бессознательного проявляются в предельно широком диапазоне — от элементарных психических актов до творчества — и оказывают влияние на все стороны жизни людей в норме и патологии.

В современной психологии обычно выдеявляют несколько классов проявлений бессознательности (неосознаваемые побудители деятельности (неосознаваемые мотивы и установки); 2) неосознаваемые механизмы и ретуляторы деятельности, обеспечивающие ее автоматический характер (операционные установки и стереотипы автоматического поведения); 3) неосознаваемые субсенсорные (подпороговые) процессы и механизмы (восприятия и пр.); 4) неосознаваемые социальные программы (ценности, установки, нормы и т. д.).

В психоанализе и постфрейдизме в качестве основных методов познания бессознательного (а также диагностики и терапии) используются: анализ свободных ассоциаций, сновидений, ощибочных действий повседневной жизни, исследование мифов, сказок, фантазий, символов и т. д.

Существующая фрагментарность представлений о бессознательном и весьма значичельная роль этой проблемы дают основания полагать, что создание современной общей теории бессознательного психического является одной из наиболее актуальных задач теоретической психологии.

В. И. Овчаренко

БЕХТЕРЕВ Владимир Михайлович (1857— 1927) — российский невропатолог, психиатр, рефлексолог, физиолог и психолог. Доктор медицины (1881), профессор (1894).

Окончил гимназию (1873) и Медико-хирургическую академию (1878) в Петербурге.

С 1878 работал на кафедре нервных и ду-

шевных болезней Петербургской медико-хирургической академии. В 1884 стажировался по невропатологии и психиатрии в Германии (у В. Вундта и др.), Франции (у Ж. Шарко) и Австрии (у Т. Мейнерта и др.).

С 1885 работал ординарным профессором и заведующим кафедрой психиатрии Казанского университета, заведовал психиатрии Казанского университета, заведовал психиатрической клиникой окружной лечебницы Казани. В 1885 создал первую в России экспериментальную психофизическую лабораторию. В 1890 разработал новый вариант метода самовнушения («Бехтерева методика самовнушения»). В 1892 организовал в Казани первое в России Общество невропатологов и психиатров, ориентированное на комплексное изучение психических процессов. В 1893 основал журнал «Неврологический вестник» — первый росский куонал по неврологии.

В 1893—1913 работал профессором невропатологии и психиатрии и заведующим кафедрой Петербургской медико-кирургической (военно-медицинской) академии. С 1897 работал профессором Женского медицинского института. Организовал в Петербурге Общество психоневрологов и Общество нормальной и экспериментальной психологии и научной организации труда. Редактировал журналы «Обозрение психиатрии, неврологии и экспериментальной психологии», «Изучение и воспитание личности», «Вопросы изучения труда и др.

В 1908 организовал и возглавил Психоневрологический институт — оригинальное неправительственное заведение, многочисленные и разнообразные структуры которого были ориентированы на комплексное изучение человека и интеграцию науки, образования и практической деятельности.

В 1918 организовал и возглавил Государственный институт по изучению мозга и психической деятельности (позже — Государственный рефлексологический им. В. М. Бехтерева институт по изучению мозга). Основал в Петрограде несколько институтов, клиник, \_ 77 \_

бюро и т. д. Организовал и руководил Государственной психоневрологической академией

Исследовал ряд психиатрических, неврологических, физиологических, морфологических и психологических проблем. Ориентировался на комплексное изучение проблем мозга и человека.

Осуществляя реформацию современной психологии, разработал собственное учение, которое последовательно обозначал как объективную психологию (с 1904), затем как психорефизскологию (с 1910) и как рефлексологию (с 1917). Уделял особое внимание разработке рефлексологии как комплексной науки о человеке и обществе (стличной от физиологии и психологии), призванной заменть психологию. Широко использовал понятие «нервный рефлекс». Ввел в оборот понятие «сочетательно-двилательный рефлекса и разработал концепцию этого рефлекса.

Открыл и изучил проводящие пути спинного и головного мозга человека, описал некоторые мозговые образования. Установил и выделил ряд рефлексов, оиндромов и симптомов. Описал некоторые болезни и разработал методы их лечения («Бехтерева постэнцефалитические симптомы», «Бехтерева пемотра рапевтическая тридал», «Бехтерева фобические симптомы» и др.). Создал лекарственные плепалаты («микстула Бехтерева» и др.).

Многие годы исследовал проблемы гипноза и внушения. Более 20 лет изучал вопросы польовог поведения и воспитания ребенка. Многократно критиковал учения 3. Фрейда, А. Адледа и другие психоапазитически ориентированные доктрины. Но вместе с темспособствоват проведению теоретических,
работ по психоанализу (А. С. Грибоедов,
А. К. Ленц, В. Н. Мясищев, И. А. Перепель,
Т. К. Розенталь и др.), которые осуществиялись в плановом порядке в возглавляемом им
Институте по изучению мозга и психической
деятельность.

Подготовил когорту российских психиат-

ров и невропатологов. Автор киги «Роль внушения в общественной жизни» (1898), «Психика и жизнь» (1902), 
«Объективная психология» (1904), «Плисорефлексология» (1910), «Глиноз, внушение и 
психогерапия» (1911), «Общая диагностика 
болезней нервной системы» (т. 1—2, 1911—
1915), «Общие основы рефлексологии человека» (1917), «Рефлексология» (1918), «Коллективная рефлексология» (1921), «Виушение и 
воспитание» (1923), «Объективное изучение 
личности» (1923), «Психология, рефлексология 
гия и марксим» (1925), «Проводящие пути 
спинного и головного мозга» (1926), «Мозг и 
его деятельность» (1928), «Автобиография» 
(1928) и ок. 600 др. работ.

В. И. Овчаренко

БИН

БИНСВАНГЕР (Binswanger) Людвиг (1881—1966) — швейцарский психиатр, психолог и философ. Создатель эжистеницального анализа. Ученик и друг Э. Блейлера, З. Фрейда и К. Г. Юнеа. Действительный и почетный член около 10 мелицинских акалемий.

Родился в семье врача. Медицинское образование получил в Лозанне, Гейдельберге и Цюрихе. Работал в клинике Бургхельцли и был одним из первых психоаналитиков-клиницистов.

В 1907 познакомился и подружился с 3. Фрейдом. В 1910 стал президентом швейцарского психоаналитического общества. В 
1911, велед за дедом и отцом, возглавил известный санаторий Бельвю в Кройцлингене 
(в 1956 передал заведование сыну). В 1923 познакомился с немещким философом, основаелем феноменологии Э. Гуссерлем (1859—
1938), чъи идеи оказали воздействие на развитие его мировоззрения. Несколько поэже 
познакомился и многократно встречался с 
одним из основоположников немецкого экзистепциатизма М. Хайдегтером (1889—1904) и испытата видиние се 
и испытата видиние его философских млей.

В 30-х годах приступил к активному ис-

пользованию идей, теорий и методологии экзистенциальной философии, антропологии и феноменологии при анализе различных теоретических и клинических проблем; со временем переосмыслил психоаналитические идеи З. Фрейда. Особое значение придавал терапевтической антропологии и феноменологии. Произвед антропологический и феноменологический поворот психиатрии. Начал создавать собственную версию психоанализа - экзистеницальный анализ, название и философские основания которого заимствовал из экзистенциальной аналитики М. Хайдеггера. Сосредоточил внимание на «бытии - в - мире» как принципиальном феномене человеческого существования и исследовал его разнообразные формы на теоретическом и психотерапевтическом уровнях. Создал ряд феноменологических описаний субъективных переживаний в процессе лечения.

Поддерживал активную переписку с 3. Фрейдом, С. Л. Франком и мн. др. специалистами в области психологии и философии. В 1936 на торжествах по случаю 80-летия 3. Фрейда в Венском академическом обществе медицинской психологии прочел доклад Восприятие Фрейдом человека в свете антропологии», который содействовал усилению антропологических компонентов развивающегося психоаналитического учения.

В 1942 опубликовал кипту «Основные формы и познание человеческого существования», в которой изложил фундаментальные идеи экзистенциального анализа. В 1949 выпустил кипту «Тенрик Ибсен и проблема самореализации в искусстве», развивавшую некоторые положения «патографических исследований» 3. Фрейда. В 1956 награжден высшей наградой психиатров — медалью Э. Крепедина.

В последний период творчества уделял особое внимание проблемам *мюбви*. Считал, что быть человеком — значит любить. Усматривал в *мюбви* тайну человека и полагал, что

подлинное человеческое бытие есть «бытие в — любви».

Л. Бинсвангер автор книг «Введение в проблемы общей психологии» (1922), «Феноменологическая антропология» (1947), «Воспоминания о З. Фрейде» (1956) и др.

В. И. Овчаренко

**БИОФИЛ** — человек, испытывающий трепетное, благоговейное отношение к жизни.

Немецко-французский философ А. Швейцер (1875-1965) рассказывал в автобиографии, как однажды он с ребятами-сверстниками отправился стрелять голубей из рогатки. Когда Альберт прицелился в голубя и хотел уже было отпустить резинку, неожиданно раздался колокольный звон. Совпадение этих двух моментов произвело огромное впечатление на мальчика. Он преисполнился благоговения перед жизнью. А. Швейцер учил, что стремление сохранять и развивать всякую жизнь призвано стать основой этического обновления человечества, выработки норм универсальной космической этики. Свой принцип благоговения перед жизнью А. Швейцер дополнил утверждением о божественном происхождении человеческого духа.

Американский философ Э. Фрамм, который, собственно, ввел понитие «биофил», называл А. Швейцера выразительным представителем бнофилии. Биофилия в его описании — это страстная любовь к жизни и ко всему живому, это желание способствовать развитию и расцвету любых форм жизни, будь то растение, животное или идея, социальная уголива или отдельнай человый челова.

Содержание понятия «биофия» у Э. Фромма не тождественно характеристике жизнелюба, воссозданного, скажем, художественной литературой. Оптимизм, наслаждение жизнью — доминирующие психологические штрихи в образе Фальстафа или Дон Жуана. Биофильство же, как его трактовал американнсий исследователь, — это глубокая жизненная ориентация, которая пронизывает все сушество человека. Биофил, в отличие от некрофила, не способен к тому, чтобы «разъять» действительность, увидеть ее в одном измерении. Принимая жизнь во всей ее целостности и полноте, ощущая сложность течения жизни, биофил офектирован на то, что противостоит смерти.

Человек с установкой на биофилию лучше сделает что-то новое, чем будет подреживать лил реставрировать старое. Он больше ориентирован на бытие, чем на обладание. Биофил в большей степени, чем другие люди, наделен способностью удивляться, и потому, быть может, он стремится лучше увидеть что-то новое, нежели подтверждать или доказывать давно известное. Приключение для него, по словам Э. Фромма, важнее безопасности.

С точки зрения восприятия окружающего ему важнее видеть целое, чем отдельные его части; его больше интересует совокупность, нежели ее составляющие. Он стремится творить, формировать, конструмровать и проявлять себя в жизни собственным примером, умом и любовью, а отнюдь не силой, разрушительностью мли біорократизмом, который предполагает такое отношение к людям, словно это бесчувственные куклы или просто вещи. Он не «ловится» на приманку рекламы и не покупает «новинок» в пестрых упаковках, он любит саму жизнь во всех се проявлениях: он чужд потребительства.

Этика биофила, как считал Э. Фромм, имеет собственные критерии добра и эла. Добро — это все то, что служит жизни; эло — все то, что разрушает жизнь и служит смерти. Поклонение жизни — хорошо, ибо оно есть узажение ко всему тому, что способствует росту и развитию; эло душит жизнь, сужает, зажимает и в конце концов раздирает ее в ключья.

Отличие фроммовской концепции биофилии от фрейдовской проходит не по сущностному критерию, т. е. не по критерию наличия или отсутствия тенденций к жизни и смерти, а по мному признаку. В принципе, с точки зрения З. Фрейда, обе тенденции, так сказать, чравнозначны», ибо обе даны человеку от природы. Однако, по мнению З. Фромма, биофилия представляет собой биологически нормальное явление, в то время как некрофилию следует рассматривать как феномен психологической патологии. Некрофилия является неизбежным результатом задержки духовного развития человека, его душеной «инвалидности». Она наступает как итог непрожитой жизни, неспособности достичь некоторой ступеньки по ту сторону индифферентности и педицессима.

Деструктивность, разъясняет свою концепцию З. Фромм, это не парадлель по отношению к биофилии, а альтернатива ей. Фундаментальная же альтернатива, перед которой казывается любое живое существо, состоит в дикотомии: любоеь к жизни или любоеь к смерли. Некрофилия вырастает там и натолько, где и насколько залерживается развитие биофилии. Человек от природы наделен способностью к биофилии — таков его биологический статус. Но с точки зрения психологии у него есть и альтернативная возможность, т. е. при определенных обстоятельствах он может сделать выбор, в результате которого станет некрофилом.

Черты биофила мы обнаруживаем у многих людей. Проиллюстрируем данное утверждение.

"Анджей Вайда работает над кинофильмом «Далтон». Режиссеру, как он сам рассказывал о своем замысле, было интересно уловить момент, когда цели революции предаюткор забвению и начинается борьба за *калсты*под лозунгом: революция может победить
лишь в том случае, если у нее есть вождь. И
вот Робеспьер, перед которым стоит тысяча
неотложных тосударственных проблем, всю
свою энертию начинает вкладывать в борьбу
с Дантоном. А. Вайде хочется, чтобы в фильме было показано, насколько противоестемвенна эта борьба, а по существу — игра со

смертью. Итак, нужен актер на роль Дантона. Предоставим слово режиссеру: «Так или иначе, вопрос решаляс ясогласием Жерара Депардые сниматься у меня. Я видел его в театре и сказал себе: вот актер, с которым я должен работать. Это необыкновенно яркая личность, в нем просто фантастические жизненные силы. Я пригласил его на роль Дантона, потому что подумал: такого, как он, стоит убивать на экране — сразу возликает ощущене прогивовестественности происходищего».

С точки зрения психологов Депардые — прекрасное воглощение биофила. Режиссер обращается к нашему психологическому миру, стремясь путем тонкой персоиификации оттенить несетественность событий. Неужели борьба за власть так зашоривает твориюв революции, делает их ограниченными, что они перестают понимать суть происходящего? В этом вопросе скрывается замысел фильма, реализованный через образ биофила.

П. С. Гуревич

БИОЭНЕРГЕТИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ — диагностическая система, позволяющая определить, какому типу характера или какой комбинации его типов соответствует каждый участник психотерапевтической группы. Эта диагностическая система разработана в рамках биоэнергетического метода лечения неврозов американскими психиатрами А. Лоуэном и Дж. Пьерракосом. Основываясь на предположении, что личностные особенности отражаются в защитной позе тела, принимаемой человеком в привычных движениях, стереотипных жестах, типе телосложения, в особенностях функционирования биоэнергии и т. п., А. Лоуэн (1975) выделил пять типов характера: шизоидный, оральный, мазохистский, психопатический и ригидный.

Шизоидный тип характера имеют те люди, чья энергия разрознена, фрагментарна и блокирована в различных частях тела. Свободное течение энергии в организме сдерживается мощным *«телесным панцирем»*, состоя-

щим из хронических напряжений на всех кругах мышечной брони: на уровне глаз, рта, шеи, груди, диафрагмы, таза. Люди с шизоидным характером испытывают сильное отчуждение от своего тела, озабоченность его взаимодействием с психикой и страх по поводу их возможного разъединения. Их тело часто узкое, сухое и напряженное, ноги нетвердо стоят на земле, руки безвольно висят по бокам. Сильные мышечные зажимы на уровне локтей и коленей могут вызывать нескоординированные, отрывистые движения рук и ног. Шизоидный тип характеризуется неспособностью найти себя в жизни, отсутствием связи с другими людьми, обеспокоенностью чувствами в отношении отца и матери. Он не терпит большого притока энергии, отстраняется от нее, что в межличностных отношениях выражается в прерывании контакта с близкими людьми, стремлении уйти в себя, отстраниться от реальной жизни. Причиной формирования шизоидного типа, по Дж. Пьерракосу, часто является травма рождения (О. Ранк) и вызванные ею переживания.

Оральный тип внешне похож на шизоидный, однако его энергия не такая фрагментарная и так сильно блокирована в разных частях тела. Основные хронические напряжения находятся в области шеи, груди, кистей рук, таза, стоп ног. Ключевой сегмент «телес» ной брони» у орального типа - грудной. Мышечные зажимы в груди сдерживают и боли от недостатка материнской любви в первые годы жизни, и агрессию в связи с неудовлетворением важнейшей первичной потребности в материнской заботе (кормлении, уходе, эмоциональной теплоте и др.). Хроническое напряжение приводит к формированию плоской, вдавленной груди. Человек непроизвольно сугулится, стараясь прикрыть плечами самое болезненное и ранимое место своего тела. Боль и мышечное напряжение, сжимающие грудную клетку, постоянно напоминают ему либо о потере родителей, либо о депривации (недополучении) материнской любеи. Свойством (чертой) характера орального типа, как и шизоидного, является отчуждение человека с таким характером от собственного тела и слабая связь с «почвой под ногами». Его тело «недозаряжено» биоэнергией и потому нуждается в ее постоянном притоке. Человек ишет партнеров, которые могли бы взять за него ответственность. и, найдя, активно требует у них помощи и поддержки. Проблема, однако, состоит в том. что с самого раннего детства у него нарушены отношения «принимать - давать». Оральный субъект стремится получить энергию и любовь, которая компенсировала бы недополучение необходимой материнской заботы в прошлом, однако при этом психологически регрессирует до детского состояния, которое несет в себе страх открыться и в результате прийти к новой фрустрации - разочарованию.

Маленький ребенок часто оказывается в ситуациях, когда мать по каким-то причинам внезапно прерывает кормление или уход за ним (скажем, ей нужно решить возникшие у нее самой проблемы). Вот типичный пример. Мать держит ребенка на руках и ласкает его, приговаривая: «Ты мой маленький, мой любимый...» Но вдруг в следующий момент она кладет малыша в кроватку и, мгновенно забыв о нем. бежит к телефону поболтать с подругой. И сколько бы ни длился ее телефонный разговор, надежда ребенка на материнскую ласку, ожидание ее будут сохраняться. Однако чем дольше мать не возвращается к нему, тем сильнее возрастает у него чувство страха. Постепенно боль разочарования становится настолько сильной, что ребенок, продолжая стремиться к матери и надеясь вновь испытать проявления ее любви и нежности, в то же время все больше бессознательно боится разрешить себе принимать ее внимание и ласки, чтобы затем вновь не испытать сильную боль.

Становясь взрослым и встречаясь с новы-

Мазохистский тип характера отличается от «недозаряженных» шизоидного и орального большим количеством отрицательной энергии, блокированной в теле сильными мышечными напряжениями в области плеч и таза. «Телесная броня» человека, обладающего мазохистским характером, подавляет неоконченные эмоциональные переживания возраста от полутора до трех лет, когда он не мог справиться с избыточной материнской любовью и чрезмерной заботой, которые захлестывали его, преуменьшали его значимость, препятствовали росту его самосознания. Человеку с мазохистским складом характера в детстве скорее всего приходилось быть «хорошим мальчиком или девочкой». Такой ребенок, а позднее и взрослый, всегда говорит «да» и идет на поводу сначала у родителей, а затем у других людей, не в силах сказать «нет». Согласно Дж. Пьерракосу, его «нет» — это подавленная внутри тела агрессия и негативная энергия. Он смертельно боится продемонстрировать любые чувства, которые не входят в представления о норме, навязанные ему родителями. «Телесная броня», сдерживая негативные эмоции, превращает его тело «в шар, надутый до предела, который хочет, но не может взорваться» (Дж. Пьерракос). Соответственно тело такого человека обычно короткое, плотное, мускулистое и полное. Однако вся его сила уходит на контроль за чувствами, и в жизни он, как правило, пассивен и беспомощен. Напряжения в ногах и тазу формируют у него «походку Ч. Чаплина» с развернутыми в стороны носками ног.

Психопатический тип характера свойствен людям, «телесная броня» которых устроена таким образом, чтобы подтягивать всю свободную энергию к голове. Сильные зажимы в области таза и белер блокируют сексуальное возбужление. Вся активность такого человека обычно сосредоточена в верхней части тела, которая чаше всего бывает физически более развитой, чем нижняя. Психопатический тип характера формируется у ребенка в период, когда он учится ходить. Идентифицируясь со значимым для него в этот момент родителем, ребенок усваивает присущие ему стереотипы движения (характерные движения и позы отражают бессознательное, зашитное стремление человека таким образом напрячь мышцы ног и таза, чтобы они закрыли область гениталий, спрятали ее от других и от самого себя). В этом смысле психопатический тип передается «по наследству» и структура «телесной брони» ребенка может в точности соответствовать «телесной броне» того родителя, с которым он идентифицировался. С психологической точки зрения люди с психопатическим типом характера отличаются ярко выраженным стремлением доминировать над окружающими, контролировать их поведение. Особенность их защитного поведения - навязчивая потребность доказать всем вокруг, что они особенные, всегла правы и никогда не ошибаются. Блокирование сексуальности, чувствительности и сопереживания при желании контролировать и манипулировать другими людьми приводят человека с психопатическим типом характера к одиночеству и уверенности, что ему никто не нужен.

Ригидный тип характера обычно бывает у людей с гармонично развитым телом, свобод-

ными, гибкими движениями и хорошей зараженностью биоэнергией. Велушая черта запритного повеления - высокий контроль нал проявлением любых эмоций - как положительных, так и отрицательных, а основной принцип поведения - «Если я открою тебе свое сердце, ты его разобьешь». Хроническое мышечное напряжение в области шеи, рук и серлца блокирует эмоциональное самовыражение. Страх полностью отдаться удовольствиям скрывается за пемонстрацией своей сексуальности. К примеру, Дон Жуан - типичный представитель ригилного типа. Женшины с ригилным характером, как правило, истеричные, любят соблазнять мужчин, получать от них энергию для себя, не отдавая ничего взамен.

Осуществление биоэмергетического аналиал соволяет психотерапевту выявить присущие пациенту характерные защитные способы блокирования неоконченных эмоциональных переживаний, понять специфику его «мышечной брони» и наметить конкретную индивилуальную терапевтическую стратегию лечения.

А. В. Россохин

БИОЭНЕРГЕТИЧЕСКИЙ МЕТОЛ — метол групповой телесно-ориентированной психотерапии, разработанный американскими психиатрами А. Лоуэном и Дж. Пьерракосом, последователями оргонной терапии (телесноориентированного психоанализа). Биоэнергетический подход к лечению неврозов основывается на теоретических концепциях и практических методиках, предложенных В. Райхом для устранения тлубинных причин невротического поведения пациентов. Биоэнергетический метод включает в себя следующие илеи В. Райха: о функциональной тождественности психологических защитных механизмов и хронических мышечных напряжений; о многоуровневой структуре «телесного панциря»: о взаимосвязи между блокированием энергии на физическом уровне и подавленнем эмоций на психологическом уровне; об изменении структуры невротического характера путем расслабления «мышечной брогии» и использования для этого вететотерапевтических методик. Основными нювовведениями биоэнергетического метода являются: энергетическая теория неврозов; классификация типов характера и типов «телесной брогии»; разработка психотерапевтических техник для работы е каждым типом характера; применение напряженных поз; разработка понятия «почва под ногами»; использование телесной терапии в условиях группы.

1. А. Лоуэн отказался от илеи В. Райха о сексуальной причине любых невротических проблем. Причиной неврозов в биоэнергетическом методе считается нарушение свободного течения энергии в теле, что приводит к полавлению естественного стремления человека к удовольствию и радости в жизни, порождает боль и агрессию как реакции на такое подавление. Фактически А. Лоуэн максимально широко трактует понятия удовольствия, боли и агрессии, исходя из удовлетворения или неудовлетворения любых человеческих потребностей. Невротическая личность, согласно А. Лоуэну, затрачивает большое количество энергии на активизацию психологических защитных механизмов, в частности на поддержание хронических мышечных напряжений, которые подавляют и стремление к удовольствию, и боль от фрустрации. Заменив введенный В. Райхом термин «оргоническая» энергия на «биоэнергию». А. Лоуэн предложил энергетическую модель, согласно которой абсолютное количество энергии (потенциал жизненных сил человека) является мерой психического здоровья. По его мнению, реакция человека на любую стрессовую ситуацию определяется двумя факторами: объемом его свободного энергетического запаса и умением использовать его в своих целях. Мышечные напряжения, возникающие как следствие неоконченных, заблокированных эмоциональных переживаний (В. Райх).

уменьшают количество свободной энергии, ограничивают двигательную, эмоциональную и умственную активность человека. Поэтому одной из практических задач биоэнергетики. А. Лоуэн считает необходимость повышения энергетического уровня клиентов, «дозарядки» их физического тела. Он уверен, что черловек может справляться с проблемами более эффективно, если имеет больше энергии, которую он способен переводить в движение и эмоции».

- 2. Значительным теоретическим дополнением к подходу, разработанному В. Райхом и предполагающему анализ структуры «мышечного панциря», является созданная в рамках биоэнергетического метода классификация возможных типов индивидуальных психологических установок (невротических характерных черт, по В. Райху) и защитных стилей поведения, укорененных в соответствующих паттернах (образцах) хронических мышечных зажимов (типах «телесной брони»). В биоэнергетическом методе выделены пять типов характера и разработана диагностическая система (см. биоэнергетический анализ), которая позволяет определить тип характера (или их комбинацию) каждого участника психотерапевтической группы.
- 3. В биоэнергетических группах участники диагностируются по степени принадлежности к тому или иному типу характера, и в зависимости от результатов биоэнергетического анализа для каждого пациента подбирается индивидуальная стратегия телесной терапии. Так, работа с пациентом, обладающим характером орального типа (страстно хочет получить желаемое, но не может взять его, так как боится разочарования), может строиться по следующей схеме. Клиента просят лечь на пол и начать глубоко и часто дышать. При появлении у него боли в области грудной клетки психотерапевт одновременно с каждым его выпохом надавливает на напряженные мышцы груди и стимулирует пациента на разрядку усиливающейся боли и нарастаю-

шей агрессии с помощью произвольных уларов ногами, руками на полу, вербального (словесного) проявления гнева и т. п. Клиенту предлагают максимально интенсивно выражать свой протест, даже доходя до состояния обиженного ребенка, которого когда-то вынудили подавить агрессивные чувства по отношению к матери. Добившись от клиента полной разрядки соответствующих реакций. его просят тянуть руки вверх и, мысленно обращаясь к матери, задавать ей вопросы типа: «Почему ты не любила меня? Почему ты не обращала на меня внимания?» При появлении признаков нарастания новой волны агрессии клиента вновь переключают на эмоциональную разрядку. После нескольких подобных циклов достигается значительное высвобождение блокированной в области груди негативной энергии, и клиента опять просят тянуть руки вверх, но уже не для обвинения матери, а для того, чтобы просить у нее помоши, любви, внимания, заботы. Это, как правило, приводит к сильным рыданиям, и в такой момент сочувствующим участникам группы предлагается полойти к клиенту и с помощью прямого телесного контакта дать ему почувствовать поддержку, любовь и участие. Тем самым клиента убеждают в праве получать положительную энергию от других людей и обучают новым отношениям «принимать - лавать».

Протест на уровне ребенка часто дополняется протестом на уровне взрослого. В этом случае клиенту предлагается бить до полного изиеможения тенниеной ракеткой по мату, крича на внутренний объеми (образ матери или другого «обидчика» в детстве), вызывающий аерессию, или издавать звуки, способствующие эмоциональной разрядке. Пациентам предлагается получать и принимать все, приходящее изнутри и изине, без оценок и анализа. Дж. Пьерракос отмечает, что по мере эмоционального отреатирования (полного выражения ранее заблокированных эмоций) пациенты становятся способными полнее переживать прошлый негативный опыт. Биоэнергетическая работа с пациентами, обладающими другими типами дарактера, может значительно отличаться от той, которую мы описали, однако она, как правило, всегда сначала направлена на высвобождение глубоких негативных эмоций, подавленных в раннем дететве. Только после их высвобождения клиенту помогают удовлетворить основные потребности в получении любаи, внимания и помощи. Дж. Пьерракос использует специальные упражнения лля наполнения положительной энергией тех частей психики, которые «обнажились» в результате эмоциональной разрадки.

4. Практические биоэнергетические методы, кроме собственных нововведений, включают в себя конкретные вегетотерапевтические техники В. Райха, за исключением его ортодоксального подхода к проработке «телесной брони», начиная с верхних сегментов и заканчивая нижними. А. Лоуэн предлагает высвобождать энергию из наиболее напряженных в момент терапии частей тела, советуя обращать особое внимание на зажимы в ногах и стопах и на установление прочного контакта с «почвой под ногами». Дж. Пьерракос во многих случаях предостерегает от телесной работы с верхними уровнями мышечных напряжений, прежде чем будут расслаблены нижние. С его точки зрения, к высвобождению энергии в области челюсти и шеи можно переходить только после значительного освобождения энергии на уровне таза и ног. В дополнение к глубокому дыханию, которое В. Райх использовал для активизации хронических мышечных зажимов, в биоэнергетическом методе для этой же цели используются специальные напряженные позы («арка Лоуэна», «кольцо Лоуэна», прогиб таза и др.). Данное значительное нововведение позволяет, не прибегая к интенсивному дыханию, целенаправленно воздействовать на ту или иную область «мышечной брони». Правильное принятие напряженной позы и сохранение ее в

течение определенного времени позволяет генерировать особые телесные ошущения (дрожания, вибрации, покалывания), которые служат показателем высвобождения энергии из соответствующих мышечных зажимов. Для усиления такого рода реакций в биоэнергетическом методе глубокое дыхание и удержание напряженной позы часто применяются совместно. Сочетание хронических зажимов с удержанием напряженной позы во время глубокого дыхания невозможно, поэтому сознательное выполнение такого терапевтического задания в течение продолжительного времени сначала усиливает мышечные напряжения, а затем приводит к их расслаблению и разблокированию сдерживавшихся эмоций. Напряженные позы в биоэнергетическом методе рассматриваются как телесный аналог психологических стрессовых ситуаций. Не случайно А. Лоуэн уверяет, что опыт достижения расслабления и внутренней гармонии при удержании напряженных поз способен распространяться на поведение человека в психологических стрессовых ситуациях.

- 5. Одно из ключевых понятий биоэпергетического метнода — «почва под ногам» представляет собой «телесную метафору» психоаналитического принципа реальности, который, согласно З. Фрейду, представляет собой выработанный в процессе развития человека психический механизм, приспосабливающий удовлетворение бессознательных желаний к требованиям внешней реальности. Разработка этого оригинального биоэнергетического понятия значительно дополнила концепция В Райха.
- 6. Биоэнергетические методы, в отличне от оргонной терапии В. Райха, используются преимущественно в условиях труппы. Групповой подход позволяет расширить стандартный чепертуар» индивидуальной телесной терапии за счет приемов и стратегий сиклотерапевтических групп встреч (К. Роджерс). В биоэнергетическом методе применяются правет методене контакты межлу участиками мые телесных контакты межлу участиками.

группы, методики вербальной конфронтации (словесной перепалки) для осознания длительно подавляемых эмоций, техники «генерации групповой энергии» и др. Эти приемы предназначены как для активизации вытесненных переживаний и достижения групповой эмоциональной и энергетической разрядки, так и для «телесного выражения» доверия, принятия помощи от партнеров и оказания помощи им, для успокоения и завершения психотерапевтического процесса. Драматические переживания одного из участников группы помогают другим участникам преодолеть собственное внутреннее сопротивление, интенсифицировать свои чувства и войти в групповой терапевтический процесс. Высвободивший негативные эмоции и получивший поддержку группы человек, обретая способность искренне и открыто сопереживать другим людям, начинает использовать эти новые чувства для помощи другим участникам группы. Через идентификацию с психотерапевтом работающими над своими проблемами участниками группы происходит активное присвоение пациентами индивидуального и группового терапевтического опыта.

Биознераетический метод критикуют за разработку диагностической системы, в основном опирающейся на физические характеристики; за «механистичность» энергетической модели неврозов; за разрядочную направленность психотерапии (стремление к высвобождению эмоций, превращающееся в самощель).

В целом, нараду с оргонной терапией В. Райха, биоэнергетика А. Лоуэна и Дж. Пьерракоса является основным методом современной телесно-ориентированной психотерапии, помогающей человеку обрести здоровое, творческое, целостное «Я».

А. В. Россохин

БИСЕКСУАЛЬНОСТЬ (от лат. bi — два и sexus — пол; букв. — «двойная сексуальность») — в наиболее распространенном зна-

чении — фундаментальная характеристика конституциональной природы человека, отрежающая факт изначальной и постоянной двойственности его сексуальной организации, обусловленной присуствием в каждом человеке различных мужских и женских эпементов, в зависимости от развития и соотношения которых формируются соответствующие типы сексуальных предпочтений и повелення.

Первоначальные представления о двуполой (имеющей половые признаки обоих полов) природе человека были сформулированы в фольклоре и мифологии многих народов мира (например, древнегреческий миф о двуполом существе Гермафродиле). Определенное развитие эта идея получила в античной философии (например, повествование Платона об Андрогимах — двуполых существах, от которых произошли современные люди). В дальнейшем представления о бисексуальной природе человека развивались в философии, биологии и медицине. В XIX в. понятие «бисексуальность» употреблялось в философской и психнатрической литературе.

В современную постановку и исследование проблемы бисексуальности наиболее существенный вклад внесли В. Флисс, О. Вейнингер и З. Фрейд.

Основываясь на данных биологии, физиологии, анатомини, эмбриологии и др. наук, В. Флисс показал, что бисексуальность является универсальным человеческим феноменом, обусловливающим ряд существенных параметров псикической деятельности и поведения людей. Эти выводы были подтверждены О. Вейнинтером.

В психодиалия З. Фрейда идея и концепция бисксудальности получили развитие в контексте исследований психосексуальности и ее значения в человеческой жизнедеятельности. Основным выводом З. Фрейда было признание того факта, что все люди в силу своей биологической и психической пироды имеют одновременно и женскую и мужскую психосексуальные предрасположенности. 3. Фрейд считал, что бисексуальности выляется одним из факторов, предопределяющих конфликтную природу человека вообще и в частности обусловливающих внутрипескические конфликты, связанные с противоречивыми (преимущественно неосознаваемыми) психосексуальными ориентациями самого индивида и противоречиями между его побуждениями и внешним миром. Психосексульные конфликты в какой-то мере стаживаются при осознанном выборе определенной половой роли и ортанизации поведения в соответствии со своим биологическим полом.

В сексологии и сексопатологии термином «бисексуальность» обозначают половое влечение индивида к сексуальным контактам с 
людьми обоих полов, выступающее в истинной и различных транзиторных (преходящих, 
в том числе ситуативных) формах. Нередко 
«бисексуальность» употребляется как синоним 
понятий «андрогиния» (от греч. androgynos — 
двупольяй), означающее наличие у особи 
одного пола свойств и преимущественно вторичных половых признаков другого пола; 
«гермафродит), т. е. наличие у животного или 
человека признаков мужского и женского 
пола; и до.

Наконец, термин «бисексуальность» используется как характеристика свойств и качеств людей, одновременно ориентированных на гетеросексуальные и гомосексуальные отношения и/или вступающих в них.

В. И. Овчаренко

БИХЕВИОРИЗМ (от англ. behaviour — поведение) — направление в психологии, особенно распространенное в Америке.

Основателем бихевиоризма считается Дж. Уотсон (1878—1958) — американский психолог. Свое учение он основывал на данных биологии. Главной задачей психологии Дж. Уотсон считал исследование процессов научения. Основной предпосылкой этого психологического направления еще в 1914 стала идея о том, что предметом психологии является человеческое поведение. Бихевиористы выносят за скобки все субъективные факторы, которые не поддаются непосредственному наблюдению.

Бихевиоризм абсолютно отказался от метода самонаблюдения и оценки его. Он принимает во внимание только те факты поведения животных и человека, которые можно точно установить и описать. При этом не обязательно «понимать» скрывающиеся за ними внутренние психические процессы. Вследствие этого в основе метода бихевиоризма лежит исследование раздражения и ответной реакции. Исходя из данных постулатов, бихевиоризм создал собственную этику и социологию. С точки зрения бихевиоризма рассматривать поведение человека следует в определенной ситуации и на основе наблюдения выводить правила воспитания и поведения людей в их совместной жизни.

Необихевиоризм Б. Скиннера (р. 1904) опирается на тот же самый принцип, что концепция Дж. Уотсона: психология не имеет права заниматься чувствами, емечениями ини какими-либо другими субъективными состояниями. Выхевиоризм отклоняет любую попытку говорить о «природе человека», конструировать модель личности, полвергать анализу различные страсти, мотивирующие человеческое поведение. Всякий анализ поведения с точки эрения намерений, целей и задач Б. Скиннер квалифицироват как донаучный, ненаучный и как совершенно бесполезную трату времени.

Психология, по мнению Б. Скиннера, должна заниматься изучением того, какие меканизмы стимулируют человеческое ітоведение и как их можно использовать для достижения максимального результата. Психология Б. Скиннера — это наука манипулирования поведением. Ее цель — обнаружить механизмы «стимулирования», которые помогают обеспечивать поведение, нужное «заказунку». Б. Скиннер считает, что похвала, вознаграждение являются более сильным и действенным стимулом, чем наказание. В результате такое поведение закрепляется и становится привычным для человека как объекта манипулирования. Например, Кэт не любит шпинат, но за то, что она все же пытается есть, мать вознаграждает ее — хвалит, одаривает вызлядом, дружеской ульбкой, куском любимог пирога. Это называется «положительными стимулам». Если стимулы будут работать последовательно и планомерно, то дело дойдет до того, что Кэт начнет с удовольствием есть шпилать.

Кроме того, Б. Скиннер доказал, что с помощью правильного применения «положительных стимуловь можно в невероятной степени менять поведение как животного, так и человека, причем несмотря на «врожденные склонности» последнего. Подтвердив это экспериментально, Б. Скиннер, без сомнения, заслужил признание и известность. Одновременно он подтвердил мнение тех американских антропологов, которые на первое место в формировании человека выдвигали социо-культурные факторы.

Однако следует добавить, что Б. Скиннер не отбрасывает полностью генетические предпосылки, хотя поведение, по его мнениия, всецело определяется набором «стимулов». Такой набор может создаваться двумя путями: либо в ходе нормального культурного процесса, либо по заранее намеченному плану. В экспериментах Б. Скиннера не полнимался вопрос о цели воспитания, а просто подопытному животному или человеку создавали такие условия, что они вели себя вполне определенным образом.

Главный тезис Б. Скиннера сводится к следующему. Без всякого сомнения, нужно принять тот факт, что ценностные суждения отсутствуют как при решении построить атомную бомбу, так и при технической экспертизе этой проблемы. Разница состоит лишь в том, что мотивы построения бомбы не совсем «ясны». По этому поводу Э. Фромм заметил: может быть, профессору Б. Скиннеру мотивы и впрямь не ясны, зато многим историкам они абсолютно понятны.

Б. Скиннер не стремится изучать причины создания бомбы и предлагает нам подождать, пока бихееноризм раскроет эту тайну. В своих воззрениях на социальные процессы он проявляет такую же несостоятельность, как и при обсуждении психических процессов. Он совершенно не способен понять скрытые мотивы тех или иных общественных явлений. А поскольку все то, что люди говорят о своих мотивах как в политической сфере, так и в личной жизни, фактически является фикцией, постольку понимание социальных и психических процессов оказывается блокированным.

Бихевиоризм не может объяснить, почему мисче люди, которых обучили преспедовать и мучить других людей, становятся душевнобольными, хотя «положительные стимулы-продолжают свое действие. Почему «положнотьльное стимулирование» не спасает многих и нечто вырывает из их тенет разума, совести или любеи и тянет в диаметрально противоположном направлении? Почему многие наиболее приспособленные человеческие индивиды, которые призваны, казалось бы, блистательно подтверждать теорию воспитания, в реальной жизни глубоко несчастны и страдают от комплексов и неврозов? Ответить на эти вопросы бихевиоризм не в состоянии.

П. С. Гуревич

БЛОНСКИЙ Павел Петрович (1884—1941) — российский педагог, психолог и философ. Доктор педагогических наук (1935), профессор.

Окончил историко-филологический факультет Киевского университета (1907). Преподавал психологию, философию и педагогику в Московском университете, на Высших женских педагогических курсах и в Народном университете им. А. Л. Шанявского. В 1907—1914 написал ряд работ по философии и истории философии. В 1915—1916 опубликовал серию педагогических статей, направленных против казарменных порядков в школе и ее обособления от реальной жизни. Разрабатывал идеологию и теорию трудовой наполной школы.

В 1919 организовал и возглавил Академию социального воспитания (Москва) и до 1931 был ее профессором. С 1921 работал в научно-педагогической секции Государственного ученого совета Народного комиссариата просвещения РСФСР.

В 1922 — один из инициаторов организации и сооснователей *Русского психоаналити*ческого общества (РПСАО).

В 20-х годах — один из лидеров отечественной педологии. Преподавал в 1-м и 2-м Московских университетах. В 1930—1940 заведовал лабораторией памяти и несколько позже лабораторией мышления и речи в Институте экспериментальной психологии.

Разработал генетическую (стадиальную) теорию памяти, согласно которой различные виды памяти (моторная, аффективная, образная, вербальная) соответствуют этапам развития человека, его речи, мышления и деятельности.

Автор кинт «Философия Плотина» (1918), «Современная философия» (т. 1—2, 1918—1922), «Трудовая школа» (1919), «Педатогика» (8-е изд., 1924), «Педология» (1925), «Очерк маучной пскхология» (1921), «Память и мышление» (1935), «Очерки детехой сексуальности» (1935) и ряда трудов по различным проблемам психологии, педатогики и педологик.

В. И. Овчаренко

БОНАПАРТ (Bonaparte) Мари (1882— 1962) — французский психоаналитик. Принцесса греческая.

Получила хорошее домашнее образование. В 1907 вышла замуж за греческого принца Георга.

С 1925 пациентка, последовательница,

корреспондент и друг 3. Фрейда. Публиковала статьи по различным проблемам психоанализа. Систематически оказывала З. Фрейду всяческое содействие в решении различных проблем. В 1926 была членом-соучредителем Парижского психоаналитического общества и незадолго до смерти стала его почетным президентом. В 1927 финансировала создание журнала «Французское ревю психоанализа». В 1928 опубликовала работу «Идентификация дочери с мертвой матерью», навеянную событиями собственной жизни (мать М. Бонапарт умерла через месяц после ее рождения). В 1929 спасла от банкротства Психоаналитическое издательство. В 1930 в статье «Печаль, некрофилия и садизм» проанализировала мотивы некрофилии у Э. По и садизма у Ш. Бодлера. В 1934 принимала активное участие в созлании Парижского института психоанализа и читала в нем лекции по теории инстинктов. Переводила и публиковала книги З. Фрейда.

После прихода к впасти в Германии национал-социалистов помогала эмигрировать 
психоаналитикам и другим лицам, подвергавшимся нацистским преследованиям. Спасла 
к. 200 человек. Активно защищала 3. Фрейда 
и его семью во время оккупации Австрии нацистами (1938); финансировала евыкуп 
3. Фрейда и помогла организовать его эмиграцию. Оказывала ему помошь в «Париже и 
Лондоне. В годы второй мировой войны жила 
во Франции, Греции и др. странах. В 1945 
вернулась во Францию, где занималась психоаналитической терапией и преподаванием 
печхоаналити.

Спасла, выкупила и опубликовала письма 3. Фрейда к В. Флиссу с 1887 по 1904, являющиеся одним из существенных источников по истории создания и развития пеихоанавиза (1950, более полное издание 1985). В 1953 опубликовала работу «Женская сексуальность», в которой исследовала комплексы женственности и мужественности и подвергла критическому анализу некоторые идеи 2. Джокас, М. Клайн, К. Хорни и др. Изучала

проблемы фригидности, символики, фаллических компонентов и мн. др. Состояла членом Международной психовналитической ассоциации и была ее вице-президентом. Содействовала организации и финансировала
экспедицию Г. Рожейм по психовнатитическому и антропологическому изучению племен аборитенов Центральной Австралии,
Новой Виннеи и др.

Автор книги «Эдгар По. Психоаналитический очерк» (1933, с предисл. 3. Фрейда) и др. работ по различным проблемам психоанализа.

В. И. Овчаренко

БОСС (Boss) Медард (р. 1904) — швейцарский психиатр и психоаналитик. Один из основателей и лидеров экзистенциального анализа...

Профессиональную карьеру начинал как психнатр в психнатрической клинике Цюрих-ского университета Бургхельции, возглавлявшейся Э. Блейлером. Получил двухлетнюю психоаналичисскую пологотовку в Берлине и Лондоне. Учился у Э. Джомса, К. Хории, О. Фенихеля и др. Практиковал психоаналическую психотератию. Проявлял большой интерес к философским проблемам психнатрии и психоанализа. В 1938 начал сотрудинчать с К. Г. Юнеом. Подверг критике ряд принципиальных положений психоанализа и фрейдажа, в том числе теорию бессознательного.

Осуществляя поиск новых идей и спосоов повышения эффективности психотерапии, стремился к объединению психоанализа и философии. Постепенно склонился к позиимям экистенциального апализа Л. Биносапкера и в 40—50-х годах активно развивал это направление. С течением времени несколько отощел от ориентаций Л. Биносапкера и начал разработку собственной версии экзистенциального анализа.

В 1947 познакомился с одним из основоположников немецкой экзистенциальной философии М. Хайдеггером и с тех пор всемерно использовал его идеи для разработки нового варианта психоаналитической теории и герапии. Бал инициатором и организатором знаменитах «Цолликонских семинаров», на которых с-1959 по 1970 М. Хайдетгер, по просъбе М. Босса, регулярно знакомил психологов, психоаналитиков, психиатров и психоторием с идеями, концепциями и категориями своей философии. (Название эти семинары получили по месту их проведения — в доме М. Босса в Цолликовен, под Прорихом.)

В 70-х годах особенно активно разрабатывал проблему экзистенциальных оснований медицины, психологии и психологии, со-здал своеобразную программу экзистенциальной перестройки психологии и медицины. Ориентироват свою психотеранию на помощь пациенту в преодолении запретов и выборе соответствующего ему способа существования.

Целью экзистенциального анализа как новой версии психоанализа считал изменение неврозов и психозов посредством преодоления предвятых понятий и субъективных интерпретаций, заслоняющих бытие от человека.

Автор книги «Значение и содержание сексуальных перверсий» (1949) и др. работ по психиатрии, *психоанализу* и философии.

В. И. Овчаренко

БРЕД — патопогическое состояние чеповека, когда он охвачен идеями или ошущениями, не соответствующими действительности. В таком состоянии человек глух к любым разунным доводам и доказательствам, опровертающим его утверждения; его невозможно разубедить в их истинности. Слово «бредо вошло в обиход повесдневной леским. Мы говорим: «Это какой-то бред!», когда слышим от кого-то сомнительные утверждения, основные вымашленных фактах, или когда слова нашего собеседника лишены всякого здравого смысла. В психологии и, в частности, в пехомальнае за посло употребляется в

качестве научного термина для обозначения симптома ряда психических заболеваний.

Психологи различают бредовые состояния двух видов. В одном случае больной убеждает окружающих в истинности своих бредовых идей при помощи целой системы «доказа» тельств», кажущихся ему убедительными. Например, человек, охваченный бредом ревности, видит в каждом действии своей супруги подтверждение ее измены. Или, если это бред самочничтожения, то человек считает любое ощущение своего тела признаком болезни. В другом случае бред сопровождается видениями и галлюцинациями. В таком случае больной «ясно видит перед собой» пришельнев с лругих планет или умерших людей, которые преследуют его и пытаются убить или, наоборот, передают ему сверхценные знания,

Кроме того, виды бреда различают в зависимости от его содержания. При бреде величия человек одержим идеей, что он, к примеру, Александр Македонский и готовится взойти на престол, чтобы править миром: или желает осчастливить человечество каким-нибудь гениальным открытием. Когда человек охвачен бредом преследования, то он убежден, что все окружающие «что-то против него замышляют», и каждый их жест интерпретирует как «условный знак» или прямую угрозу. В случае бреда самоуничижения больной всецело погружен в страдания по поводу «своего ужасного прошлого», испытывает чувство вины за «страшные прегрешения» или убежден в своей неминуемой скорой кончине изза «неизлечимой болезни» или козней «нечистой силы»

В психоанализе бред, как и любой другой симптом заболевания, рассматривается в качестве символа, в образной форме указывающего на причину заболевания. В этом смысле бред родствен сновидению: и в том и в другом случае мы имеем дело с проявлением сил бессознательного — мира непроявленых, скрытых эмоций и желаний. Содержание сновидения, как и содержание бреда, с психоаналити-

ческой точки зрения определяется конфликтом межлу сознательными установками и бессознательными порывами нашей души. Безусловно, когла человек оказывается охвачен бредовыми идеями, то становится очевидным: этот конфликт достиг столь сильного напряжения, что привел к психическому заболеванию. По содержанию бреда можно сулить о характере конфликта. Привелем пример из психоаналитической практики. Пациентка, молодая девушка, страдающая бредом самоуничижения, считала себя виновной в смерти своего брата, который утонул в реке несколько лет назад. Она однажды пыталась покончить с собой. «Я не имею права жить, раз я не смогла уберечь от гибели своего брата, которого так любила», - говорила она. На первых сеансах девушка рисовала исключительно радужные картины своей дружбы с братом, рассказывала, как много времени они проводили вместе, как понимали друг друга... Однако глубинный анализ ее бессозна*тельного* позволил обнаружить, что их отношения с братом были отнюдь не столь идилличны, как рисовало ей ее сознание (больное воображение). В раннем детстве они довольно часто ссорились: пациентка (тогда еще 5-6-летняя девочка) часто обижалась на брата и выдумывала планы мести. С годами эти ссоры были забыты, к тому же чувства обилы и агрессивные импульсы не соответствовали сознательному «образу Я» пациентки. Вследствие этого они были вытеснены в бессознательное и дали себя знать при случайной гибели брата.

К. Г. Юнг, основатель аналитической психологии, предложил интерпретацию содержании бреда не только на личностном уровне, но и в культурологическом и социальном аспектах. Дело в том, что в бредовых образах и идеях находят отражение не только личные проблемы больного, но и массовые настроения, свойственные целой социальной или этнической группе. К примеру, когда дело происходит в тоталитарном государстве, то мнимыми преспедователями больного чаще всего бывают «тайные агенты» или «шпионы», в других случаях это могут быть «дыяволы», «летающие тврелки» и т. д. Содержание бреда можно интерпретировать и сточки врения архетипических образов и сценариев, сравнивая их с мифологическими и сказочными сюжетами.

В отличие от классиков психоанализа. К. Г. Юнг рассматривал сновидения, фантазии и воображение как особого рода реальности. по степени своей «реалистичности» не уступающие никакой другой. С точки зрения К. Г. Юнга, бред - это содержание реальности, но особой - психической. Нельзя не согласиться с правомерностью данной точки зрения. Ведь человек, охваченный бредовыми идеями, зачастую представляет вполне реальную угрозу для окружающих. В социологии это явление известно под названием «теоремы Томаса». Она звучит так: «вымышленные причины имеют реальные следствия». В качестве примера К. Г. Юнг приводит поведение параноика, который нападает на случайных прохожих, будучи убежден, что они «что-то против него замышляют». В реальности негативных последствий такого бреда сомневаться, увы, не приходится.

С. В. Маслова

БРЕД ПРЕСЛЕДОВАНИЯ И БРЕД ВЕЛИ-ЧИЯ — разновидности бреда, при которых больной заявляет, что он подвергается преследованию, или говорит о величии и сверхценности собственной личности и ведет себя соответственно. Эти псимические образования могут существовать очень долго и, как любые бредовые построения, не поддаются коррекции извне. Обе разновидности бреда встречаются при паранойе и шизофрении.

Бред преследования начинается с повышенной подозрительности, постепенно переходящей в навизчивые обвинения близких или знакомых людей в том, что они умышленно вредят больному либо хотят ему повредить. Бред преследования, согласно психоаналитической теории, возникает у людей, которые в детстве постоянно жили в ситуации противоречивых требований и у них не сформировалось четкого отношения к себе и окружающему миру. Из-за этого любое событие или информация вызывают у них противоречивые эмонии, справиться с которыми, привести их к единому знаменателю они не в состоянии. При нормальном развитии личности навык овладения противоречивыми эмоциями человек приобретает еще в детстве -такой навык передает ребенку мать. В попытках избавиться от гнетущей двойственности человек «отказывается» от части себя - от той части, которую он считает «плохой», деструктивной, агрессивной. Эти отторгнутые свойства, которые человек не может приписать себе, он проецирует на окружающих, и они представляются ему злобными, разрушительными преследователями.

 Фрейд считал, что такие больные проещируют на окружающих свои бессознательные гомосексуальные импульсы, которые они считают неприемлемыми.

В некоторых случаях бред преследования получает дальнейшее развитие, преобразуясь в бред воздействия, более известный как синдром Кандинского — Клерамбо. Больной считает, что на него воздействуют какими-то необыкновенными средствами: колдовством, магическими лучами, силой мысли; сейчае упоминаются и пришельцы из космоса. Иногда человек начинает обороняться от преследователей и даже, в свою очередь, преследователей и даже, в свою очередь, преследователей и даже, в свою очередь, преследоватиль и от он обладате сосбыми знаниями или качествами и может влиять на окружающий мир. В этом случае формиру-ется бред есличая.

При сформировавшемся бреде величия также игнорируется информация, поступающая извне. Мнение окружающих не играет для больного никакой роли; можно сказать, что для него становится реальностью детская фантазия о собственном всемогуществе. Все, что противоречит этой фантазии, немедиенно устраняется из области сознания. Здесь к механизмам проекции и отрицания, лействующим при бреде преследования, добавляются вытеснение и регрессия. Больной по-прежнему отделяет от себя свои отрицательные качества, но не все они проецируются на окружающих — часть их вытесняется. Таким образом, открытой для осознания остается только великолепная личность, лишенная изъянов.

Бред величия, как и бред преследования, есть следствие польток избавиться от мучиегальной неразрешимой двойственности, амбивалентности в отношении к себе, к внутренним и внешним объектам, также возникшей из-за того, что в детстве мать предъявляла больному противоречивые требования.

Обе разновидности бреда могут образоваться лишь при определенных условиях. Для формирования любых стойких бредовых концепций у больного должен наличествовать стойкий, незатухающий аффект. Когда некоторое событие вызывает у него эмоциональный отклик, он фиксируется. Далее, аффект сохраняется и тогла, когла событие остается позали. Олнако аффект не может существовать сам по себе, он требует некоторого внутреннего обоснования, и человек начинает формировать разумное, по его мнению, когнитивное построение под уже имеющийся аффект. Например, больного однажды кто-то рассердил: инцилент давно исчерпан, но гнев сохраняется. Для объяснения этого, теперь уже беспричинного гнева человек объявляет противника негодяем.

Важно то, что у подобной категории душевнобольных способности к логическим построениям не нарушены, но информация из внешнего мира уже на начальной стадии болезни воспринимается избирательно. Человек обращает вимание лишь на те факты, которые подкрепляют и объясняют имеющийся у него аффекти. Все остальное попросту игнорируется. Неизбежно возникающие при этом пробелы восполняются вымыслом. Соответственно, его общение с другими людьми становится весьма избирательным. В результате таких внутренних процедур у больного формируется стройная, внутренне непротиворечивая система рассуждений, в которой неправильна только исходная посылка, а построенная на ней конструкция достаточно логична. Человек начинает действовать в соответствии с этой новой эмоционально-логической структурой.

На следующем этапе болезни внешний мир становится уже не нужен. Человек закрывается для внешней информации и создает себе ее заменители. Его общение с объектами внешнего мира прекращается, он поддерживает контакты только с внутренними объектами.

Описывая эти формы бреда в терминах психоанализа, можно сказать, что у человека, выросшего в нездоровой ситуации, описанной выше, очень слабо Эго. То, что не угрожает целостности нормальной здоровой психики, при ослабленном Эго может стать чрезвычайно опасным. На опасность указывает то, что перед кристаллизацией бреда, т. е. перед моментом, когда он обретает внутреннюю структуру и систему, у всех больных отмечается сильная тревога. Она может рассматриваться как сигнал Эго о надвигающейся угрозе для психической целостности. Далее Эго начинает оберегать внутренний мир от опасности, проистекающей от внешнего мира, используя защиты, о которых говорилось ранее. В этой ситуации общение с внутренними объектами становится прелпочтительнее общения с другими людьми, поскольку они непредсказуемы и их требования и желания могут быть противоречивыми. Главная задача ослабленного Эго - избегать всякой амбивалентности и неопределенности, поскольку с ними такое Эго справляться не умеет. Поэтому любой объект, внешний и внутренний, наделяется только одним качеством - хорошим или плохим. Дальнейшая психическая жизнь выстраивается по логике взаимодействия с этими «однозначными» объектами.

В. Сидорова

БРИЛЛ (Brill) Абрахам (1874—1948) — американский психматр и психоаналитик. Доктор медицины (1903), профессор психматрии Нью-Йоркского университета. Деятель психоаналитического движения. Первый американский психоаналитического движения. Первый американский психоаналитического движения преводчик трудюв 3. Фрейда. Учитель ряда американских психоаналитиков.

В юношестве переехал из Австрии в США (1889). Окончил Нью-Йоркский городской колледж (1898) и медицинский колледж Колумбийского университета (1903). Испытал влияние философии Б. Спинозы. В 1903 поступил на работу в Нью-Йоркскую государственную больницу. Изучал невропатологию и психиатрию в Нью-Йоркском институте психиатрии под руководством А. Майера. В течение нескольких лет заведовал приемным пунктом службы неотложной помощи при Центральной государственной Ислипской больнице. Занимался психотерапией и в качестве одного из ее основных средств использовал гипноз. В 1907 прошел стажировку в парижских больницах (Сальпетриер, хосписе) и в психиатрической клинике Цюрихского университета (Бургхельцли) у Э. Блейлера. Сотрудничал с К. Абрахамом и К. Г. Юнгом, которые ознакомили его с теорией и практикой психоанализа. Совместно с Э. Джонсом посетил З. Фрейда в Вене. После знакомства с З. Фрейдом, его новейшими идеями и результатами психоаналитической терапии увлекся психоанализом. В 1908 вместе с Э. Джонсом принял участие в работе Первого Международного психоаналитического конгресса в Зальцбурге. В 1908 вернулся в Нью-Йорк. Открыл частный кабинет и стал практикующим психоаналитиком.

В 1908—1910 был единственным врачомпсихоаналитиком в США. Обучал психоанализу Дж. Патнема, С. Джелиффа и др. В 1909 встречал и сопровождал З. Фрейда, К. Г. Юнеа и др. психоаналитиков во время их визита в США. В 1910 начал чтение лекций по психоапализу в Колумбийском университете. Получил признание как переводчик и комментатор грудов З. Фрейда и др. психоаналитиков.

В 1911 организовал Нью-Йоркское психоаналитическое общество и принял активное участие в создании Американской психоаналитической ассоциации. Несколько раз избирался президентом этих организаций. Руководил работой ряда конгрессов Американской психоаналитической ассоциации (1920. 1929-1935). Занимался теоретическим и практическим психоанализом. Опубликовал серию статей по проблемам исследования и терапии неврозов. Особенно интересовался вопросами психического самоубийства, шизофрении, культурантропологическими моментами восприятия запахов, линамики остроумия и юмора, оговорками и др. Оценивал остроумие как сознательный механизм продуцирования удовольствия и высокую степень развития шивилизованного человека. Исходя из психоаналитического понимания природы и сущности человека и гуманитарных ценностей, выступал против уголовного преследования гомосексуалистов.

В 1912 опубликовал работу «Психоанализ: его теория и применение», ставшую первой американской книгой по психоанализу. Всемерно распространял, популяризировал и пропагандировал идеи и принципы психоанализа. В 1924 перевел десять работ З. Фрейда, а в 1938 опубликовал все его основные трулы. В 1927 был соорганизатором первого общеобразовательного комитета Нью-Йоркского психоаналитического общества. В 1933 стал первым председателем отделения психоанализа при Американской психиатрической ассодиации. В 1947 подарил свою личную библиотеку Нью-Йоркскому психоаналитическому институту.

Оказал большое влияние на распростра-

нение *психоанализа* в Америке и внедрение психоаналитических идей в современную культуру.

Автор книг «Фундаментальные концепции психоанализа» (1921), «Вклад Фрейда в психиатрию» (1944), «Лекции по психоаналитической психиатрии» (1946) и др.

В. И. Овчаренко

БРУШЛИНСКИЙ Андрей Владимирович (р. 1933) — псиколог и философ. Доктор псикологических наук, профессор; лауреат премии им. С. Л. Рубинштейна (1992). Чл.-корр. АН СССР (1990), академик Российской Академии бразования (1992).

Окончил отделение психологии философского факультета Московского государственного университета (1956). В 1956—1972 работал в секторе психологии Института философии АН СССР, с 1972 по настоящее время в Институте психологии АН СССР: ст., ведущий науч. сотрудник. В 1989 избран директором этого Института.

В 1981-1987 зам. главного редактора «Психологического журнала», с 1991 член редакционного совета журнала «Soviet Psycholоgy» (ныне - «Journal of Russian and East European Psyhology. A Journal of Translations New York»). Тема кандидатской диссертаиии - «Исслелование направленности мыслительного процесса» (1964), докторской диссертации - «Психологический анализ мышления прогнозирования» (1977).как А. В. Брушлинский — ответственный редактор сборника «Мышление: процесс, деятельность, общение» (М., 1982).

Общее направление научных исследование психология, философия, кибернетика, исихоанализ. Исследует оптологические и гносеологические основания психологии (в соотношении с логикой, математикой, информатикой, физиологией и социологией), проблемы психологии субъекта, личности и мышления, психологии развития, педагогической психологии и истории психологии и

А. В. Брушлинский предложил новый вариант системного полхола при изучении человека и его психики, обобщающий специфическую непрерывность последней в отличие от технических систем и математических структур. С помощью этого метода в трудах А. В. Брушлинского разрабатывается теория умственного и нравственного развития человека как субъекта и теория мышления как деятельности и непрерывного процесса прогнозирования в сопоставлении с проблемами воображения, диалога и искусственного интеллекта. Систематически сопоставляется субъектно-леятельностный и знаковый полхолы в философии и психологии путем соотнесения друг с другом теорий М. М. Бахтина. Л. С. Выготского. П. Я. Гальперина. А. Н. Леонтьева, Ж. Пиаже, С. Л. Рубинштейна. Член редакционной коллегии данного излания.

П. С. Гуревич

БУРМЕНСКАЯ Галина Васильевна (р. 1952) — российский психолог. Кандидат психологических наук (1978), доцент (1990). Научный редактор переводов психоаналитической литературы.

Окончила факультет психологии (1974) и аспирантуру (1977) Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова

Работала мл. науч. сотрудником (1977— 1986) и науч. сотрудником (1986—1989) кафедры возрастной психологии факультета психологии МГУ им. М. В. Ломоносова. С 1989 доцент этой же кафедры.

Осуществила научное редактирование ряда книг *К. Хорни*, Ян тер Лака и др.

Автор книг «Современная американская психология развития» (1986, совм. Сл. Ф. Обуховой и А. И. Подольским), «Возрастно-психологическое консультирование» (1990, совм. с О. А. Карабановой и А. Г. Лидерсом), «Хрестоматия по детской психолотию (1996, сост. и ред.) и ряда статей по протим (1996, сост. и ред.) и ряда статей по про-

блемам умственного развития в детском возрасте, развивающего обучения, основам психологического консультирования по вопросам развития и обучения детей дошкольного и младшего школьного возраста, неофрейдизма и др.

В. И. Овчаренко

БЫЛИМ Игорь Анатольевич (р. 1950) — российский психиагр-нарколог и психотерапельня, Русководитель Кавминьодского отделения. Русского психоаналитического общества. Директор Северо-Кавказского отделения Российского межретионального центра позитивной психотерапии, психосоматической медицины и транскультуральной психологии.

Окончил Северо-Осетинский государственный медицинский институт (1973). Посмонания института работал заведующим отделением Республиканской психиатрической больницы в Нальчике. С 1978 — главный врач Кисловодской психиатрической больницы и главный психиатр г. Кисловодска.

Будучи одним из первых учеников А. Р. Довженко, сочетал его метод лечения с психоаналитически ориентированной позитивной психотерапией Н. Пезешкъяна. На основании теории отношений личности иранскультуральной психологии адаптировал программу «Анонимных алкоголиков» к мультинациональному региону Северного Кавказа. Используя психоаналитическую методологию, создал и внедрил программу «Вызоровление», направленную на коррекцию целостности жизненной среды семьи.

Автор книг «Дайте зарок судьбе» (1993), «К этому каждый приходит сам» (1996) и статей по проблемам терапии пограничных состояний, психологической профилактики и др.

В. И. Овчаренко

БЫХОВСКИЙ Бернард Эммануилович (1901—1980) — российский философ. Доктор философских наук (1941), профессор

(1929). Лауреат Сталинской премии за создание «Истории философии» (т. 1-3, 1940—1943).

Окончил факультет общественных наук Белорусского государственного университета (1923). Работал преимущественно на кафеарах философии высших учебных заведений Минска, Ташкента и Москвы. Изучал различные проблемы истории философии и вопросы диалектического материализма. Развавал представление о философии как особом вненаучном способе постижения мира и проявления человеческого луха.

В 20-х голах неоднократно обращался к изучению психоанализа 3. Фрейда. В 1923 в статье «О методологических основаниях психоаналитического учения 3. Фрейда» исследовал эту проблему с точки эрения диалектического материализма. Квалифицировал психоанализ как материалистическое, монистическое и диалектическое учение. В 1926 в стаческое и диалектическое учение. В 1926 в стаческое и диалектическое и диалектическое и рение.

тье «Генеономические воззрения Фрейда» критиковал фрейдам за биологизацию социальных явлений. В 1926 опубликовал кинту «Метапсихология Фрейда», в которой осуществил философский анализ психовналитической психологии.

Исследовал психофизические учения Б. Спинозы и Т. Гоббса. В 1930 издал «Очерк философии диалектического материализма»; ставший одним из первых советских учебников по этой отрасли знания.

Автор книг «Враги и фальсификаторы маркизма» (1933), «Философия Декарта» (1940), «Метол и система Гегеля» (1941), «Маразм современной буржуазной философии» (1947), «Основные течения современной идеалистической философии» (1957), «Фейербах» (1967), «Дж. Беркли» (1970), «Кьеркегор» (1972), «Тассенци» (1974), «Шопентауэр» (1975) и ми. др.

В. И. Овчаренко

## B

ВАЙВЭЙШН (от лат. vivation, vivo - жить, vividus - полный жизни) - усовершенствованный вариант метолики ребефинг, разработанный Дж. Леонардом и Ф. Лаутом (1988). Классический ребефинг - метол, направленный на повторное переживание биологического рождения посредством интенсивного дыхания. В отличие от классического ребефинга в вайвэйшн интерпретация испытываемых пациентами переживаний не ограничивается травмой рождения, а расширяется на весь жизненный опыт человека. Кроме того, в вайвэйшн по сравнению с ребефингом больщее внимание уделяется внутренней работе самих пациентов с переживаниями, которые возникают у них при интенсивном дыхании.

Для усиления псикотерапевтического эффекта в методике вайвэйши в измененных состояниях сознания, вызванных интенсивным дыханием, предлагается осуществлять направленную деятельность по пяти базисным элементам: связное дыхание; полное расслабление; детальное осознание; тибкость контекста; активное доверки.

Первый элемент (связное дыхание) представляет собой более детальную, по сравнению с ребефином, разработку оптимальной динамики дыхательного процесса, требуемой для достижения максимальной терапевтической эффективности. В вайвайши выделено четыре типа дыхания, различающикся соотно-

шением глубины и частоты дыхания и предназначенных для применения на той или иной сталии терапии. Так, мелленное и глубокое дыхание применяется, как правило, в начале процесса вайвэйши и приволит к измененному состоянию сознания, которое наиболее благоприятно для детального осознания возникающих переживаний и ощущений. Быстрое и глубокое дыхание применяется в середине терапии и служит для повышения интенсивности происходящего процесса, увеличения степени эмоционального вовлечения. усиления физических ощущений. Быстрое поверхностное дыхание используется при чрезмерных физических и эмоциональных напряжениях и помогает быстро выйти из проблемной ситуации. Медленное поверхностное дыхание применяется на завершающей фазе терапии, после наступления интеграции проявившегося негативного опыта с сознанием.

В соответствии со вторым элементом (полное расслабление) для лучшей активизации не осознаваемых пациентом внутренних проблем требуется максимальное расслабление физического тела.

Третий элемент (тотальное внимание и детальное осознание) подчеркивает необходимость всестороннего наблюдения за любыми изменениями внутреннего состояния пациента: динамикой физических ошущений, эмоциональных переживаний, зрительных, звуковых образов и т. п.

Четвертый элемент (гибкость контекста, или интеграция в экстаз) заключается в поиске и выборе такого контекста восприятия негативных переживаний, который позволяется безусловно принять любое возникающее ошущение с любоеью и радостью и испытать удовлетворение от того, что оно больше подавлено. Одной из главных особенностей методики вайезйии является создание у пациента экстатических состояний, в частности через формирование экстатического восприятия мира, порождающего переживание резальности как «оксана блаженства».

Пятый элемент (активное доверие, или принцип «делайте то, что вы делаете, потому что работает абсолютно все») акцентирует внимание на доверии пациента к себе, к инструктору и процессу терапии при одновременном осуществлении активного поиска своего собственного, индивидуального режима внутренней работы, приносящего максимальную эффективность. Главное отличие ребефинга и вайвэйшн от холотропной терапии С. Грофа, также использующей интенсивное дыхание, состоит в их принадлежности к гуманистическому, а не трансперсональному направлению в психологии. Ребефинг и вайвэйшн в большей степени акцентированы на достижение самореализации личности, чем на стремление к выходу за ее пределы, характерном для холотропной терапии. Различие в методиках наиболее отчетливо проявляется в интерпретациях переживаний, испытываемых пациентами при интенсивном дыхании, предлагаемых представителями соответствующих методов. Один и тот же внутренний опыт может интерпретироваться инструктором вайвэйши как актуализация психологической травмы периода детства, тренером ребефинга - как переживание повторного рождения, а холотропным терапевтом - как реинкарнационное воспоминание (память о прошлой жизни).

Критическое осмысление методики вайвэйшн осуществляется с тех же позиций, что и критика холотропной терапии и ребефинга.

А. В. Россохин

ВАРЬЯШ Александр Игнатьевич (1885—1939) — венгерско-российский философ. Профессор Будапештского университета (1918).

Родился, учился и работал в Венгрии. Принимал активное участие в революционном движении. В 1905 вступил в Венгерскую социал-демократическую партию. Позднее был членом Венгерской коммунистической партии и заведовал отделом агитации и прорагандые е Центрального Комитета. В 1917 организовал союз социал-демократических учителей. В 1918 был назначен в университет профессором философии. После падения Советов был приговорен к 12 годам каторги. В 1922 обменен на интернированных венгров. Приехал в Советскую Россию, где занимался научной и педагогической работой в высших учебных заведениях Москвы.

Участник философских дискуссий 20-х годов между механистами и диалектиками. Отстаивал позиции механистов и выступал против группы А. М. Деборина.

Проявил интерес к психоаналитическому учению З. Фрейда и выступил как один из наиболее активных сторонников идеи использования отдельных элементов психоанализа, в том числе в связи с марксистеской философией. Опубликовал статью «Фрейдизм и его критика с точки зрения марксизма» (1925) и др. работы

В конце 20-х годов работал в 1-м Московком государственном университете им. М. В. Ломоносова, Научно-исследовательском институте им. К. А. Тимирязева и Российской ассоциации научно-исследовательских институтов.

Автор книг «История новой философии» (т. 1, ч. 1—2, 1925—1926), «Диалектика у Ле-

нина. Популярное изложение философии диалектического материализма на основании сочинений Леинива (1928). «Погика и диалектика» (1928) и др. работ по философии, логи-ке, психологии и истории революционного лижения.

В. И. Овчаренко

ВАСИЛЬЕВА Нина Леонидовна (р. 1958) — российский детский психотерапевт и медииниский психолог. Кандидат психологических наук (1997). Организатор и руководитель (с 1994) Секции детского психоанализа Санкт-Петербургской ассоциации тренинга и психотерапии. Член консультативного совета «Журнала детской психотерапии» (с 1995) журнала Ассоциации детских психотерапевтов (Лондол)

Окончила факультет психологии Ленинградского государственного университета (1981).

В 1981—1992 работала медицинским психологом в городской детской психиатрической больните № 9 (с 1990 — объединение «Детская психиатрия»). В 1992—1996 ст. преподаватель кафедры управления школой Российского государственного педагогического университета им. А. И. Герцена. С 1996 — ст. преподаватель кафедры социальной адаптации и психологической коррекции личности факультета психологии Санкт-Петербургского госулаголенного учиверситета.

В 1993 прошла курс обучения по магистерской программе «Психоаналитическая психология развития» в Центре Анны Фрейд (Лондон) и в 1995 — курс «Психоаналитические концепции детского развития в норме и патологии», проведенный в Санкт-Петербурге преподавателями Центра Анны Фрейд. В 1990—1994 практический психолог-консультант по работе с детьми и семьями консультанн по работе с детьми и семьями консультативного центра «Прогноз». С 1992 член совета Санкт-Петербургской ассоциации тренинга и психотерапии и с 1994 руководитель сектим детского психоанализа этой ассоциации.

С 1994 руководитель отдела семьи в Институте раннего вмещательства.

Принимала участие в работе Конференций психовналитической секции Американской психологической ассоциации (1995, Санта-Моника и 1996, Нью-Йорк) и конференции Европейской федерации психовналитической психотератии (1996, Стокоглым).

Автор ряда статей по проблемам личностного развития детей, организации школьной психологической службы и психоаналитическому подходу в работе с летьми.

В. И. Овчаренко

ВЕЙН Александр Монсеевич (р. 1928) — российский невролог. Доктор медицинских наук (1964), профессор (1968). Руководитель Российского центра вегетативной патологии (с 1970). Руководитель Сомнологического центра Московской медицинской академии им. И. М. Сеченова (с 1980). Президент Российской ассоциации по изучению головной боли (с 1991). Чл.-корр. Российской Академии мелицинских наук (с 1995). Академик Российкой Академии етестенных наук (с 1994).

Окончил 2-й Московский медицинский институт (1951). В 1951—1954 работал врачом-неврологом Вологодской областной больницы. В 1954—1957 ординатор по нерыным заболеваниям Центрального института усовершенствования врачей. В 1957—1970 работал мл. науч. сотрудником, ст. науч. сотрудником и директором (с 1965) Лаборатории по изучению нервных и гуморальных регуляций АН СССР. С 1989 заведует кафедрой нервных болезней факультета усовершенствования врачей. С 1970 работает в Московской вклициниской акалемии им. И. М. Сченова

Исследовал проблемы физиологии и патологии вегетативной нервной системы, сна и бодрствования, нейроэндокринной регуляции, проблемы неврозов и психосоматических заболеваний.

Автор книг «Бодрствование и сон» (1970), «Вегетососудистая дистония» (1981), «Невро-

зы в эксперименте и клинике» (1982), «Заболевания вегетативной нервной системы» (1991), «Сон и человек» (1991), «Головная боль» (1995), «Панические атаки» (1997) и ок. 400 пр. работ.

В. И. Овчаренко

ВИНА - состояние, в котором оказывается человек в случае нарушения им нравственных или правовых норм, регулирующих поведение людей в обществе. В классическом психоанализе речь идет прежде всего о чувстве вины. На возникновение этого чувства психоаналитики смотрят иначе, чем многие представители академической психологии, этики и права. Последние считают, что виновным является тот человек, который нарушил установленные в обществе предписания, совершил проступок или преступление. Психоаналитики исходят из того, что чувство вины может возникнуть у человека как вследствие осуществления им преступного или аморального деяния, так и вследствие имеющегося у него соответствующего намерения. Клинический психоанализ имеет дело с невротическим чувством вины, возникающим на почве внутрипсихических конфликтов, разыгрывающихся в душе человека.

3. Фрейд уделял значительное внимание рассмотрению вопроса о происхождении чувства вилы и сознания вилы. В работе «Некоторые типы характеров из психоаналитической практики» он показал, что чувство вилы у человека не вестда возникает из проступка, оно может существовать и до свершения им этого проступка. Более того, сам проступок может совершаться потому, что человек до того испытывал чувство вилы. Основываясь на кличической практике и анализе художественных произведений, З. Фрейд пришел к выводу, что таких людей можно назвать «преступниками веледствие сознания вины».

Говоря о происхождении первоначального бессознательного ощущения чувства вины, 3. Фрейд исходил из представления, согласно которому источником возникновения такого чувства является Эдипов комплекс (эротическое влечение мальчика к матери и враждебное чувство к отцу). Чувство вины - это реакция на два преступных замысла: убить отца и иметь кровосмесительную связь с матерью. По мнению 3. Фрейда, в основе данного чувства лежат исторические события, имевшие место в далеком прошлом, в первобытной орде. З. Фрейд писал об этом в работе «Тотем и табу» (1913). Согласно его гипотезе, убийство первобытного отца сыновьями впоследствии породило у них раскаяние и привело к возникновению сознания вины. Это, по словам 3. Фрейда, «творческое сознание вины» существует и у современного человека. Оно действует как покаяние в совершенных преступлениях и как мера предосторожности против новых преступных деяний. У невротиков же сознание вины покоится не на фактических поступках, а на психической реальности, т. е. на тех мыслях, чувствах и фантазиях, которые овладевают человеком и воспринимаются им как нечто запретное, постыдное, социально неприемлемое.

В работах позднего периода З. Фрейд развил свои представления о чувстве вины. В работе «Неудовлетворенность культурой» (1930) он назвал сознанием вины то напряжение, которое возникает в психике человека между Сверх-Я и Я. В качестве двух источников чувства вины он рассматривал страх перед авторитетом и позднейший страх перед Сверх-Я (требованиями совести). Страх перед авторитетом заставляет человека отказываться от удовлетворения своих *влечений*, в результате чего у него не остается чувства вины. Отказ от влечений, обусловленных страхом перед Сверх-Я, не устраняет чувства вины: от совести невозможно скрыть запретные желания. С психоаналитической точки зрения человек оказывается как бы обреченным на «напряженное сознание виновности».

 Фрейд не отказался от ранее выдвинутой им гипотезы о происхождении чувства - 101 -

вины. Напротив, исхоля из того, что человеческое чувство вины было приобретено, как он считал, вместе с убийством праотца сыновьями, он пришел к следующему заключению. Склонность к агрессии против отца повторяется в последующих поколениях. Чувство вины усиливается при подавлении агрессии и перенесении ее в Сверх-Я. Не имеет значения произошло убийство на самом леле или от него воздержались, «Роковая неизбежность» чувства вины обнаруживается в обоих случаях, поскольку, как полагал З. Фрейд, это чувство является выражением амбивалентного (двойственного) конфликта в человеке конфликта, обусловленного «вечной борьбой между Эросом и инстинктом разрушительности или смерти».

Изучение неврозов способствует пониманию взаимосвязи чувства вины и сознания вины. С точки зрения 3. Фрейда, при неврозе навязиных состояний чувство вины навязывается сознанию и играет значительную роль в жизни больного. В случае иных неврозов оно остается неосознанным, находит свое выражение в бессоэнательной потребности в наказании. Чаще всего чувство вины ощущается как некая тревога, поскольку оно является разновилностью ствожи.

Представления З. Фрейда о чувстве вины, страхе и тревоге получили дальнейшее развитие в работах ряда психоаналитиков. Так, К. Хорни признала тревожность динамическим центром неврозов, а главным источником невротической тревожности - имеюшиеся у человека враждебные побуждения различного рода. С точки зрения Г. С. Салливана, беспокойство, возникающее у человека с момента рождения и сопровождающее его всю жизнь, лежит в основе нарушения межличностных отношений и психопатологии личности. В понимании представителей экзистенииального психоанализа. Л. Бинсвангера и М. Босса, страх и тревога внутренне присуши человеку, а осознание им своей виновности необходимо для его духовного развития. Согласно Р. Лейнеу, страх, тревога и виновность человека порождают у него различные формы психических расстройств. По мнению Р. Мэя, тревога — это угроза утраты смысла существования, подрывающая психологическую структуру человека, а беспокойство — та цена, которую он платит за право быть самостоятельной личностью. По убеждению В. Франкла, страдание, вина и смерты — тратическое триединство человеческого существования, право становиться виновным и преодолевать вину являются привилегиями человека.

В теории и практике современного психо-

анализа проблемам вины, страха и тревоги придается важное значение и уделяется самое пристальное внимание.

В. М. Лейбин

ВИННИКОТ (Winnicott) Дональд (1896— 1971) — английский психоаналитик, детский психиатр и педиатр. Деятель психоаналитического пвижения.

Окончил Королевский медицинский колледж. С 1923 работал педиатром в Паддингтонской детской больнице, где практиковал почти сорок лет. Изучал и использовал психоанализ в контексте клинической практики с летьми. Исследовал природу и линамику инфантильности, роль и влияние игры в психотерапевтическом процессе, проблемы беспокойства, тревоги, небезопасности; вопросы взаимоотношений матери и ребенка, ребенка и семьи, ребенка и внешнего мира. Изучал роль и значение сказок и детских игр для развития личности ребенка. Занимался проблемами обучения родителей взаимодействию с летьми. В 50-60-х голах вел серию ралиопередач на Би-Би-Си для родителей, учителей и социальных работников, посвященных проблемам взаимодействия с детьми. Разработал концепцию перехолного (промежуточного) объекта.

Дважды избирался президентом Британского психоаналитического общества. Совершенствовал методику и технику детского ncuхоанализа.

Автор ряда трудов по психоанализу, психиатрии и педиатрии, в том числе «Игра в реальность» (1971), «Терапевтические консультации в детской психиатрии» (1971), «От педиатрии к психоанализу» (1975) и мн. др.

В. И. Овчаренко

ВИТТЕЛЬС (Wittels) Фриц (1880—1951) — австрийский психоаналитик и писатель. Один из первых биографов 3. Фрейда. Популяризатор психоанализа.

Интересовался психоаналитическими идеями; в 1905 познакомился с 3. Фрейдом. В 1906 вошел в круг его учеников и стал членом психоаналитического кружка («Общества психологических сред»), а затем и Венского психоаналитического общества. Осуществил психоаналитического общества. Осуществил психоаналитическое исследование комплекса сексуальных проблем. Стремилися развить некоторые психоаналитические идеи 3. Фрейдом и вышел из Венского психоаналитического общества.

В последующие годы написал и опубликовал несколько книг по психоаналитической и пограничной проблематике. В 1924 выпустил книгу «Фрейд, его личность, учение и школа» (рус. пер. 1925, 1991), которая была издана на различных языках и содействовала популяризации исихоанализа. Эмигрировал в США. Жил и работал в Нью-Йорке.

Автор книг «Сексуальный голод» (1909), «Фрейд и его время» (1931) и др.

В. И. Овчаренко

ВЛАСТЬ — в психоанализе, не всегда осознаваемое, невротическое стремление личности доминировать, осуществиять свою волю, добиваться превосходства, самоутверждения и обладания. Рождается из тревоги, смраха, пенавистии и чувства неполноценности жаждущето властии. Наряду с такой деструктивной властью, ориентированной на разрушение жизненных ценностей, психоанализ выделяет еще иной тип еласти, антидеструктивный, выражающий стремление властных структур к созиданию, любеи, справедливости и добру.

3. Фрейд и др. теоретики психоанализа в своих исследованиях раскрыли важные индивидуально-психологические и массово-психологические структуры и механизмы власти. рождающие фашизм, тоталитаризм, а также садомазохистское подчинение ребенка отцу, массы - воле вождя, авторитету сильной личности. Исследованный З. Фрейдом Эдипов комплекс позволяет проникнуть в тайну фетишистского идолопоклонства перед властью, фиксирует патерналистскую зависимость человека от существа, наделенного некими сверхъестественными свойствами, которого надо одновременно любить и ненавидеть. Тем самым Эдипов комплекс раскрывает важную психологическую сторону власти: подвластный человек принадлежит не себе самому, а некоему другому существу, находится от него в полной или частичной зависимости.

Изучением власти с психоаналитических позиций специально занимался создатель «индивидуальной психологии» А. Адлер. Он связывал проблему власти с существованием у человека особого комплекса неполноменностии, вызываемого устойчивым представлением людей об их физической, психической или моральной ущербности. Человека, отвтощенного таким комплексом, характеризует бессонательное стремление к компенсации, само-утверждению и властии, к замене своей исполноценности господством над другими людьми.

Для понимания проблемы власти в психоанализе важное значение имеет разработанное К. Г. Юнеом учение об «архетипах коллективного бессознательного». Коллективное бессознательное — это темный двойник человеческого Я, ето тень, неосознаваемые установки и типичные реакции, определяющие жизны целых групп людей, народов и наций. Архетипические образы могут появляться в сновидениях, галлюцинациях (НЛО), мистических видениях; они присущи национальной, расовой и всечеловеческой писиме. Приход к власти фашизма в Германии в 1933 К. Г. Юме объяснял вторжением в жизнь людей «археминов коллективного бессознательного». Оказавщись в тисках фашизма, утверждал видесь в тисках фашизма, утверждал психоза, который неизбежно вел к преступленню». К. Г. Юм. «Термания страдала от массового психоза, который неизбежно вел к преступленню». К. Г. Юнг положил начало такой точке зрения в психогалания, согласно которой фашизм— одна из разновидностей социального психоза.

Развитие этой идеи продолжил Э. Фромм, который расценивал установление фацистской диктатуры в Германии как добровольный отказ человека от своболы, как беспрекословное полчинение власти фюрера. Возникновение немецкого фацизма он связывал с процессом формирования особого саломазохистского комплекса, «авторитарного» склала характера. Его основополагающей чертой является покорность, стремление беспрекословно полчиняться силе и власти. Э. Фромм разграничивал два понятия: «быть властью» и «обладать властью». Власть может быть либо рациональной и конструктивной, построенной по «принципу бытия», либо иррациональной и леструктивной, осуществляемой по «принципу обладания», Власть, ориентированная исключительно на обладание. - невротическая, болезненная власть, стремящаяся к разрушению и распаду, одна из форм сопиальной некрофилии.

Идея Э. Фромма о деструктивной, патолопческой природе власти была поддержана 
другим видным теоретиком психовпамиза 
В. Райком. Фацизму как некой страшной 
эпидемии умы, обрушившейся на человечество, В. Райх противопоставлял общество и 
власты «естественной трудовой демократии», 
в которой превалируют процессы люби, свободного труда и познания, вечно текущий, 
неуничтожимый поток жизни. Подобно, 
Э. Фромму, В. Райк расценивал фашизм как

своеобразную *некрофилию власти*, т. е. как невротическое стремление ко всему мертвому, неживому, иррациональному, мистическому.

Проблему «социопатологии власти» затрагивает в своих работах созлатель интегрального психоанализа Н. Кеппе, Особую опасность для современной цивилизации представляют, с его точки зрения, «демоны» социально-экономической власти, которые сосредоточили в своих руках несметные богатства и распоряжаются, управляют судьбами миллионов люлей, «Всякая власть без контроля опасна, но экономическая власть самая опасная из всех». - утверждал Н. Кеппе. Такая власть в силу своей деструктивной природы ведет общество лишь к разрушению: люди, обладающие ею, безжалостны, они продали свою душу дьяволу, силам зла. Задача и цель интегрального психоанализа - помочь людям осознать губительный, патологический характер власти и тем самым освободить их от «демонов», осуществляющих над человечеством социальный и экономический контроль.

М. С. Кельнер

ВЛЕЧЕНИЕ — общая направленность движения живого организма, бессознательное стремление субъекта к удовлетворению своих потребностей.

3. Фрейд, впервые использовавший это странтие в работе «Три очерка по теории сексуальности» (1905), проводил различие между инстинктом (Instinkt) и влечением (Trieb). Под инстинктом он понимал биологически наследуемое животное поведение; под влечением — «психическое представительство непрерывного внутри соматического источника раздражения».

Уделяя особое внимание половому влечению, 3. Фрейд выделял сексуальный объект, т. е. лицо, на которое направлено это влечение, и сексуальную цель, т. е. действие, на совершение которого влечение толкает. С данной точки зрения он переосмыслил обыденные представления о человеческой сексуальности, в соответствии с которыми ставился знак равенства между сексуальным и генитальным. З. Фрейд описал те отклонения в отношении сексуальных объекта и цели, которые могут иметь место при половом влечении. Рассмотрение перверсий (извращений) привело ето к мысли о том, что сексуальное влечение на является простым, оно состоит из различных компонентов.

На основе клинической практики 3. Фрейд сделал заключение, что психоневрозы являются результатом действия сексуальных влечений, которые следует рассматривать как постоянный и важный источник этих леихонеерозов. Психические расстройства не обусловлены сексуальными влечениями, как таковыми, они — следствие конфликтом между требованиями сексуальных влечений и сопротивлениями их в форме стыда, отвращений, наваственных запиетов.

Наряду с извращениями 3. Фрейд исследовал сексуальные проявления в детстве, что позволило ему описать как существенные черты полового влечения, так и первоначальные формы его проявления. В частности, влечение к познанию, проявляющееся у ребенка на ранних стадиях его развития, рассматривалось им как имеющее непосредственное отношение к инфантильной (детской) сексуальной жизни и связанное с влечением к подглядыванию и жестокости. Описание эрогенных зон (частей тела, связанных с сексуальным наслаждением), соответствующих телесных раздражений и сексуального возбуждения послужило основой для разделения токсического и физиологического источников влечения.

Психоаналитическое понимание объекта, цели и источника алечения 3. Фрейд опопнитосоответствующими представлениями о силе влечения. Для количественной характеристики сексуального влечения он использовал понятие «либидо» как некую силу или энергию, способствующую измерению сексуального возбуждения. Либидо направляет сексуальную деятельность человека и позволяет описывать в экономических терминах протекающие в псилике человека процессы, в том числе связанные с невротическими заболеваниями.

В работе «Влечения и их судьба» (1915) 3. Фрей утлубит свои представления о влечениях. Он подтерктул, что целью влечения явдяется достижение удовлетворения, а объектом — тот, посредством которого влечение может достичь своей цели. В отличие от предществующих разровнениях илей 3. Фрей более четко сформулировал положение о двух видах влечений: а) сексуальных, или либидозных, направленных на объект, и б) влечений Я, или влечений к самосогранению. Впоследствии он неоднократно подчеркивал, что психоаналитическое понимание влечений с самого начала было дуалистическим.

Согласно 3. Фрейду, влечения подвертаются влиянию трех полярностей, господствующих в душевной жизни человека: биологической полярности, включающей в себя дживное и плассивное отношение к инух; реальной полярности, подразумевающей деление на субъект и объекти, е% и внешний мир; экономической полярности, основанной на полярности наслаждения (удовольствия) и неудовольствия.

Что касается судьбы алечений, то, по мнению 3. Фрейда, существует несколько возможных путей их развития: алечение может обратиться в свою противоположность (преращение любеи в ненаеценом и наборот); оно может обратиться на саму личность (направленность на объект сменяется установкой на самого себя); алечение может оказаться заторможенным, т. е. готовым отступиться от объекта и цели, и, наконец, алечение способно к сублимации (модификации цели и смены объекта, при которой учитывается социальная оценка).

В последующих своих работах, включая «По ту сторону принципа удовольствия» (1920), «Я и Оно» (1923), «Недовольство куль-

турой» (1930), З. Фрейд внес изменения в первоначальное понимание влечений. Дудниям перхоначатической теории влечений сохранился, но принял иную форму. Размышляя о началах жизни, З. Фрейд пришел к выводу о существовании влечения, противоположного инстинкту самосохранения. Это влечение консервативно по своему характеру и направлено на разрушение жизни. Практически речь идет о признании З. Фрейдом двух противостоящих друг другу влечений человека: влечения к жизни (Эрос) и влечения к смерти.

В лекциях по введению в психоанализ, написанных в 1932 (1933), 3. Фрейд обобщил свои взгляды на жизнь влечений. В свете этих обобщений психоаналитическое понимание влечений приобрело следующий вид:

а) влечение отличается от раздражения:
 оно происходит от источника раздражения
 внутри тела и действует как постоянная сила;

- б) при рассмотрении евечения в нем можно различать источник, объект и цель. Источник евечения — состояние вообуждения в теле. Цель — устранение этого вообуждения. Влечение становится психически действенным на пути от источника к цели;
- в) психически действенное влечение обладает определенным количеством энергии (либидо);
- г) отношение влечения к цели и объекту допускает замену последних: они могут быть заменены другими целями и объектами, в том числе социально приемлемыми (сублимация);
- д) можно различать *влечения*, задержанные на пути к цели и задерживающиеся на пути к удовлетворению;
- с) существует различие между влечениями, служащими сексуальной функции, и важиа). Секниями к самосохранению (голод, жажда). Сексуальные влечения характеризуются пластичностью, замещаемостью, отстраненностью; влечения к самосохранению непреклонны и безотлагательны.

Новое положение в психоаналитической теории заключается в признании двух видов

влечений: сексуальных, понимаемых в широком смысле (Эрос), и агрессивных, цель которых — разрушение.

В садизме и мазохизме наблюдается слияние этих двух видов влечений: садизм — влечение, направленное вовне, к внешнему разрушению; мазохизм, если отвлечься от эротического компонента, — влечение к саморазрушению) можно считать выражением влечения к смертии, которое приводит живое к неорганическому сотоянию.

Влечение к жизни и влечение к смерти являются основными. В процессе человеческой жизни они переплетаются между собой, находясь в постоянном взаимодействии и борьбе.

Вылвинутая З. Фрейдом теория влечений вызвала неодноэначную реакцию со стороны ученых, в том числе психоаналитиков. Многие из них подвергли критике метапсихологичествие (основанные на общей теории человеческой психики) представления о лечениях человека. Сам же З. Фрейд неоднократию подчеркивал, что лечения составляют такую область исследования, в которой трудно ориентироваться и нелегко достичь ясного понимания. Так, понятие «влечения» было введено им первоначально для «отграничения душевного от телесного». Однако впоследствии ему пришлось говорить о том, что влечения управляют «не толь-ко психической, но и ветегативной кумнью».

В конечном счете 3. Фрейд признавал, что: 1) влечение вивиется «довольно темным, но в психолотии незаменимым, основным понятием»; 2) влечения и их превращения — это «конечный пункт, доступный психоаналитическому познанию»; 3) теория влечений — «это, так сказать, наша мифология»; 4) влечения — «мифические существа, грандионые в своей неопредленности».

В. М. Лейбин

ВЛЕЧЕНИЕ К ЖИЗНИ — одно из основных понятий в психоаналитической теории *влечений*, использованное *3. Фрейдом* для обозна-

чения внутренне присущего живому организму стремления к изменению и развитию. Ваеение к жизни связано со стремлением сексуальных влечений соединить части органического в некое единство. Оно противостоит разрушительным тенденциям, существующим и действующим в живом организме.

Понятие «влечение к жилии» было введено 3. Фрейдом в работе «По ту сторону принципа удовольствия» (1920). В ранней теории влечений он противопоставлял влечения Я сексуальным. В данной работе 3. Фрейд сделал шаг в сторону рассмотрения сексуального влечения как Эроса, сохраняющего все живое. Эрос стремится соединить вместе различные части живого организма. Он действует с самого начала жизни и выступает, по словам 3. Фрейда, в качестве велечения к жисяни.

Понятие «влечение к жизни» тесно связано с понятием «влечение к самосохранению». Собственно говоря, с позиций классического психоанализа влечение к самосохранению находится между венечивали Я и сексуальными. По крайней мере, именно таким оно виделось 3. Фрейду на начальном этапе обоснования психоаналитической теории влечений.

Впоследствии, с признанием того, что Я является ерезервуаром» либидо (сексуальной энертии), 3. Фрейд стал говорить о нарциссическом либидо, направленном на само Я. Это привело к тому, что выражающее силу ексуальных влечений нарциссическое либидо оказалось тождественным влечение к самосохранению стало рассматриваться как имеющее либидозную природу. Отсюда возникла опасность объяснять все, исходя из сексуальности.

В 20-х годях во избежание монистического (основанного на одном источнике) понимания влечений 3. Фрейд осуществил различие не между влечениями Я и сексуальными, а между влечением к жизни и влечением к смерли. Новое представление о влечениях сохранило в психоапализе первоначальный дуализм, основанный на признании двух противостоящих друг другу влечений. С этих пор 3. Фрейд стал исходить из коренной противоположности между влечениями к любви (нежности) и ненависти (агрессиености), к экизни и смерти.

С точки зрения З. Фрейда, весь исторический процесс представляет собой самореализацию асчения к желени. Развитие культуры — работа Эроса, стремящегося объединить отдельных индивидов, народы, напии в большое целое, т. е. человечество. Однако, наряду с влечением к желяни, не менее действенным является, согласно З. Фрейду, стремление к смертии. В связи с этим сущность и содержание жизни вообще рассматривались им как непрекращающаяся борьба человеческого рода за выживание, непримиримая борьба между влечением к жизни (Эросом) и влечением к смертии.

В. М. Лейбин

ВЛЕЧЕНИЕ К РАЗРУШЕНИЮ — ОДНО ИЗ понятий З. Фрейда, использованное им при выдвижении гипотезы о наличии в человеке агрессивного, деструктивного елечения и инминиструктивного елечения и инмененты к выстретической деятельности он рассматривал все эти понятия как равнозначные или, во всяком случає, близкие друг другу. Не случайно в одном и том же тексте у него можно встретить и елечение к разрушению», и «деструктивное елечение», и «деструктивное елечение», и «прессквное стремление», и «елечение к смерти», и «инстинкт смерти».

В своих ранних представлениях о алечениях и словека 3. Фрейд признавал, что съскуальное елечение может включать в себя садистский компонент, связанный с причинением вреда другому человеку. На оральной (ротовой) стадии сексуальной организации ребенка стремление к овладению любимым предметом совпадает с его уничтожением. На генитальной сексуальной организации взрослого человека садизм может с тать самостоятель-

ным и главенствовать в качестве перверсии (извращения). Однако в период первоначального развития психоаналитических концепций рассуждения 3. Фрейда о садизме не соотносились с влечением к разрушению, как таковому.

Уехавшая из России за границу, прошедшая курс лечения у К. Г. Юлеа и ставшая психоаналитиком, С. Н. Шпильрейн опубликовала в одном из психоаналитических журналов статью «Десгрукция как причина становления» (1912), в которой назвала сексуальный компонент садизма деструктивным сечением. З. Фрейд не согласился с подобным толкованием садизма и не признал деструктивное алечение в качестве самостоятельного, изначально присушего человеку. Лишь поэднее он пересмотрел свои представления о природе человека.

В работе «По ту сторону принципа удовольствия» (1920) 3. Фрейд пришел к выводу о существовании влечения, противоположного стремлению к поддержанию жизни. Это влечение направлено на разрушение, связано с деструктивностью человека. В работе «Недовольство культурой» (1930) и в письме к А. Эйнштейну «Неизбежна ли война?» (1932) 3. Фрейд выдвинул тезис о врожденной склонности человека к разрушению. Влечение к разрушению как бы способствует удовлетворению древнего желания всемогущества и господства над природой. Влечение к разрушению, агрессивное стремление у человека является, по словам 3. Фрейда, «изначальной, инстинктивной предрасположенностью», «потомком и представителем инстинкта смерти».

Вообще, с точки зрения 3. Фрейда, существуют влечения двоякого рода. Одни направлены на сохранение и объединение. Их можно назвать эротическими в смысле Эрога в «Пире» Платона. Другие влеченыя паправлены на разрушение и убиение. Их 3. Фрейд обобщенно назвал агрессивными, или деструктивными, влеченимии, влеченими,

Согласно З. Фрейду, те и другие влечения в

равной мере необходимы. Их взаимодействие и противодействие порождает явления жизни. Причем проявление одного из влечений всегда связано с некоторой примесью другого влечения. Так, по мнению 3. Фрейда, инстинкие самосохранения является эротическим по своей природе, но для того чтобы претвориться в жизнь, он нуждается в в вгрессивностии.

Рассматривая природу асчения к разрушению, 3. Фрейд пришел к выводу, что это алечение содержится вовнутри каждого живого существа. Оно может быть направлено как вовне, так и внутрь. Живое существо, по словам 3. Фрейда, «сохраняет свою жизнь тем, что разрушает другую». Но влечение к разрушению может действовать внутри живого существа. Оно может быть загнано внутрь, что приводит к псикическим расстройствам и саморазующению.

Развитие культуры способствует обузданию влечения к р азуришению. Эрос противостоит разрушительным тенденциям в человеке. Однако, как показывает история развития человечества (многочисленные убийства, бесконечные войны) и клиническая практика (увеличение псикических расстройств), сами сексуальные влечения (Эрос) включают в себя разрушительные тенденции, проявляющиеся, в частности, в садизме и мазохизме.

С точки эрения 3. Фрейда, желание лишить человека его агрессивных наклонностей практически неосуществимо. Следовательно, речь должна илти не о том, чтобы
полностью устранить человеческое елечение к
разрушению, к агрессии. Можно попытаться
отвлечь его в сторону, чтобы оно не обязательно находило свое выражение в войнах,
как это неоднократно имело место в истории развития человечества. Развитие культуры направлено на сдерживание елечения к
разрушению. И все же, подчеркивал 3. Фрейд
несмотря на эту благородную цель, культуре
не удается справиться со своей задачей. Разрушение и агрессивность становятся широко-

масштабными. К счастью, влечение к разрушению не проявляется само по собе. Опдействует нараду с влечением к жизни, с силами Эроса. Исходя из этого, единственную надежду на благоприятный для человека и человечества исход З. Фрейд возлагал на то, что «вечный Эрос» может активизировать свои влечения к соединению и объединению всего живота.

В. М. Лейбин

## влечение к самосохранению — одно из понятий, использованное 3. $\Phi$ рейдом

одно из понятий, использованное З. Фрейдом в психоаналитической теории влечений для обозначения внутренне присущей человеку тенденции к поддержанню жизни. По своей конечной цели влечение к самосохранению приравнивалось в классическом психоанализе к влечению Я и влечению к жизни. В функциональном отношении оно рассматриванось З. Фрейдом по-разному в зависимости от тех изменений, которые вносились им в психоаналитическую теорию влечений.

После публикации работы «Три очерка по теории сексуальности» (1905), в которой основное внимание уделялось рассмотрению природы и форм проявления человеческой сексуальности, на основе клинической практики и в результате дальнейших размышлений З. Фрейд пришел к мысли о необходимости обоснования дуалистической теории влечений, признающей наличие двух противостоящих друг другу влечений. В 1910 он ввел понятие «влечение к самосохранению». С тех пор действующие в психике человека влечения он стал рассматривать сквозь призму наличия противоположности между теми влечениями, которые служат сексуальному удовлетворению, и теми, которые направлены на самосохранение. Влечение к самосохранению 3. Фрейд отождествлял с влечением Я. Поэтому в работах 3. Фрейда того периода оба влечения рассматривались как тождественные.

В работе «Влечения и их судьба» (1915)

3. Фрейд писал о том, что признание разли-

чия между сексуальным влечением и влечением Я, или влечением к самосохранению, является вепомогательным моментом и должно быть заменею другим, соответствующим пониманию специфики различных писических заболеваний, в частности нарциссических леи-хоневрозое. Еще в рабоге «О нарциссизме (по наплотии с треческой легендой о Нарциссе, испытывавшем любовь к собственному образу) — явлении, которое требует изученя сточки эрения лучшего понимания направленности влечений человека на самого себя, на свое Я. З. Фрейд назвал «свое Я» «резервуаром либидо».

Отталкиваясь от этой идеи, он пришел к выводу, что различие между сексуальными влечениями и влечениями и прачивает смысл, а более существенным является различие между лыбидо, направленным на в какой-то другой объект (объектное либидо), и либидо, орнентированым на Я (нарписсическое либидо). Оба вида либидо различаться по своей цели, но они могут не различаться по своей цели, но они могут не различаться по своей природе, по-скольку влечение к самосохранению становится частью сексуального влечения, направленного на Я.

Такое изменение в теории влечений привело к сближению позиций З. Фрейда и К. Г. Олед. Более широкое толкование понятия «либидо» включало в себя не только сексуальную, но и психическую энергию, как таковую, против чего ранее выступал сам З. Фрейд.

В работе «По ту сторону принципа удовопьствия (1920) 3. Фрейд вновь вернулся к дуалистической теории влечений, но противоположность между сексуальными влечениями и влечением к самосохранению переросли в ней в противоположность между влечением к жизни, Эросом и влечением к разрушению, к смерпи. Тем самым псяхоаналитическая теория влечений не только сохранила свой дуализм, но и как бы спасла первоначальный смысл поиятия «либидо», которое вновь стало применяться к силам Эроса, в отличие от энергии влечения к смерти.

В. М. Лейбин

ВЛЕЧЕНИЕ К СМЕРТИ — одно из основных понятий в классическом психоанализе, вереденое 3. Фрейдом для обозначения присущего всему живому стремления к разрушению. Влечение к смерти направлено на разрыв вязей, на возвращение живого организма в состояние неорганической материи. Оно противоположно елечению к жизни, цель которого — созидать, сохранять, поддерживать существование.

Понятие влечения к смерти З. Фрейд ввел в работе «По ту сторону принципа удовольствия» (1920). Однако интерес к проблеме смерти наметился у него раньше. Так, в статье «Размышления о войне и смерти» (1915), опубликованной в одном из психоаналитических журналов, З. Фрейд писал о том, что смерть естественна и неизбежна, она - «необходимое завершение жизни». Другое дело, что люди склонны относиться к смерти не как к необходимости, а как к трагической случайности. Высказывая соображения по поводу разрушений военного времени, он подчеркиул, что разделяющая нации враждебность указывает на мощную силу примитивных влечений, таящихся в глубинах психики и проявляющихся в эгоистичности и жестокости человека.

В работе «По ту сторону принципа удовольствия» 3. Фрейд развил свои представления о примитивных влечениях к разрушению. Клинический опыт работы с неврозами военного времени и травматическими неврозами в мирные дни, психоаналитические исследования в области детской сексуальности и сиовидений позволили выявить наличие в психикс человека механизма навязчивого повторения. Основываясь на этом материале, 3. Фрейд пришел к мысли о загадочных влечениях, присущих всей органической жизни и выражающихся в стремлении живого организма к восстановлению прежнего, т. е. неорганического, неживого состояния. Навязчивое повторение характерно для всего живого. Оно обусловлено, как считал 3. Фрейд, «консервативными елечениями».

Признав консервативный характер всек елечений, основатель психоанализа пришел к следующему выводу; неживое предшествовало живому. Живое рождается из неживого, но прямым или окольным путем вновь возвращается в свое первоначальное состояние, поскольку «целью всякой жизни является смертъ». Влечение к самосохранению — частный случай общего елечения, направленного на обеспечение организму собственното пути к смерти. В этом смысле жизнь влечений нацелена «на достижение смерти».

На основе этих заключений 3. Фрейо уточнил свой прежний вывод мыслью о наличии в человеке противостоящих друг другу влечений к жизни и смерти. Отождествляемое с Эросом, влечение к жизни направлено на развитие живого существа; влечение к смерти — на возвращение его в первоначальное состояние. Влечение к жизни соединяет все живос; под воздействием влечения к смерти происходит его разъединение. Цель первого влечения — созидание и сохранение; цель второго — разрывание связей и разрушение.

По мнению 3. Фрейда, елечения к жизин и смертии включают в себя разнообразные компоненты, или так называемые частные влечения. Разрушительная работа елечения к смерти осуществляется не только внутри живого существляется не только внутри живого существа. Часть этого елечения обращается против внешнего мира, проявляясь во елечении к елерессии и деструктивности. Но тем самым оно служит сохранению своей жизин за счет чужой, выступая на стороне сил Эроса. Поэтому, подчеркивал 3. Фрейд, елечения к жизни и смерти не выступают в чистом виде. Они тесно переплетаются между собой, как это можно наблюдать, в частности, в сладиме и мазхизиме, в которых обнаруживается «сплав

эрогики и деструктивности», направленный вовне или вовнутрь. В целом елечения к жизни и смерти находятся в тесном взаимодействии и противодействии, в постоянной борьбе друг с другом. Эта борьба характерна для органической жизни, она протекает и в психике человека, распространяется на все человечество.

Для 3. Фрейда влечения к жизни и смерти равнозначны по своей мощи. В органическом мире борьба между ними характеризуется постоянной сменой ее результатов: что-то постоянно исчезает, а что-то возникает вновь. Эта борьба обусловлена непримиримым антагонизмом между влечением к жизни и влечением к смерти. В каждом индивиде наблюдается столкновение между стремлением к собственному счастью и к совместной жизни с другими людьми, между различными психическими процессами, подчиненными принципу удовольствия и принципу реальности, В человеческой цивилизации враждуют и сталкиваются между собой процессы индивидуального и культурного развития. С точки зрения З. Фрейда, развертывающаяся в недрах человеческой психики и в человеческой цивилизации борьба не вытекает непосредственно из непримиримого антагонизма двух первичных влечений - Эроса и влечения к смерти. Она связана с «раздором в самом хозяйстве либидо». Однако, согласно З. Фрейду, эта борьба допускает достижение согласия между индивидом и обществом в культуре будущего.

Надежда 3. Фрейда на достижение согласия между человеком и обществом, на смягчение антагонизма между стремлениями человека к самосохранению и саморазрушению не ведет к пересмотру его представлений о существовании влечения к смерти. Эрос и влечение к смерти — неизменные спутники человеческой жизни. Задача культуры — обуздать влечения к агрессии и саморазрушению, вытекающие из влечения к смерти и подрывающие устои человеческог существования. Правда, как считал 3. Фрейд, до сих пор культура не преуспела в реализации этой задачи. Скорее, напротив, развитие человеческой цивилизации идет в таком направлении, когда люди настолько далеко заходят в своем господстве над силами природы, что могут угичтожить не только друг друга, но и все живое на Земле. Влечение к смертии как бы преоблалает нал влечением к жизни.

BJIE

К счастью, подчеркивал 3. Фрейд, елечение к смерти не является самостоятельным, действующим в отрыве от елечения к жизни. Оба соприсутствуют друг с другом. Они незадельны в своем единстве. Это дает надежду на разрешение роковой для человечества проблемы выживания. Однако, несмотря на выражение этой надежды, 3. Фрейд оставил открытым вопрос о конечных результатах борьбы между Эросом и елечением к смерти. «Кто знает, — вопрошал он, — на чьей стороне будет победа, кому доступно предвидение исхола борьбы?»

Немногие психоаналитики поддержали идею З. Фрейда о влечении к смерти. Большинство критически отнеслось как к самому понятию, так и к возможности конструктивно использовать его при рассмотрени природы влечений человека. О. Фенижел выступил против понимания «инстинкта смерти» как особого рода влечения по сравнению с другими. По мнению Э. Фромма, в размышлениях З. Фрейда о влечении к жизи и влечении к смерти теоретик опережал в нем клинициста, в результате чего он не смог разрешить въные противоречия, имевшие место в выдвинутой им психоаналитической теории влечений.

Несмотря на критику представлений 3. Фрейда о влечении к смерти, проблематика смерти, как таковач, привлекла к себе внимание многих современных исследователей, предпочитая говорить о влечении к смерти, или инстинкте смерти, основатель психоанализа не использоват понятие Танатовса (это сделал П. Федеры). Олнако интерес к явле-111-

нию *смерти* и отношению человека к ней лег в основу нового направления исследований — танатологии.

В. М. Лейбин

ВЛЕЧЕНИЕ СЕКСУАЛЬНОЕ — вызванная внутренним раздражением энергия (сила), направленная на удовлетворение полового возбуждения путем целевой ориентации на соответствующий объект. По аналогии с гоодом (клечением к пище) 3. Фрейд использовал для обозначения этой энергии (силы), выражающей сексуальное влечение, понятие елибидов.

По мнению 3. Фрейда, сексуальное влечение является врожденным, уходящим своими корнями в телесную организацию человека. Это не было новым откровением в истории философии, науки и медицины. Немецкий философ А. Шопенгауэр, на которого неоднократно ссылался З. Фрейд, в середине XIX в. писал о том, что человек - «это воплошенный половой инстинкт» Основатель психоднализа пошел лальше такого признания и попытался раскрыть природу и формы проявления сексуального влечения. В частности, он показал, что сексуальное влечение может реализовываться путем нормальной сексуальной жизни или выливаться в иные формы, подчас вызывающие недоумение, отвращение, неодобрение, протест. К последним относятся различные виды перверсий (изврашений), а также разнообразные симптомы психических заболеваний.

С первых шагов становления и развития псыхоаналыза невротические заболевания ставились в тесную связь с сексуальностью. Уже в написанной совместно с Й. Брейером работе «Исселование истерии» (1895) 3. Фрейд исходил из того, что «сексуальные моменты приводят к разным картинам невротических заболеваний». Эти заболевания он назвал «сексуальными неврозами». Подпнее его внимание было сосредоточено главным образом на раскрытии природы невротических болезней, симптомы которых рассматривались им в качестве замены стремлений, заимствующих свою силу «из источников сексуального влечения».

В работе «Три очерка по теории сексуальности» (1905) З. Фрейд подробно описал возможные формы реализации сексуального евечения, связанные с перверсиями (извращениями) взрослых и сексуальной деятельностью детей. В отличие от традиционных представлений, согласно которым сексуальность пробуждается лишь в ноншеском возрасте, он выдвинул тезис о закономерности сексуального елечения в детстве. Не останавливаясь на этом, З. Фрейд сделал следующий шаг, заявив, что ребенок является «полиморфно-извращенным существом».

Согласно концепции 3. Фрейда, в своих инфантильных (детских) проявлениях сексуальное влечение характеризуется тремя признаками: оно соединяется с какой-либо вакной для жизын телесной функцией (приемом 
пиши, испражнением); оно автоэротично (не 
знает сексуального объекта) и связано с эреегиньми зольноми (оральной, анальной, генитальной). В процессе своего психосексуального развития ребенок использует все те 
формы удовлетворения своего сексуального 
влечения, которые у вэрослых называются 
первеокрами.

В конечном счете 3. Фрейй пришел к выводу, что предрасположенность к перверсии составляет «общее первоначальное предрасположение полового влечения человека». В период полового созревания первычальная перверсионность сексуального вечения утрачивается, приводя к нормальной сексуальной жизни. Олнако, как считал 3. Фрейд, излишнее подавление и вытесение сексуального веечиля может привести к ограничению сексуальной жизни, что чревато психоневротическими заболеваниями. Задержки в развитии и инфантилизм могут явиться причиной серьезных отклонений от нормальной сексуальной жизни. Сублимация (переключене айбидо на иные, несексуальные цели) может служить толчком для формирования особого интереса к художественному творчеству, созданию культурных и социальных ценностей.

В работах 20—30-х годов, рассматривая сискуальные алечения в широком смысле этого слова, 3. Фрейд использовал понятие Эроса. В книге «По ту сторону принципа удовольствия» (1920) он ввел понятие елечения, которые стремятся привести части живого организма к слиянию в слиное целое. Наряду с елечением к жизни. 3. Фрейд говорил, о влечении к смертии, рассматривая оба в качестве основных, переплетающихся в жизненном процессе и являющихся ареной борьбы за выживание человеческого рода.

В. М. Лейбин

ВЛЕЧЕНИЕ Я — одно из понятий классического психоапализа, использованное за. Фрейдом при выдвижении и обосновании теории влечений. Представления о влечении Я менялись по мере того, как вносились изменения в психоаналитическую теорию влечений.

Первоначально (до 1915) 3. Фрейд рассматривал влечение Я как противостоящее сексуальным влечениям. В отличие от сексуальных влечений, которые направлены на сексуальный объект и имеют целью сексуальноуювлетворение, влечение Я он соотносил со стремлением к самосохранению. Таким образом, одно влечение противопоставлялось длятому. Иссические конфикты анализировались с точки эрения противоположности между требованиями сексуальных влечений и защитой Я от них.

Обратившись к исследованию явлений нарицесизма, 3. Фрейд показал, что сексуальные влечения могут быть обращены не отлько на внешний объект, но и на собственное Я. Сексуальная энергия (либидо) способна направляться не только вовне, но и вовнутрь. Исхоля из этого. 3. Фрейд ввел понятия объективного (т. е. направленного на внешний объект) и нарциссического либидо. Ранее выделенные им сексуальные влечения стали рассматриваться в плане объектного либидо. Ваечение к самосохранению — как нарциссическое либидо, или Я-либидо (любовъ к самому себе). Однако при таком понимании влечений стиралась та противоположность между двумя видями влечений, сексуальным и влечением Я, о котором первоначально говорил основатель психоанализа.

В работе «По ту сторону принципа удовольствия» (1920) З. Фрейд высказал мысль о том, что влечение Я непосредственно связано с возникновением жизни в неживой материи и имеет тенденцию снова вернуться к неорганическому состоянию. По его собственным словам, «все живущее должно вследствие внутренних причин умереть», поскольку «целью всякой жизни является смерть». Обсуждая этот вопрос, он соотнес сексуальное влечение с влечением к жизни, а влечение Я - с влечением к смерти. Если влечение Я равнозначно влечению к смерти, то какую роль в жизни человека играет стремление к самосохранению, ранее рассматривавшееся в классическом психоанализе в качестве влечения Я? Фрейд полагал, что влечение Я и стремление к самосохранению служат одной цели - определить путь каждого живого существа к смерти. В этом смысле стремление к самосохранению является неотъемлемой частью влечения к смерти.

Выдвинутая в 20-х годах З. Фрейдом идея о противоположности между влечением к жизни и влечением к смерти не нашла широкой поддержки среди психоаналитиков. Однако его представление о влечении Я, как таковом, послужилу толучком к дальнейшим исслепованиям в области человеческого Я.

В работе «По ту сторону принципа удовольствия» З. Фрейд выразил сожаление по поводу того, что в психоанализе недостаточно развит анализ Я, в результате чего не удалось обнаружить другие действующие в Я влечения. кроме стремления к самосохранению. Этот пробел он попытанся восполнить отчасти вработе «Массовая психолотия и анализ человеческого «Я» (1921). Впоследствии интерес к проблеме человеческого Явся в основе новых представлений о функциях и защитных механизмах Я, выдвинутых такими психоаналити-ками, как А. Фрейд, Э. Деримами и ду.

В. М. Лейбин

ВНИМАНИЕ, СВОБОДНО ПАРЯЩЕЕ — в психонализе: установка в работе с пациентом. Согласно 3. Фрейду, психоаналитик должен выслушивать пациента, не сосредоточиваясь на каких-либо моментах его речи и предоставляя своему бессознательному максимум свободы, для чего следует отрешиться от всех побуждений, которые делают внимание направленным. Такая установка и называется сободю появими вниманием.

Применительно к пациенту этому требованию соответствует метод свободных ассоциаций, т. е. спонтанных идей, возникающих по ходу рассказа и не обязательно связанных с его темой.

3. Фрейд сформулировал и разъяснил это главное требование к субъективной установке психоаналитика при выслушивании пациента в работе «Советы врачу по психоаналитической терапии» (1912). Данное требование заключается в возможно более полном отрешении от того, на чем обычно бывает сосредоточено внимание. - от личных склонностей. предрассудков, а также теоретических установок, пусть даже обоснованных, «Полобно тому как пациент должен рассказывать все. что приходит ему в голову, воздерживаясь от любых логических или аффективных обоснований, врач тоже лолжен быть способен к истолкованию всего, что он слышит, не подвергая своей цензуре выбранные больным сюжеты, чтобы обнаружить то, что скрыто в бессознательном больного» - так звучит данная установка в интерпретации ее автора.

По мнению 3. Фрейда, именно это прави-

ло позволяет аналитику обнаруживать бессознательные связи в речи пациента, сохраняя в *памяти* множество на первый взгляд незначимых элементов, взаимосвязи которых могут выявиться поэже.

Требование свободно паряшего внимания ставит рял теоретических и практических проблем, которые очевилны уже в самой формулировке этого противоречивого понятия. С одной стороны, его теоретическая основа ясна - по крайней мере относительно папиента: бессознательные структуры выявляются через множество деформаций, например через «переоценку всех психических ценностей», в результате которой за внешне незначительными элементами проступают важнейшие бессознательные илеи. Свободно парящее внимание - единственная объективная установка, возможная по отношению к столь сильно деформированному объекту. Впрочем. 3. Фрейд описал в «Толковании сновилений» (1900) такую психическую установку и как условие анализа собственных сновидений, еще не пользуясь термином «свободно парящее внимание».

С другой стороны, применительно к психоаналитику понятие свободно парящего внимания порождает трудные вопросы.

Аналитик, как и пациент, стремится не досутков и, следовательно, бессознательных защитных механизмов на свое внимание. Для того чтобы полностью освободиться от ник, 3. Фрейд советовал проводить дидактический анализ.

Однако требования 3. Фрейда этим не ограничивались: его цель — прямое общение между бесозиательным писиховналитика и бесознательным пациента (как бы свободный диалог на уровне бессозиательного): «Бессознательног сикховналитика должно ипрать по отношению к первоначальным проявлениям бессознательного у пациента такую же роль, какую в телефонном разговоре играет слушающий по отношению к говорящему»; «...у

каждого человека есть бессознательный инструмент, посредством которого он может исолковывать проявления бессознательного у других людей»; «Бессознательное одного субъекта может непосредственно, без участия сознания, воздействовать на бессознательное другого субъекта».

Вместе с тем 3. Фрейд указывал и на то, что освобождение от осознанных целепредставлений приводит лишь к замене их бессознательными целепредставлениями. И тогда встает вопрос: в самом деле, как может внимание психоаналитика, принявшего установку сводоно парящего внимания, быть свободие от бессознательных побуждений? Ответ на этот вопрос предполатает, что личные способности психоаналитика сводятся к минимуму посредством дидактического анализа, а также подвергаются осмыслению и контролю при самоанализе контириансфера.

В общем, свободно парящее внимание это идсальное требование, которое на практике всегда сталкивается с противоречиями: можно ли, например, перейти к истолкованию и конструкциям, не сосредоточивая внимания на каком-то определенном материале, обходясь без сравнений, схематизации и т. п.?

В современном психоанализе существуют различные подходы к свободно парящему вниманию. Некоторые авторы, вслед за Т. Райком, развивают мысль о бессознательной установке на выслушивание чужого бессознательного в духе эмпатии, сущность которой проявляется на дословесном уровне. При таком подходе контртрансфер не мешает общению, напротив, он становится признаком глубины общения. С позиции других авторов правило свободно парящего внимания предполагает особые приемы устранения торможения и отбора, осуществляемые Я: не допускается никакая оценка пережитого, ведь психоаналитик должен быть «открыт» к побуждениям собственной психики и готов устранить воздействия защитных механизмов. При этом главное в психоанализе происходит между двумя разными Я (Я пациента и Я психоаналитика). И наконец, если следовать теории, акцентирующей внимание на аналогии между механизмом бессоэнательного и механизмами языка, то психоаналитическая установка на выслудивание предполагает возможность свободного обларужения структурных сходствомыми между всеми бессоэнательными явлениями.

Г. Ю. Шульга

ВОЗВРАТ ВЫТЕСНЕННОГО — процесс, при котором вытесненные из сознания, но сохранившиеся в бессознательном элементы вновь возникают в искаженной, компромиссной форме.

3. Фрейд утверждал, что бессознательные содержания неустранимы. Витесненные элементы не только не исчезают, но, напротив, постоянно пытаются, хотя бы и окольными путями, опять проникнуть в сознание, посредством трудно узнаваемых вторичных образований, или отростков бессознательного.

Мысль о том, что симптомы объясняются возвратом вытесненного, встречается уже в самых ранних психоаналитических работах 3. Фрейда. По его мысли, такой возврат происходит посредством образования компромиссов межлу вытесненными и вытесняющими представлениями. Например, в работе «Бред и сны в «Градиве» Йенсена» он показал, что вытесненное возвращается теми же самыми ассоциативными путями, которыми шел процесс вытеснения. Таким образом, эти два процесса тесно связаны и как бы симметричны. В качестве примера 3. Фрейд приводил притчу об аскете, который, пытаясь избавиться от искушения и представив себе распятие, увидел на месте распятого образ обнаженной женщины. И З. Фрейд сделал вывод: «В конечном счете вытесненное одерживает победу, явившись в облике вытесняющего».

Однако 3. Фрейд не был последовательным приверженцем этой концепции: впоследствии он пересмотрел ее. Так, в работе

«Вытеснение» (1915) возврат вытесненного рассматривается как третий самостоятельного этап в процессе вытеснения в широком смысле слова. Описывая этот процесс применительно к различным типам невроза, 3. Фрейд показал, что в основе возврата вытесненного лежат механизмы смещения, стущения, комверсии и т., основнения, комверсии и т., основнения страна основнения основнения страна ос

3. Фрейд выявил также общие условия возврата вытесненного: ослабление противерействия, возрастание силы влечения (например, под влиянием полового созревания), возникновение в данный момент событий, заставляющих вспомнить вытесненный в прошлом материал.

Г. Ю. Шульга

ВОЛОШИНОВ Валентии Николаевич (1895—1936) — российский философ, поэт и музыкант.

Окончил 12-ю петербургскую городскую гимназию (1913). В 1913—1917 учился на юридическом факультете Петроградского университета. Сочинял стихи и музыку. Оставил учебу из-за материальных трудностей. В 1918 работал председателем исполкома сотрудников Петроградского окружного народного судела. В 1919—1922 работал в Невеле, Витебске и др., где занимал различные административные должности и преподавал музыку, историю литературы и драматургии, эстетику и пр. Исследовал философские проблемы психонадага и языка.

Пружил и сотрудничал с философом М. М. Бахтиным, которому, согласно весьма дискуссионной, но распространенной версии, полностью или частично приписываются основные прижизненные публикации В. Н. Вазошинова.

В 1922 вернулся в Петроград и продолжил обучение в университете на факультете общественных наук. Специализировался по этнологии и лингвистике. После окончания университета (1924) работал на научных

должностях и был аспирантом Института сравнительной истории литератур и языков Запада и Востока. Работая на должностях доцента и профессора, преподавал гуманитарные дисциплины в Педагогическом институте им. А. И. Герцена и др. вузах Ленинграда.

В статье «По ту сторону социального. О фрейдизме» (1925) и главным образом в книге «Фрейдизм. Критический очерк» (1927) дал подробное и квалифицированное изложение основных психоаналитических идей и их марксистскую критику.

Автор работ по проблемам поэтики, философии и истории музыки, лингвистики, в том числе «Марксизм и философия языка. Основные проблемы социологического метода в науке о языке» (1929) и др.

В. И. Овчаренко

ВОРОНСКИЙ Александр Константинович (1884—1943?) — российский литератор.

Учился в Тамбовской духовной семинарии, из которой был исключен за политическую неблагонадежность. Был активным участником революционного движения в России. С 1904 член РСДРП. Подвертался тюремному заключению. Был в ссылке. После октября 1917 был на партийной и советской работе.

С 1911 публиковал статьи как литературный критик, публицист и писатель. В 1918— 1920 редактировал газету «Рабочий край». В 1921—1927 был редактором первого советского «толстого» журнала «Краеная новь». Был одним из лидеров литературного движения 20-х годов. В 1922—1927 работал редактором журнала «Прожектор». Возглавлял издательство «Крут». Состоял членом редакционной коллегии Госизната.

В 1922 был одним из инициаторов организации и сооснователей *Русского психоана*литического общества (РПСАО).

В 1925—1928 принадлежал к троцкистской оппозиции. Был исключен из ВКП(б), но после отхода от оппозиции восстановлен. Работал в Гослитизлате.

Опубликовал ряд работ по теории искусства, в которых горицал возможность создания в СССР пролетарской культуры и «тегемонию пролетариата» в сфере литературы и искусства. Изучал и трактовал значительную роль бессознательного, штупции и «непосредственных впечатлений» в творческом процессс.

1 февраля 1937 был арестован органами НКВД СССР по обвинению в принадлежности к «антисоветской троцкистско-террористической организации». Приговором Военной коллегии Верховного Суда СССР от 13 августа 1937 осужден к высшей мере наказания (расстрелу). В 1957 посмертно реабилитирован.

Автор книг «На стыке» (1923), «Искусство и жизнь» (1924), «Иитературные типы» (1925), «Иитературные типы» (1926), «Иокусство видеть мир» (1928), «Иитературные портреты» (т. 1—2, 1928—1929) и мн. др. работ.

В. И. Овчаренко

ВОСКОБОЙНИКОВ Анатолий Эмманувлович (р. 1937) — российский философ и социальный психолог. Доктор философских наук (1997), профессор (1994).

В 1954—1957 учился на физико-математическом факультете Среднеазиатского государственного университета (Ташкент). Окончил астрофизическое отделение физического факультета Харьковского государственного университета (1960) и аспирантуру (1966) Инститта философии АН СССР (Москва).

В 1960—1963 работал науч. сотрудником ташкентской астрономической обсерватории. В 1966—1970 — мл. науч. сотрудник сектора философиских вопросов естествознания Института философии АН СССР. В 1970—1997 — ст. преподаватель и доцент (с 1974) кафедры философии Института молодежи (до 1990 — Высшей комсомольской школы). С 1992 работает профессором ка-

федры гуманитарных наук Международного независимого эколого-политического университета.

С середины 70-х годов выступает с циклами лекций по проблеме бессозиательного в вечернем университете при Госкино, семинарах артистов балета Большого театра, режиссерских семинарах во Всероссийском театральном обществе и др.

Развивает концепцию, согласно которой определяющую роль в эволюционно-историческом развитии человека играют синергетические взаимодействия, обладающие потенциальными возможностями преодоления расщепленности и деструктивной противоречивости людей.

Автор книги «Бессознательное и сознательное в человеке» (1997) и ряда статей по *психоанализу*, постфрейдизму, духовной культуре и др.

В. И. Овчаренко

ВОСТОЧНО-ЕВРОПЕЙСКИЙ ИНСТИТУТ ПСИХОАНАЛИЗА (Институт медико-психологических проблем) — негосударственное образовательное учреждение, действующее в санкт-Петербурге на основе зарегистрированного и утвержденного устава (1993) и государственной лицензии Министерства образования (1997).

Ортанизован в 1991. Первоначально назвался «Институт медико-психологических проблем (психовналитической ориентации)» и «Институт медико-психологических проблем (Институт психованализа)». Учредитель: Института М. М. Решетвико-С сучредителы: С. М. Черкасов, Ю. А. Баранов, И. А. Снопжовская, М. С. Катан, Л. И. Кирсанова, И. С. Лукина, В. Н. Пилипенко, Э. В. Соколов, Г. Ф. Сунагин, Л. В. Топорова, Л. М. Шегове, А. М. Десове, А. М. Бесове, А. И. Ессове, А. М. Бесове, А. М. Бесо

Институт осуществляет образовательную, научно-исследовательскую, медико-психологическую, культурно-просветительскую, издательскую, организаторскую, методическую, коммуникативную и координирующую деятельность.

Обучение осуществляется с использованием дневной и вечерней форм образования (с отрывом и без отрыва от производства). В Институт принимаются лица, имеющие законченное высщее образование (в отдельных случаях — студенты старших курсов вузов и лица, имеющие среднеспециальное образование при условии их работы в учреждениях образования, здравоохранения или социальной помощи населению). Продолжительность полного курса обучения 4 года. Возрастные ограничения не устанавливаются. Обучение платное.

Институт обеспечивает обучение по спещиальности «Философский, клинический и прикладной психоанализ» (психограпия, психология, педагогика, культурология, политология и социальная практика) с присвоением квалификации «психолог-псикоаналитик». Институт имеет региональные Северо-Западное отделение (Новгорол), Сибирское отделение (Новосибирск), Дальневосточное отделение (Хабаровск), Уральское отделение (Екатеринбург) и Заполярное отделение (Норильск).

Ректор Института — М. М. Решетников, проректоры — Ю. А. Баранов, В. А. Медведев, Т. А. Половникова. Декан факультета психоанализа — С. М. Черкасов.

В. И. Овчаренко

ВРЕМЯ — длительность и последовательность протекания процессов, смены состояний, структурных изменений и функционирования систем. В психоапализе понятие еремени используется в двух смыслах: в теории — для характеристики различных психических процессов; в клинической практике — для установления периодичности психоаналитических сеанеов и продолжительности лечения в целом. З. Фрейд придвава особое значение пониманию проблематики еремени как в теории, так и в практике психоапализа.

Классический психоднализ основывался на признании в психике человека пвух несводящихся друг к другу систем сознания и бессознательного. Каждая из них характеризовалась своими собственными процессами. Время рассматривалось З. Фрейдом в качестве одного из отличительных признаков сознательных и бессознательных процессов. Сознательные процессы протекают во времени. Бессознательные процессы не соотносятся со временем, поскольку «бессознательное нахолится вообще вне времени». Так, в сповидениях, являющихся «королевской дорогой к бессознательному», различные сюжеты часто не связаны между собой ни во времени, ни в пространстве. Прошлое, настоящее и будущее легко замещают друг друга. Бессознательные процессы, по словам основателя психоанализа. «не распределены во временной последовательности, с течением времени не меняются, вообще не имеют никакого отношения ко времени».

Подобный взгляд на безвременность бесознательного, занимающего большую часть человеческой психики по сравнению с созначием, может поставить под вопрос не только обыденные представления о еремени, но и философские концепции еремени. Во всяком случае, 3. Фрейд писал о том, что в вете психоаналитического понимания безвременности бессознательного могут быть пересмотрены идеи немецкого философа И. Канта об априорных, т. с. существующих независимо от человеческого опыта и предшествующих ему, формах пространства и времени.

К теоретическим проблемам времени относится также представление 3. Фрейда о том, что существует интервал между возникновением болезни в настоящем и се глубинными истоками, ухолящими корнями в прошлое. В соответствии с этим представлением причины невротических заболеваний следуст искать в том периоле времени, когда могли иметь место наиболее сильные детские пере- 118 -

живания, вызванные различного рода реальными событиями или фантазиями.

Проблема времени имеет важное значение и для клинической практики. Она включает в себя три аспекта: точное время прихода пациента к психоаналитику, частоту и длительность психоаналитического сеанса, продолжительность лечения больного. З Орей очитал, что соблюдение определенных условий относительно времени существенно для всех трех аспектов.

Назначение точного часа визита к психоаналитику имеет принципиальное значение. Пациент отвечает за отведенное ему еремя, даже если не использует его. Стремление пащиентов перенести очередной сеанс психоаналитического лечения на другое еремя, опаздывание или забывание еремени визита к психоаналитику — это чаще всего уловки больных, пытающихся сохранить свою болезнь с целью получения определенной выгоды от нее.

Длигельность психоаналитического сеанса обычно ограничивается одним часом, а их частота зависит от состояния больного. 3. Фрейд исходил из того, что психоаналитические сеансы должны проводиться ежедневно, а при лектих случаях или продолжительном, хорошо налаженном лечении — три раза в неделю. Пропуски сеансов, перерыв в лечении затрудняют психоаналитическую работу и не способствуют лечению больного.

Что касается длительности лечения психоаналитическими методами, то речь идет о продолжительном еремени — полутодини или нескольких годах. Можно понять пациентов, желающих за два-три сеанса освободиться от невротического расстройства. Можно понять и тех, кто рассматривает длительное психоавалитическое лечение как способ «вымогательства» денег у больных. Однако, подчеркивал 3. Фрейд, желательному сокращенно психоаналитического лечения мешает безвременность бессознательных процессов и медленное осуществление душевыхи каменений. Ограничение во *времени* «не приносит пользы ни врачу, ни пациенту».

ВУА

Не все психоаналитики разделяли выдвинутые 3. Фрейдом представления о еремен ж. Лаким выст новацию — короткий психоаналитический сеанс. Он не только сократил продолжительность психоаналитического сеанса, но и изменил представление о еремени как факторе понимания языка бессознатель-

В классическом психоанализе безвременность бессознательного в теоретическом плане полчинялась логике психоаналитического сеанса в клинической практике, строго фиксированного во времени (ограниченного одним часом). В структурном психоанализе Ж. Лакана психоаналитик структурирует время и готов в любой момент прервать речь пациента, не давая ему возможности собраться с мыслями и не оставляя времени для осмысления сложившейся ситуации. Пациент оказывается вне времени, так как стоит ему перейти к изложению чего-то важного, как психоаналитик прерывает его, говоря о том, что сеанс закончен. Ж. Лакан полагал, что свободные ассоциации имеют место не столько в процессамого психоаналитического сеанса, сколько в промежутках между различными сеансами. Речь пациента по необходимости структурируется, становится более короткой, афористичной, открывая тем самым простор для аналитической работы.

В. М. Лейбин

ВУАЙЕРИЗМ (от фр. voyer — смотритель, надзиратель) — болезненная страсть подглядывать с целью увидеть обнаженных людей или людей, участвующих в сексуальных отношениях (синоним: визионизм).

К правонарушителям подобного рода относятся как к «чрезмерно любопытным людям». Как и эксибиционисты, т. е. люди с навязчивым елечением обнажать перед другими глодьми свои половые органы для доситжения собственного сексуального возбуждения и наслаждения, они редко бывают сощиально опасными. Как правило, такие люди 
чрезмерно мастурбируют. Классическая псикоаналитическая теория рассматривает вуайеризм и экстибиционизм как пару противоположностей: вуайеризм является активным вариантом экстибиционизма, а экстибиционизм — пассиеным вариантом вуайеризм. Тот 
и другой происходит от инфантильной (детской) скопофилии (удовольствия от разглядывания). Отклонение, состоящее в наблюдении за парой, которая совершает половой 
акт, известно как миксоскопия и тесно связано с вуайевизмом.

Случаи вуайеризма, как и случаи «непристойного разоблачения», очень распространены. Сексуальные отклонения такого типа представляют собой форму сексуальной необусловленную расстройствами зрелости, контактов со сверстниками и особенно с лицами противоположного пола. В этих случаях фантазии насыщены представлениями об интимной близости, обнаженных телах и т. д. Подглядывание обычно сопровождается страхом быть застигнутым врасплох, что еще больше усиливает половое возбуждение и способствует получению яркого оргазма. Одним из вариантов возникновения вуайеризма может быть случайное присутствие при половом акте в летском (чаше в полростковом) возрасте, если это вызвало половое возбуждение и закрепилось в последующем как механизм условного рефлекса.

Американский сексопатолог Ф. Каприо приводит случай молодого женатого человека, которого суд направил к нему на принудительное психоаналитическое лечение. Молодого человека арестовали за подглядывание 
в женских туалетах. Его оуддеризм восходил к 
первым сексуальным переживаниям в детстве 
и ранней юности, состоящим в подглядывании через замочную скважину ванной комнаты за своей сестрой, когда она принимала 
ванну. Такая преждевременная сексуальная 
стимуляция стала для него фиксацией до

такой степени, что он всегда питал тайное желание подглядывать за ничего не подозревающими женщинами, когда они находились в дамских комнатах отдыха.

Этот «чрезмерно любопытный человеко благоприятно реагировал на предоставленную ему возможность научиться успешно контролировать свои вузйерские побуждения. Он прочел литературу на тему о сексуальных отклонениях, приобрел научное понимание их происхождения и развития и в конце концов оказался способным бросить то, что, как он согласился, являлось бессмысленной игрой, удовлетворяющей пробудившееся в детстве сексуальное авчение.

В. В. Старовойтов

ВУЛЬФ Монсей Владимирович (1878—1971) — российский психиатр и психоаналитик. Доктор медицины. Пионер и лидер психоанализа в России и Израиле.

Изучал психиатрию в Германии под руководством К. Менделя, Ю. Джолли и др. Работал первым ассистентом в Шарите (психиатрической клинике Берлинского университета) у профессора Зиехена. В 1907 перешел на работу в психиатрический санаторий К. Менделя, где впервые познакомился с некоторыми идеями З. Фрейда, которые воспринял как существенный прорыв в понимании нормальных и патологических состояний психики человека. В 1908, работая в частной клинике ассистентом О. Юлиусбургера, продолжил и углубил знакомство с психоанализом, выступил с локлалом о психоаналитическом метоле лечения неврозов и необходимости его практического использования. В 1908 прошел психоднализ у К. Абрахама, который в 1909 рекомендовал его З. Фрейду как «человека активного и достойного доверия».

В 1909 вернулся в Одессу, где занимался теорией и практикой психоанализа, переводами немецкой психотерапевтической (главным образом психоаналитической) научной литературы и публикацией ее обзоров (1911). Стал одним из первых детских психоаналитиков. В 1912 обобщил часть своето клинического опыта в брошворе «Замстки одетской сексуальности». С 1912 член Венского психоаналитического общества. По оценке 3. Орейда (1914), был единственным профессиональным представителем психоаналитической школы в России.

В 1914 переехал в Москву, где занимался преподаванием и психиатрией в одной из частных клиник. Исспедовал проблемы неврозов и психозог, психологию маниакально-депрессивного психоза, циклотимию, психологию детства, психологию примитивных культур и др. проблемы.

Работал психнатром в военном госпитале (1920) и научным струдником 1-го разряда (с 1922) в Московском государственном психоневрологическом институте. Принимал участие в деятельности кружка И. Л. Ермако-ел по изучению вопросов психологии художественного творчества психоаналитическим методом. Осуществил психоаналитическое исследование творчества актеров.

Всемерно содействовал созданию российских психоаналитических структур. В 1922 был одним из инициаторов организации и сооснователем Русского психоаналитического общества (РПСАО) и в 1924-1927 - его председателем. Многократно выступал на заседаниях общества с научными докладами и сообщениями («К психоанализу кокетства», «Фантазия и реальность в психике ребенка» и др.). В 1923-1925 работал сверхштатным и штатным науч, сотрудником Государственного психоаналитического института (ГПАИ, название многократно менялось), в создании которого принимал активное участие. Осуществлял в этом институте психоаналитические исследования психики детей, читал курсы лекций «Введение в психоанализ» (для меликов) и «Лиагностика», вел семинар по теме «Медицинский психоанализ» и амбулаторный прием пациентов. После ликвидации Государственного психоаналитического инстимума (1925) был переведен в создававщуюся (но так и не созданную) психоаналитическую секцию Психологического института и через месяц включен в состав секции общей психологии. Настойчиво, но безуспешно отстанвал право на существование психоаналитических структур. В 1926 опубликовал «Открытое письмо проф. В. М. Гаккебущу как ответ на статью профсссора «К критике современного применения психоаналитического труктур. В котором защищал психоаналитического фетода лечения» (1925), в котором защищал психоаналитической ассоциации.

В 1922-1927 принимал активное участие в переводах и издании книг по психоанализу в серии «Психологическая и психоаналитическая библиотека» и др. В его переводах в этой серии были опубликованы книги З. Фрейда. «Лекции по введению в психоанализ» (т. 1-2, 1922-1923), «Методика и техника психоанализа» (1923), «Основные психологические теории в психоанализе» (1923), «Очерки по психологии сексуальности» (1923), «Тотем и табу. Психология первобытной культуры и религии» (1923) и др. Опубликовал вступительную статью к книге З. Фрейда «По ту сторону принципа удовольствия», выпущенную издательством «Современные проблемы» (1925), и перевел книгу З. Фрейда «Страх», выпущенную тем же издательством в 1927. Сыграл значительную роль в создании адекватной русскоязычной психоаналитической терминологии.

В 1926 опубликовал брошюру «Фантазии и реальность в психике ребенка». Вплоть до 1927 активно практиковал психоаналитическую терапию.

В 1927 эмигрировал в Германию, где до 1930 работал в психиатрическом санатории «Тегельзее» (Берлии»). В 1930 опубликовал статью «Положение психоанализа в Советском Союзе», в которой подчеркнул факт энергичного противодействия развитию пси-

хоанализа со стороны «официальных сил». В полемике с фрейдомарксистом В. Райхом доказывал невозможность и неприемлемость объединения пакхоанализа и марксизма.

В 1933 эмигрировал в Палестину (Израиль), где сразу же принял активное участие в организации Палестинского психоаналитического общества (1934). В 1943—1953 был президентом Израильского психоаналитического общества и оставался его почетным председателем до конца жизни. Содействовал организации Иерусалимского психоаналитического института. Перевел ряд книг 3. Фрейда на иврит. Осуществлял психоаналитическую терапию и проводли соответствующие научные исследования. Читал курсы лекций по детской психологии для учителей и воспитателей детских садов.

М. В. Вульф — автор статей «Критический обоор немецкой психотератернатической литературы за 1909 год» (1911), «Положение психоанализа в Советском Союзе» (1930), «Спережание истерического приступа» (1933), «Интересный оральный симптом и его отношение к зависимости» (1934), «Спузай мужского гомосексуализма» (1941), «Запреты на одновременное употребление в пишу моложе и мяса в еврейском оргодоксальном законее (1945), «Психика ребенка» (1946), «Фетишия и выбор объекта в раннем дестае» (1949), «О кастрационной тревоге» (1955), «О психологии супциам» (1958) и др.

В. И. Овчаренко

## ВЫГОТСКИЙ Лев Семенович (1896—1934) — российский психолог. Профессор.

Окончил юридический факультет Московского университета (1917) и одновременно историко-философский факультет Народного университета А. Л. Шанявского (Москва).

Научно-педагогическую деятельность начал в Гомеле. С 1924 работал в Москве в Институте экспериментальной психологии и др. Основал и возглавил Институт дефектологии.

Читал курсы лекций в вузах Москвы, Ленинграда и Харькова.

Интересовался психоаналитическими илеями. В 1925 совместно с А. Р. Лурия опубликовал предисловие к книге З. Фрейда «По ту сторону принципа удовольствия», в котором отмечалось, что З. Фрейд принадлежит «к числу самых бесстрашных умов нашего века», чью «Колумбову заслугу» составляет открытие феноменов психической жизни, лежащих «по ту сторону принципа удовольствия», и такая интерпретация их, которая содержит ростки материализма. В том же году написал книгу «Психология искусства» (опубликована в 1965), в которой, отдавая должное «громадным теоретическим ценностям» и «положительным сторонам психоанализа», подверг критике его пансексуализм, недооценку роли сознания и работы российского психоаналитика И. Д. Ермакова.

1926 завершил рукопись работы «Смысл психологического кризиса». Опубликовал ряд работ по педологии. В 1928 в статье «К вопросу о динамике детского характера» поддержал теорию А. Адлера и подчеркнул, что «ни одна из современных психологических идей не имеет такого огромного значения для педагогики, для теории и практики воспитания», как учение А. Адлера о характере. В 1930-1931 написал книгу «История развития высших психических функций» (опубликована в 1960), в которой изложил культурно-историческую теорию развития психики, выделявшую слитые в развитии два плана поведения: натуральный и культурный. Создал культурно-историческую школу в психологии

Автор книг «Педатогическая психология. Краткий курс» (1926), «Основные течения современной психологии» (1930, в соавт.), «Этюды по истории поведения» (1930, совы с. А. Р. Лурия), «Мышление и речъ» (1934), «Умственное развитие детей в процессе обучения» (1935) и ок. 100 др. работ по проблемам общей, детской, педагогической и генетической психологии, педологии, дефектологии, психопатологии, психиатрии, общественноисторической природе сознания и психологии искусства.

В. И. Овчаренко

ВЫРУБОВ Николай Алексеевич (1869— 1918) — российский психиатр, невролог и и психоаналитик. Доктор медицины (1899). Один из основателей, организаторов и лидеров российского психоаналитического движения.

Окончил орловскую гимназию (1888) и Московский университет (1893). В период учебы принял участие в работе научной антропологической экспедиции на Кавказе. Был принят в Императорское Общество любителей естествознания, антропологии и этнографии (Москва). В 1894—1895 работал в клинике душевных и нервных болезней Императорской военно-медицинской академии (Санкт-Петербург). Был принят в Общество психиатров (Санкт-Петербург). В 1895-1897 — врач Землянского уездного земства. В 1897—1900 — ординатор психиатрической больницы святого Пантелеймона (станция Удельная под Санкт-Петербургом), Совмещал основную работу с заведованием больничной патологоанатомической лабораторией и исполнением обязанностей прозектора. В 1899 защитил докторскую диссертацию «О перерождениях нервных клеток и волокон в спинном мозгу при нарастающем параличном слабоумии», рецензентом которой В. М. Бехтерев. В 1900 стажировался в Западной Европе, где слушал лекции по психиатрии Э. Крепелина, Ашаффенбурга, Э. Менделя. Жолли и др., невропатологии В. Эрба, Оппенгейма и др. и работал в лаборатории Ниселя.

В 1901—1907 — директор психиатрической лечебницы Воронежского губернского земства. Наряду с врачеванием и научными исследованиями в области неврологии, преподавал психиатрию в мужской и женской феньдшерских школах. Занимался проблемами организации психнатрической помощи в губерини, общественного попечения о душеннобольных, земского патронажа, посемейного приэрения душеннобольных и др. Курировал летнюю школьную колонию (на станции Графской). Был председателем Ворнежского отдела «Общества охранения народного здоровыя». После административной высылки из Воронежской губерние с 1908 работал в частных клиниках Москвы и психнатром в психнатрической клинике Московского университета.

Активно интересовался новыми идеями в психиатрии и психотерапии. Одним из первых российских психиатров обратил внимание на возможности психоаналитического учения З. Фрейда. Увлекся психоанализом и стал одним из его наиболее деятельных российских сторонников. В 1909 опубликовал в профессиональных журналах две статьи: «Психоаналитический метол Фрейла и его лечебное значение» и «Психологические основы теории Фрейда о происхождении неврозов», фактически ставшие одними из первых российских научных работ по психоанализу. В декабре 1909 первым из российских психиатров прочитал в профессиональной аудитории курс лекций (спецкурс) «Психоаналитический метод в изучении и терапии психоневрозов», на организованных А. Н. Бернштейном «Повторительных курсах по психиатрии для врачей» (Москва).

В 1909—1916 был директором подмосковного санатория «Крюково» для нервнобольных, где работали российские (Л. Я. Белобородов, Ю. В. Каннабих, Г. С. Чернорук и др.) и зарубежные (Г. Роршах и др.) сторонники психоанализа. Занимался психотерапией неврозов с использованием методов психоанализа. Осуществил эксперименты, в которых при психоаналитической терапии наряду с психоанализом и гиннозом использовал символы и традиции русского правоводавия.

В 1910 при активном участии психоанали-

тически ориентированных коллег-психиатров (А. Н. Бернштейна, Ю. В. Каннабиха. Н. Е. Осипова) организовал и возглавил выпуск научного междисциплинарного журнала «Психотерапия. Обозрение вопросов психического лечения и прикладной психологии», фактически ставшего первым русским психоаналитическим журналом и одним из первых в мире периодических изданий по проблемам психоанализа. Был редактором и редакторомиздателем этого журнала с первого до последнего номера (1910-1914). Способствовал превращению Москвы в один из ведущих психоаналитических центров мира. Опубликовал серию собственных статей по психоанализу.

Наряду с врачеванием занимался проблемами призрения душевнобольных преступников и различными вопросами неврологии. Преподавал психиатрию на Московских Высших женских курсах. С 1911 был секретарем Русского союза психиатров и невропатологовпринимал участие в организации издания «Справочного листка Русского союза психиатров и невропатологов» и трудов 1-го съезда Русского союза психиатров и невропатологов.

В январе 1912 был официально избран иленом «Общества свободного психоаналитического исследования» (организованного А. Адаером в 1911 и впоследствии преобразованного в «Общество индивидуальной психологии»). Стремился привлечь к работе в журнале «Психомерания» сторонников различных психоаналитических ориентаций.

С 1914 в связи с началом первой мировой войны занимался лечением и исследованием психозе и психоневрозов военного времени. Работал в московском госпитале для душевнобольных воинов, принимал участие в работе Психматрической комиссии Красного Креста. В 1917 занимался организацией Московской конференции психиатров и невропатологов, посвященной повышению эффективности врачебной помощи страдающему наседению России.

Оказал большое влияние на распространение психоаналитических идей в России, организацию российского психоаналитического движения и формирование российской психоаналитической традиции.

Автор ряда статей «К вопросу о генезе и лечении невроза тревоги комбинированным гіпно-аналитическим методом» (1910), «К психоанализу ненависти» (1911), «К психоанализу ненависти» (1911), «К психоанализу ненависти» (1914), «Святой Сатир — Флорентийская легенда. Опыт приложення психоанализа» (1914), «О границах применения посемейного призрения душевнобольных» (1905), «Психиатрические больницы Рима, Флоренции и Падум» (1911), «К оптузионный психоз и психоневроз» (1914), «К постановке вогросс о психоах и психоневрозах войны» (1915) и мн. др.

В. И. Овчаренко

ВЫТЕСНЕНИЕ — защитный механизм психики, благодаря которому из сознания изгонапостя неприемлемые для сознательного Я (Эго) переживания — влечения и импульсы, а также их производные — эмоции, воспоминания и др. Понятие «вымесиение» — одно из основных понятий в психоанализе и за его пределами не имеет специального психологического эначения.

Вытесненное из сознания забывается челом, но сохраняет в бессознательном присушую ему энергию елечения (катексис психической энергии). Стремясь вернуться в сознание, вытесненное может ассоциироваться с другим вытесненным автериалом, формируя психологические комплексы. Со стороны Я (Эго) гребуются постоянные заграты энергии на поддержание вытеснения. Нарушение динамического равновесия при ослаблении защитных механизмов — антикатексиов — может привести к возвращению вытесненного: такие случаи наблюдаются при заболеваниях, интоксикациях (например, агкогольной), а также в условиях сил. Прямое вытесненной), а также в условиях сил. Прямое вытесненной),

нение, связанное с психическим шоком, может привести к тяжелым травматическим неврозам; неполное или неудачное вымесиеиме — к образованию невротических симптомов. Полное растворение, исчезновение вытесненного имеет место лишь в редких случаях полной сублимации.

Среди психоаналитиков нет единого мнения о месте вытеснения среди других защитных механизмов. Первоначальное представление о вытеснении как главном и универсальном психическом механизме ныне уступает место взгляду, согласно которому вытеснение начинает действовать лишь после того, как не сработают другие механизмы (проекции, изоляции, реактивного образования и др.). Причиной, вызывающей еытеснение, большинство современных психоаналитиков склонны считать етрах, которым Эго реагирует в ситуации опасность.

Концепция вытеснения была применена в области этнологии Б. Малиновским (Великобритания).

Д. Н. Ляликов

Вытеснение, подавление, репрессия (позднелат. гертезью — подавление) — в психоанализе 3. Фрейда: активное неосознаваемое действие, процесс и «защитный механизм», обеспечивающие вымещение из сознания в бессоянательное какого-либо содержания и/или недоущение неосознаваемого влечения до осознания.

В общем вытеснение нарушает связь патогенной информации с сознанием. Согласно 3. Фрейду, вытеснение реализуется в виде двух фаз (стадий, ступеней): 1) первичное вытеснение предотвращает первоначальное появление импульса посредством удаления из сознания в бессознательное неприятных воспоминаний, переживаний, неприемлемых желаний и т. д.; 2) вторичное вытеснение обеспечивает удержание в бессознательном различных вытесненных влечений, желаний, стремлений, представлений и т. д. Все, вытесненное из сознания в бесознательное, не исчезает и оказывает существенное воздействие на состояние психики и поведение человека. Время от времени происходит спонтанное «возвращение вытесненного», которое осуществляется в форме симптомов, сновидений, ошибочных действий и т. д.

 Фрейд считал теорию вытеснения тем краеугольным камнем, на котором основывается все злание психоанализа.

В. И. Овчаренко

ВЫШЕСЛАВЦЕВ Борис Петрович (1877—1954) — российский философ. Доктор философии (1914), профессор (1917).

Окончил юридический факультет Московского университета (1899). Ученик российского правоведа и философа П. И. Новгородцева. До 1902 работал адвокатом, Затем изучал философию в России и Германии. В 1914 защитил диссертацию и опубликовал ее в виде книги «Этика Фихте. Основы права и нравственности в системе трансцендентальной философии». Преполавал в Московском университете, Московском коммерческом институте и Народном **VHИВерситете** А. Л. Шанявского. Участвовал в работе Вольной академии духовной культуры.

В 1922 был выслан из России. Работал в Берлине в созданной Н. А. Бердяевым Религиозно-философской академии. В 1924 перескал в Париж, где работал редактором издательства «ИМКА-ПРЕСС» и преподвал нравственное богословие в богословском институте. Участвовал в создании религиозно-философского журнала «Путъь (1925—1940), в котором опубликовал ряд своих работ. После второй мировой войны жил, работал и умер в Швейцарии.

Исследовал проблемы психологии, философской антропологии, социальной философии, этики и др. Значительное внимание уделил изучению иррационального. Подчеркивал ведущую роль интуиции в познании. В качестве одной из центральных тем творчества избрал психологию и философию «сердца». Предложил понимание «сердца» как сокровенного ядра психим и личности, обладающего вечными ценностями и обеспечивающего особую связь человека с Богом. Многократно обращался к интерпретации проблем
любви. Изучал вопросы массовой психологии.
В 30-х годах совместно с Э. К. Метнером осуществил русский перевод и издание трехтомника «Избранных работ по аналитической
психологии» К. Г. Юнеа.

В 1931 опубликовал книгу «Этика преображенного Эроса. Проблемы Закона и Благодати», в которой, используя идеи З. Фрейда,

К. Г. Юнга и А. Адлера, развил оригинальную теорию ненормативной этики сублимации Эроса — своеобразной этики творчества.

Автор ряда книг, опубликованных в Берлине, Париже, Нью-Йорке (до 90-х годов в России не издавались): «Урсская спихия у Достоевского» (1923), «Проблемы религиозного сознания» (1924), «Сердие в христианской и индийской мистике» (1929), «Философская нищета марксизма» (1952), «Кризис индустриальной культуры. Марксизм. Неосоциализм, Неолиберализм» (1953), «Вечное в русской философии» (1955) и др.

В. И. Овчаренко

## Γ

ГАБРИЧЕВСКИЙ Александр Георгиевич (1891—1968) — российский историк и теоретик искусства, литературовед, переводчик, художник. Доктор искусствоведения (1941), профессор (1941), чл.-корр. Академии архитектуры СССФ (1941).

Получил хорошее домашнее образование учителя: Ф. Корш, С. Т. Коненков, С. М. Волнухин и др.) под руководством отца — известного микробиолога Г. Н. Габричевского, В 1910 поступил на историко-филологический факультет Московского университета. В период учебы организовал «Общество любителей Гете». В 1914 ездил в Мюнкен, где слушал лекции по архитектуре и искусству в Баварском университете. По окончании Московского университета (1915) установил и в дальнейшем подперживал профессиональные и дружеские отношения с видными философами, психологами, писателями, погатами, хуложицами и т. д.

С 1918 преподавал в Московском университете и других высших учебных заведениях Москвы.

В начале 20-х годов вместе с В. Кандинским организовал физико-психологическое подделение Государственной академии художественных наук (ГАХН). В 1922 был одним из инициаторов организации и сооснователей Русского психоаналитического общества (РПСАО).

В 1923—1924 читал в Московском университете курс «Общая теория и философия искусства». С 1924 был зам. председателя (Г. Г. Шпета) философского отделения Государственной академии художественных наук.

За период с марта 1930 по ноябрь 1941 трижды арестовывался по обвинению в «антисоветской агитации и участии в контрреволюционной группе» (ст. 58, п. 10, п. 11 УК РСФСР). В первый раз дело было прекрашено за нелоказанностью обвинения: во второй раз был осужден на 3 года ссылки, освобожден досрочно; в ноябре 1941 вновь был арестован по той же ст. 58, а в июне 1942 осужден к высылке на 5 лет с запрешением проживания в режимных местностях; но в июле 1944 от лальнейшего пролоджения высылки был освобожден. По окончании послелней высылки (Сверпловская область, 1944) работал в Академии архитектуры СССР и Московском архитектурном институте (МАРХИ), откуда был изгнан в 1949 в связи с обвинениями в космополитизме. В 1950-1952 преподавал на историческом факультете Московского университета. После выхода на пенсию (1952) продолжал активную творческую деятельность.

Автор ряда трудов по истории и теории архитектуры, живописи, музыки, литературы и др.

В. И. Овчаренко

ГАНС, МАЛЕНЬКИЙ — пациент, история болезии и излечения которого описания 3. Фрейдом в работе «Анализ фобии пятилетнего мальчика» (1909). Основатель психопализ руководия лечением маленкосо Ганса и один раз лично принимал участие в разговоре с мальчиком. Положенный в основу его публикации материал был почерпнут из соответствующих наблюдений и записей отца мальчика.

Исследование возникновения, развития и изменения фобии (страха конкретного сопержания) маленького Ганса, выражавшейся в боязни быть укушенным белой лошадью, осуществлялось З. Фрейдом с трех точек эрения: в плане возможного полтвержления положений об инфантильной (детской) сексуальности, выдвинутых им в работе «Три очерка по теории сексуальности» (1905); с целью лучшего понимания часто встречающихся психических заболеваний, связанных с различного рода фобиями, включая страх перед животными; с точки зрения того, что можно извлечь из описанного конкретного случая для выяснения душевной жизни ребенка и критики обыденных представлений о воспитании летей.

На основе анализа фобии маленького Ганса З. Фрейд пришел к заключению, согласно которому у ребенка существовала двойственная установка: с одной стороны, он боялся животное, а с другой - проявлял к нему всяческий интерес, полчас полражая ему. Эти амбивалентные (двойственные) чувства к животному являлись не чем иным, как бессознательными замещениями в психике тех скрытых чувств, которые ребенок испытывал по отношению к родителям. Благодаря такому замещению произощло частичное разрешение внутрипсихического конфликта. Вернее, создалась видимость его разрешения. Это бессознательное замещение было призвано скрыть реальные причины детского страха, обусловленного не столько отношением отца к сыну, сколько неосознанным и противоречивым отношением самого ребенка к отпу.

Согласно З. Фрейду, маленький Ганс одновременно любил и ненавидел отца, хотел стать таким же сильным, как отец, и вместе с тем устранить его, чтобы занять место в отношениях с матерью. Подобные бессознательные влечения ребенка противоречили нравственным установкам, приобретенным им в процессе воспитания. Частичное разрешение этого внутреннего конфликта, разыгравшегося в душе ребенка, осуществилось путем бессознательного сдвига в лечении с одного объекта на другой. Те влечения, которых Ганс стыдился, были вытеснены им из сознания в бессознательное и направлены на иносказательный объект - белую лошадь, по отношению к которой можно было открыто проявлять свои чувства. Пятилетний мальчик, однажды увидевший во время прогулки, как упала лошадь, идентифицировал (отождествил) отца с этим объектом, в результате чего он стал держаться по отношению к отцу свободно, без страха, зато стал испытывать страх перед лошадью. За высказанным им страхом быть укушенным лошалью скрывалось глубоко лежащее бессознательное чувство того, что его могут наказать за дурные желания. Это нормально мотивированный страх перед отцом вследствие ревнивых и враждебных желаний по отношению к нему: cmpax «маленького Эдипа», который хотел бы устранить отца, чтобы остаться самому с любимой матерью.

Анализ фобии маленького Ганса привел 3. Фрейда к следующим выводам. Во-первых, в своих отношениях к отлу и матери пятилетний мальчик подтвердил все то, что в работах «Толкование сновидений» (1900) и «Три очерка по теории сексуальности» (1905) основатель психоанализа писал о сексуальном отношении детей к родителям, включая соответствующее представление об Эдиповом комплексе (эротическом влечении мальчика к матери и враждебном отношении к отлу). Во-вторых, неврозы взрослых больных можно сволить к таким же инфантильным (детским) комплексам, которые стояли за фобией маленького Ганса. В-третьих, залачу воспитания, сволившуюся к обузданию или подавлению сексуальных влечений, можно заменить другой. Основываясь на данных психоанализа о происхожлении патогенных комплексов и неврозов, можно помочь воспитателям выработать новое отношение к ребенку и слелать его при наименьших потерях в его активности «пригодным для культурной социальной жизни».

R М Пейбин

ГАРТМАН (Hartmann) Элуавл (1842 -1906) — немецкий философ. Создатель «философии бессознательного».

Из-за болезни отказался от желанной военной карьеры и занялся философией. Собственные философские воззрения развивал под влиянием идей философии Г. Гегеля. Ф. Шеллинга, А. Шопенгауэра, учения Ч. Дарвина и др. Написал ряд работ по проблемам натурфилософии, логики, эстетики, философии религии и пр.

Опираясь на философскую традицию и анализ ее, предпринял попытку доказать, что в основе всего существующего сущего лежит бессознательное начало как единство воли и представления, обусловившее возникновение Вселенной, жизни и развития.

Исследовал роль бессознательного в мышлении, чувственном восприятии, истории и пр. Осуществил сравнительный анализ бессознательного и сознания в человеческой жизни: выдвинул идею примата бессознательного и понимание его как сферы, нелоступной сознанию. Особенно отметил, что утрата сферы бессознательного равнозначна утрате жизни.

Считал мировой процесс целенаправленным, но неразумным, несмотря на постоянную борьбу в нем разума и воли. Оценивая наш мир как плохой, все же считал его наилучшим из миров.

Автор книги «Философия бессознатель-

ного» (1869; рус. пер. «Сущность мирового процесса, или Философия бессознательного». 1876) и др. работ, оказавших влияние на развитие психологии и философии.

В. И. Овчапенка

ГВАТТАРИ (Guattari) (1930 -Феликс 1992) — французский философ и психиатр. Олин из созлателей шизоанализа.

Осуществил цикл работ по исследованию шизофрении. Проявил интерес к психоаналитическим идеям, но впоследствии выступил с критикой концепций З. Фрейда, Ж. Лакана, Г. Маркузе и других психоаналитиков различных ориентаций. Предложил расширительное понимание бессознательного как структуры внутреннего мира инливила и чего-то разбросанного вне его, воплощающегося в различных поведенческих актах, предметах, атмосфере времени и т. д. Разработал концепцию «машинного бессознательного», согласно которой бессознательное наполнено всевозможными абстрактными «машинизмами», побуждающими его к производству и воспроизводству различных образов, слов и желаний, Особое внимание уделял разработке теоретических проблем «производства желания» как совокупности пассивных синтезов самопроизволства бессознательного.

В 70-х голах совместно с философом Ж. Делёзом разработал концепцию шизоанализа, в значительной мере направленного на преололение психоанализа и критику капитализма в его связи с шизофренией. Иногда квалифицировал шизоанализ как одну из форм микрополитической практики. Принимал активное участие в различных акциях левого движения.

Автор книг «Капитализм и шизофрения» (совм. с Ж. Лелёзом: т. 1 — «Анти-Эдип». 1972; т. 2 - «Тысячи плато», 1980) и др.

В. И. Овчаренко

ГЕНИТАЛЬНОСТЬ — понятие, использо-

ванное З. Фрейдом при рассмотрении стадий, этапов или фаз сексуального развития ребен-

- ка. В классическом психоанализе выделялись две фазы организации сексуальной жизни человека: прегенитальная (догенитальная) фаза, когда гениталии (половые части тела) не приобретают самостоятельного значения и не играют преобладающей роли в человеческой сексуальности, и генитальная фаза, на которой наблюдается объединение частных сексуальнок влечений и подчинение их примату генитальности.
- В «Трех очерках по теории сексуальности» (1905) З. Фрейд выступил против обыленных представлений о человеческой сексуальности, которая связана с половым созреванием и генитальной деятельностью, направленной на продолжение рода. В лекциях по введению в психоднализ (1916-1917) он более четко выразил эту мысль, проведя сравнение между сознанием и психикой. По его мнению, как сознание и психика не являются одним и тем же (наряду с сознанием психика включает в себя бессознательное). так и генитальное не тождественно сексуальному, цели и формы проявления которого не сводятся целиком к продолжению человеческого рода.
- 3. Фрейд исходил из того, что с самого начала своей жизни ребенок имеет сексуальные влечения, первоначально не связанные с сексуальной деятельностью. Инфантильная (детская) сексуальность направлена прежде всего на определенные эрогенные зоны ребенка (части тела, доставляющие ему удовольствие). Среди них в инфантильной сексуальности важную роль играют оральная и анальная эрогенные зоны. Гениталии не являются носителями ранних сексуальных переживаний. Сексуальные проявления эрогенной зоны, относящейся к половым частям тела, составляют начало позднейшей нормальной половой жизни человека. Будущий примат этой эрогенной зоны в половой деятельности утверждается благодаря онанизму, от которого, как считал З. Фрейд, «вряд ли кто-нибудь своболен».

В детском возрасте наблюдается самостоятельное стремление ребенка к разглялыванию и показыванию себя. Маленький ребенок, по выражению З. Фрейда, «бесстылен» и в раннем возрасте проявляет удовольствие от обнажения своего тела и показа половых органов. Позднее, когда чувство стыда достигает некоторого развития, у него обнаруживается склонность к разглядыванию половых органов других лиц. У детей обоих полов влечение к познанию полчинено сексуальности. Оно направлено на сексуальные проблемы и связано с созданием первых инфантильных (детских) теорий о рождении. Предположение о существовании у всех людей мужских гениталий составляет, согласно З. Фрейду, примечательную и важную по своим последствиям инфантильную сексуальную теорию, которая сопровождается возникновением у мальчика «комплекса кастрации», а v левочки - «зависти к пенису».

Проводя различие между прегенитальной и генитальной фазами организации сексуальной жизни человека, З. Фрейд первоначально полагал, что роль гениталий в раннем детстве весьма незначительна. В дальнейшем это представление о примате гениталий у взрослых по сравнению с детьми его не удовлетворило. Со временем он высказал идею, согласно которой близость детской сексуальной жизни к жизни взрослых заходит значительно дальше, чем принято считать. Во всяком случае, З. Фрейд пришел к заключению, что в ходе развития инфантильной сексуальности интерес к гениталиям и пользование ими приобретает важное значение, мало уступающее по их значению в период половой зрелости. Он стал говорить об «инфантильной генитальной организации», имеющей свою специфику и отличающейся от окончательной генитальной организации взрослых. Специфика инфантильной генитальной организации состоит в той роли, которую играют мужские гениталии для обоих полов. Речь идет о том, что в рамках инфантильной генитальной организации наблюдается, по словам 3. Фрейда, «не примат гениталий, а примат фаллоса».

С точки зрения основателя психоанализа, гениталии не проделали развития в сторону «эстетического совершенствования». Они остались по-прежнему животными, поэтому любовь в своей основе является в настоящее время точно такой же, какой она была на заре становления человека. В этом плане необходимо считаться с тем, что невротические заболевания могут быть связаны с конфликтами, обусловленными не только столкновением сексуальных влечений с нравственными ограничениями, но и тем отвращением к гениталиям, которое характеризует некоторых людей. Гениталии другого пола сами по себе могут быть предметом отвращения, и это составляет «характерную черту всех истеричных больных».

В. М. Лейбин

ГЕНИТАЛЬНЫЙ ХАРАКТЕР (от лат. genitalis - половой, детородный и греч. charakter - печать, чеканка) - совокупность устойчивых черт личности, проявляющихся в свободном, нестесненном, лишенном страха и вины, полноценном отношении человека к сексуальной жизни. Не следует смешивать часто используемые в психоанализе термины «сексуальность» и «генитальность», несущие различную смысловую нагрузку. Первый из них фиксирует процесс сексуальной жизни человека в целом, включая детскую инфантильную сексуальность, ее «прегенитальные» формы (оральная и анальная эротика, автоэротизм); второй означает преимущественно сексуальность взрослого человека.

Генитальный характер возникает и формерется на определенном этапе динамики сексуального вечения, связанного с нормальной гетеросексуальной ориентацией человека, со всей красочной гаммой его здоровых мощионально-эротических переживаний. В отличие от невротического характера (садистского, мазохистского и др.) генитальный характер служит выражением и проявлением нормальной, здоровой, полноценной сексуальной любеи полов.

3. Фрейд определям генитальный характер какую продуктивную ориентацию сексуальной жизни человека, в которой оральное и анальное либидо угратили свое доминирующее значение и которая развивается в дальнейшем под определяющим воздействием нормальной, генитальной сексуальности. Однако З. Фрейд и другие ведущие теоретики классического нереформированного периода в психоанализе специально не занимались изучением проблем этого типа жарактера. Главные свои усилия они сосредоточили на анализе различных видов и форм невротического, девиантного (откноняющегося) характера.

Впервые в психоанализе теорию формирования и структуры генитального характера разработал В. Райх. Создавая эту теорию, он сконцентрировал свои усилия на проблеме обретения человеком сексуального здоровья, связанного со способностью полностью вовлекаться в спонтанные и непроизвольные движения тела в процессе оргазма («оргазмная потенция»). В. Райх обнаружил, что ни один невротик не обладает такой способностью. Человек с генитальным характером обладает продуктивным стремлением к саморегуляции в жизненном процессе, разрешению возникающего конфликта с репрессивной средой, в то время как человек невротического характера (например, мазохист) полностью лишен такого стремления. Поскольку существенные потенциальные структуры генитального характера начинают развиваться уже в раннем летстве, то его идеологическое и психологическое воспроизводство осуществляется через семью, за счет устранения Эдипова комплекса, подчинения власти отца, элиминации (исключения) подавленных сексуальных влечений ребенка.

В структуре характера В. Райх выделил три основных аспекта: генитальный, связан-

ный с процессом формирования сексуального здоровья человека; антисоциальный (агрес-сивные импульсы, разрушительные вемечения) и репрессивный (подавление обществом и культурой сексуальных влечений и потребностей человека). Структура характера — это своеобразная «защитная броня», предохраниющий человека от репрессивных воздействий общества и семым. Она возникает еще в период раннего детства и продолжает формироваться в течение всей жизни человека, являясь, по словам В. Райха, «концентрированным социологическим процессом данной эпохи».

Процесс формирования генитального хапактера В Райх связывал с устранением «сексуальноотрицающей эгоструктуры» невротической личности, ориентированной на репрессивное полавление естественных проявлений побви. Такая структура, по мнению В. Райха, существует и функционирует в условиях тоталитарно-репрессивного общества. принудительной семейной морали и авторитарного воспитания. безжалостно полавляюших сексуально своболные наклонности человека. В. Райх неизменно полчеркивал, что в человеке с генитальным характером отсутствуют или свелены к минимуму саломазохистские черты невротика (вина, страх, покорность, самочничижение). В своих жизненных опиентациях и установках такой человек полностью отдается переживаниям любви, сбрасывая с себя «панцирь» садомазохистской зашиты

Сущностной основой генипального харакдая виляется способность человека управлять сексуальной энергией либидо, его стремление к насыщенной половой жизни, к свободному достижению оргазма и сублимировалию. В отличие от узкосексологического понятия телесного оргазма как сладострастное опущения полов, завершающегося чувством полового удоалетворения, В. Райх вкладывал в это понятие более широкий социокультурный смысл: он имел в виду стремление человека к естественной, свободнотекущей жизни, любеш, тармонии, красоте, к полноценному наслаждению ими. Он мечтал о том 
времени, когда в результате «сексуальной революдиш» будет создана «Планетарная община 
Земли», состоящая из свободных, подлинно 
раскрепоценных людей.

М. С. Кельнер

ГЕРМАФРОДИТ — обоеполое существо, символ первоначального единства, в котором мужское и женское начала слиты друг с дру-

Слово «гермафродит» впервые появилось в ревенегреческих мифах: так звали сыла вестника богов Гермеса и прекрасной Афролиты — богини любеи. Гермафродита полюбила нимфа источника Салмакида, но коноша, увы, не ответил на ее чувства. Тогда боги, вняв мольбе нимфы, навеки соединили ее с воллюбленным — их тела срослись в одно лягилося существа.

Позже этот персонаж стал символом единения мужского и женского начал. В средние века алхимики писали о нем как о конечной цели трансформации — множества алхимических превращений, после которых человек приходит к своему истинному Я. Это — совершение мистического брака, когда наступает конец всякой двойственности, всяким противолечиям.

Разделение на мужское и женское начала на Востоке эти начала называют Инь и Ян. В любом явлении или предмете присутствуют эти два начала, они проявляются везде и повсюду и не существуют одно без другого. Инь — это женское начало, оно холодное, темное, земное, материальное; Ян — мужское начало, оно связано с теплом, светом, небом, духом. В любом человеке присутствуют оба этих начала, но одно из них преобладает (что связано не только с полом, но и с характером человека, родом его занятий и т. д.). Залача человека — поддерживать должный багание человека — поддерживать должный багание между Инь и Ян в самом себе, иначе у него возникают болезни тела и духа. Многие восточные меторы лечения заболеваний основаны именно на этих воззрениях — врач прописывает своему пациенту лекарства, физичестие утражения и определенную диету с тем, чтобы восстановить баланс Инь и Ян. В восточной традиции символом такого единства является малфала — матический круг, олицетворяющий взаимопроникновение мужского и женского начал, состояние мира и гармонии.

Западная культура традиционно считается более «воинственной», целиком построенной на конфликтах и противоречиях. Не случайно очень многие «люди Запада» на пути своего духовного поиска обращаются к мудрости даосов и будлистов, изучают культурные традиции Индии и Китая.

Стремление к миру и гармонии общее для всех людей и для любой культурной традиции. И у западных мистиков и эзотериков, и у древних и современных философов можно обнаружить мысли о возвращении к изначальной целостности, а один из символов этого состояния - образ Гермафродита. В определенном смысле он схож с восточным изображением мандалы - гармонии между Инь и Ян. Гермафродита сравнивают также с египетским богом Озирисом - богом плодородия, олицетворявшим ежегодно умирающие и воскресающие силы природы. К образу Гермафродита не раз обращались в своих произведениях писатели-мистики. Один из них - писатель конца XIX в. Г. Майринк, чей литературный жанр определяют как «черный романтизм» или «магический реализм». Устами одного из своих героев он рассказал легенду об одной таинственной улице Старой Праги, где в конце времен должен поселиться Гермафродит. «Существует старинная легенда о том, - говорит этот герой, - что там наверху, на улице Алхимиков, стоит дом, видный только в тумане, да и то только счастливцам. Он называется: «Дом последнего

фонаря». Тот, кто днем бывает там, видит только большой серый камень, за ним — крутой обрыв...

Под камнем, говорят, лежит огромный клад. Камень этот будто бы положен «орденом азиатских братьев» в качестве фундамента для дома. В этом доме, в конце времен, должен поселиться человек... лучше сказать, Гермафродит... Создание из мужчины и женщины. У него в гербе будет изображение зайца... Между прочим, заяц был символом Озириса, и отсюда-то и происходит наш обычный пасхальный заяц». Эта легенда иносказательное повествование о луховном пути человека. Только поднявшись над противоречиями и конфликтами повседневной жизни, соединив в гармонии мужское и женское начала, человек способен «овладеть кладом», поселиться в доме, невидимом для простого смертного, обрести свое «духовное Я».

Пожалуй, отношения между мужским и женским началами - основная тема большинства психоаналитических исследований и размышлений. К. Г. Юнг, отличавшийся особым интересом к древним эзотерическим доктринам, обращал внимание на интерес алхимиков к образу Гермафродита. Однако он полагал, что алхимики заблуждались, выражая цель своих духовных исканий этим символом. К. Г. Юнг считал образ Гермафродита грубым, уродливым и противопоставлял ему другой символ целостности (также заимствованный из древнегреческой мифологии) - образ Андрогина. Гермафродит, по мнению К. Г. Юнга, олицетворяет скорее изначальную целостность, когда мужское и женское просто еще не отделены друг от друга. Другим символом такого состояния является уроборос - змей, кусающий свой собственный хвост. Это - бессознательное противоположностей, присущее тому состоянию, когда человек только что появился на свет и еще не успел осознать свою половую принадлежность. Этот образ олицетворяет темноту и саморазрушение и

вместе с тем — плодородие и творческую потенцию. Но тогда Гермафродит скорее символизирует то состояние первыачальной гармонии, которое существует еще до появдения сознания, предшествует возникновению противоположностей и конфликтов. Поэтому он — скорее «отправная точкапти издиаздуащии, а вовсе не его цел.

Использование образа Гермафродита К. Г. Юнг считал уместным лишь на самых начальных стадиях работы с клиентом. Истинной же целью духовной работы он полагал не бессознательное единство противоположных начал, а их сознательный синтез. Дело в том, что невозможно обрести свое неповторимое «духовное Я», не пройдя все стадии алхимической трансформации, не прожив в своем личном опыте все присущие миру противоречия и не найдя своего собственного способа справиться с ними. Или, пользуясь терминами К. Г. Юнга, для того чтобы прийти к своей самости (аналог «духовного Я»), необходимо полностью пройти весь путь индивидуации - от первой его ступени до последней. Если Андрогин символизирует гармонию между сознанием и бессознательным, а достижение этого состояния требует согласованных усилий ума и интуиции, то образ Гермафродита есть скорее пассивное растворение в бессознательном. Образы Андрогина и Гермафродита во многом сходны друг с другом, они символизируют очень похожие по внутреннему ошущению состояния души, но соответствуют разным этапам духовного пути человека.

С. В. Маслова

ГЕРОЙ (англ. Hero, пем. Heros — миф. герой, при объчном Held). Первоисточником отого слова является греч. проб. — «вождь», «герой», «славный муж». Отсюда через лат. heros — «герой», «полубог».

Герои — мифические персонажи, имеющие частично божественное происхождение, т. е. стоят на промежуточной ступени между

богами и людьми или не принадлежат к числу богов вовсе. Один из самых известных мифов, миф о герое, существовал еще в доисторические времена, его знали в эпоху средневековья, встречается он и в современном мире, особенно у диких племенных сообществ. В мифологических сюжетах о герое, характерных практически для всех сказок и легенд Востока и Запада, наблюдается некая универсальная схема их построения. По такой же единообразной модели развиваются и героические сновидения современного человека, формируется современная фантастическая литература о звездных войнах. Сходство, существующее между бытующими в разных культурных мирах многочисленными эпосами, дегендами и сказаниями о героях, наводит на мысль об универсальных психологических истинах, лежащих в их основе. Герой находится в постоянном процессе перехода: от момента его зачатия до смерти он проходит множество этапов (с важными функциональными значениями в психологии развития личности), следующие друг за другом почти в одинаковой последовательности.

Изучению строения и структуры мифов, сказок, легенд посвящали свои труды многие ученые. Английский этнограф, исследователь первобытной культуры Э. Тейлор (1832-1917) в своей книге «Первобытная культура» впервые обратил внимание на образец мономифа. Австро-американский психоаналитик О. Ранк (1884-1939) в труде «Миф о рождении героя» представил некий алгоритм развития сказочных сюжетов о герое, таких, как: рождение героя в результате не совсем обычных обстоятельств (непорочное зачатие); преследования, которым он подвергается в младенчестве и детские годы (попытки убить его): приемные родители (героя тайно похищают и воспитывают в далекой стране); достижение зрелости; победа над драконом, ужасным зверем, царем своего будущего царства: женитьба на принцессе: восществие на царский трон; лишение его престола в результате утраты благорасположения божественных сил или своих подданных; спасение бестетьм (керой направляется в путешествие с опасными препятствиями и преследованнями с стороны потусторонних сил); победа геров над потусторонними силами; возвращение героя — обладателя силы, способной приносить люзям благо.

Отечественный литературовед В. Я. Пропп (1895—1970) в своих фундаментальных трудах по теории и истории фольклора («Морфология сказки» и «Исторические корни волшебной сказки») дал глубокий анализ построения легенд и сказок, в частности «проспедилути героя. В его модели приводится свыше 30 основных стадий сказки, и практически все они имеют глубокое психологическое значение.

Нараду с такими интерпретациями мифа, как аллеторическая (иносказательная, с возможностью переносного истолкования) и эвгемерическая (объяснение происхождения религии по смертным или прижизненным обожествлениям знаменитых или наделенных властью людей — царей, мудерцов и героев), ритуально-социологическая (миф как форма бытия со своими правилами поведения, ритулами), в связи с развитием глубинного психоанализа стоит психологическая интерпретация мифа, представляя его в совершенно ином свете.

С психоаналитической точки эрения герой представляет волю и способность индивида добиваться своего, претерпевать неоднократные превращения в поисках целостности — синиства личности как целого. При этом целостность героя подразумевает способность не только противостоять препятствиям на пути достижения своей цели или победы, но и сознательно выдерживать напряжение противоположностей.

Стадии путешествия *героя* в сказаниях и легендах соответствуют стадиям «внутреннего» путешествия индивида в процессе его психического и духовного развития. Эта схема имеет психологическое значение для отдельного индивида, который старается обнаружить и утвердить свою личность. Любой героической характеристике мифа или сказки соответствует добродетель, необходимая для победы над хаосом и искушениями темных сил. Слабость, проявляемая героем на первоначальной стадии своего путешествия, компенсируется помощью покровителей, которая дает ему возможность исполнить сверхчеловеческие задачи и без которой он не смог бы справиться с ними. Эти всесильные покровители и попечители героя вселяют в него ту силу, передают ему те знания, которых недостает его целостности и личности в целом. Для достижения единства личности как целого и формирования наиполнейшего человеческого потенциала индивиду важно осознать свои сильные стороны и слабости (осознание тени), столь необходимые герою для преодоления жизненных трудностей. Тень - совокупность всех низших черт характера - постоянно присутствует в качестве компонента личности. Этот отрицательный образ (часто представляемый в юной форме), встречаюшийся в народных фольклорах и феноменологии сновидений, и должен быть выявлен с помощью образа мудрого старца, мага,

Исследования многих ученых показали, что в основе мифологии лежит психология. Через чудесные истории об отлучении героя от дома, испытании героя, его борьбе с врагом, оказании помощи герою, победе героя. его возвращении и воцарении выражаются бессознательные желания, стремления, напряжения, лежащие в основе сознательной жизни человека. Начало психоаналитического понимания мифа положил фрейдовский анализ легенды об Эдипе. Но если З. Фрейд вилел в мифе сублимацию сексуального поведения индивида, то в отличие от него К. Г. Юнг рассматривал его как отражение фундаментальных образцов человеческой духовной жизни. К. Г. Юнг обнаружил их в повторяющихся во всех культурах прообразах, в частности *архетипе героя*. По его наблюдениям, наиболее распространенным символом либидо является образ человека как *героя* и его главная залача — побелить себя.

Путь гелоя — это процесс индивидуации человека, совершаемый им на протяжении всей жизни. По анапогии с трупным и опасили путем зопод инпивил в обретении самости вовлечен в коуг очень серьезных луховпсихологических проблем. По К. Г. Юнгу, все пюли изначально обладают чувством целостности, ошущением самости. Со временем, в процессе развития личности из первоначального состояния пелостности формируется эго-сознание, направленное на постижение своей относительной независимости. Перемена к зрелой установке требует определенной фазы перехода, выражаемой в разнообразных формах архетипа посвящения гелов В мифах и сказках олинокое путеществие или странствие героя часто является символом освобождения, приносимого перехолом. В первой половине жизни (до 35-40 лет), когла человек еще привязан к ролительской семье, переходы, перемещения переживаются как посвящение, в котором следует учиться самому предпринимать решающие шаги в жизни.

Битва героя с чудовищем и его победа над ним часто символизирует освобождение фигуры анимы (бессознательной, женской части личности мужчины) из материнского чрева, необходимое мужчине для достижения взрослого духовного взаимоотношения с женщинами. Только путем героического действия своего Зго мужчина в состоянии освободить себя от своей матери.

К. Г. Юнг в фундаментальном труде «Либидо, его метаморфозы и символы» привел следующее наблюдение:

«Чтобы утешить гнев страшной матери, жертвовали прекраснейшую женцину как символ своей libido. Смягченными формами подобных жертв являлись жертвы перворожденных и различных ценных домашних жи-

вотных. Другим идеальным случаем является самооскопление при служении матери, кяж ченной же формой этого — обрезание. При этом жертвуют по крайней мере частью себя самого. Подобные жертвы, предметы которых в идеальных случаях символизируют libido, уволящую от матери, являются символическим отказом от жизни, совершенным для того, чтобы вновь получить ее. Символ жинотного является до некоторой степени лишь частью тероя; он жертвует, то есть символически отказывается лишь от животной своей поимодых.

Далее в этом же труде К. Г. Юнг писал:

«Путем отказа от мужественности по отношению к своей первой возлюбленной женственный элемент с могучей силой вылвигается на первый план - отсюда и тот резко выраженный андрогинный характер у умирающих и воскрещающих спасителей Что герои - это всегла странники, представляет собою психологически всегла ясный символизм: странствование есть образ страстного томления, желания, не знающего покоя, не находящего нигде своего объекта, ибо оно ищет, само того не зная, утерянную мать. На основе странствования сравнение с солнцем становится легко понятным и пол этим углом зрения. - поэтому-то герои и подобны всегла странствующему солнцу, из чего иные считают себя вправе сделать тот вывод, что миф о герое есть миф о солнце. Но мы лумаем. что миф о герое есть миф нашего собственного страдающего бессознательного, которое испытывает неутоленное и лишь релко утолимое страстное томление по всем глубочайшим источникам своего собственного бытия, по чреву матери и в лице ее по обшности с бесконечной жизнью во всех несметных проявлениях бытия».

Одним из основных подвигов героя в мифах является преодоление им трудностей при совершении ночного морского путешествия и победа над морским чудовищем (кит, большая рыба, дракон) в результате сражения с ним. Обычно морское чудовище проглатывает его. Находясь внутри, герой повреждает или огрезает жизненно важный орган морского чудовища. Гибель чудовища происходит в результате зажигания героем огня в его треве, что символизирует порождение жизни, восход солнца. Чудовище погибает, и его тело выносится морем на берет, где с помощью птии герой выходит на свет.

Ярким примером неизменности строения, образца героических историй может служить один из первых рассказов о *герое* — поэма о Гильгамеше, пришедшая к нам из древней цивилизации шумеров.

Путь Гильгамеша — это переживание мучительного процесса трансформации индивида от несовершенного состояния души в начале жизненного пути до обретения на собственном опыте сокровенного знания, мудрости. Позднее героико-мифологическая основа биографии егроя встречается в истории путешествия Одиссея, которую называют возвращением домой (путь индивидуации — духовная одиссея индивида). Известный мотив ухода из дома и возвращение домой в многочисленных вариантах часто встречается в сказках и повествованиях (евангельская притча о блудном сыне).

Несколькими тысячелетиями позднее с аналогичным мотивом мы встречаемся в различных романах о доблестных рыцарях. Психология рыцарского движения дала мужчине ценный совет, как относиться к своей внутренней фемининности (аниме). О героических подвигах Парсифаля в поисках Священной Чаши повествовал один из самых распространенных и известных западноевропейских средневековых мифов — летенда о Грава. Эта легенда — история о происходящем во внутреннем мире мужчины, об интеграции бессознательного фемининного элемента, о процессе мужской индивидуации.

К. Г. Юнг считал, что современная психология должна иметь дело с продуктами бессознательной фантазии, в том числе и мифологическими мотивами, которые служат заявлениями *психики* о себе, так как предпосылки мифообразования представлены в структуре *психики* индивида.

Т. Э. Мариносян

Герой — глубинный образ, присутствующий в человеческой психике и побуждающий к преодолению препятствий, достижению своей цели

В любой сказке, романе или истории обязательно есть *герой*. Без него невозможен ни один сюжет. Каждый человек также в определенном *смысле* является *героем* истории своей жизни.

К. Г. Юж писал, что мифы и волшебные сказки — это своего рода картография бессознательного, а путь героя — символическое выражение наилучших способов достижения цели. Путещиствие героя есть путь к самой сути своей луши, к гармонии с миром и с самим собой. В аналитической психологии этот путь называют индеморуацией.

В своей личной истории человек становится героем тогда, когда он начинает обретать независимость в своих взглядах и суждениях, выбирает свой собственный жизненный путь. В сказках ланный момент обычно изображается так: герой прощается со своими родителями и отправляется на поиски приключений. В реальной жизни это не всегда бывает напрямую связано с уходом из родительского дома: речь идет прежде всего о психологическом отделении от родителей, об умении принимать решения и брать на себя ответственность. Герой готов отправиться в путь, когда у него появляется тяга к неведомому, желание «освоить новые земли», будь то неизведанные материки, тайны природы или что-то другое... К. Г. Юнг назвал это состояние «зов к приключению». В любом случае, для того чтобы прикоснуться к чему-то неизведанному, человек должен прежде всего изменить свою собственную жизнь, самого себя. Путеществие сказочного героя за тридевять земель, его сражения с драконами, встречи с лобрыми и злыми вопшебниками, с прехраеной принцессой — все это метафорические изображения странствий человека в мире его собственной души, его знакомства с архетипическими персонажами, каждый из которых составляет часть его внутреннего мира. частици его личности.

Начинается путеществие героя с того, что он оказывается в каком-нибудь необычном, таинственном месте, где все для него незнакомо. В начале он чаше всего растерян, не знает, что ему нужно делать, т. е. ему еще только предстоит научиться правильно себя вести в этом новом для него мире. С точки зрения психоанализа это событие - метафорическое изображение погружения в бездны бессознательного, в его хаос и неопределенность. Здесь герой встречается со своей *тенью* — теми частями самого себя, которые он раньше не замечал или не признавал своими. Сказочный герой часто оказывается в стране мертвых - «в мире теней» - и рискует сам стать тенью, если не сумеет победить врагов и отыскать союзников.

Погружение в темные глубины бессозмамельного, как правило, вызывает ужас, како под человек исплътывает во время ночных кошмаров. Однако, не пройдя это испытание, герой не сможет прийти к конечной цели своето пути. К. Г. Юне писат: «Цель нисхождения, как универсально показал миф о герое, состояла в том, чтобы показать, что только там, где опасно бодная бездла, пещера, лес, остров, замок и т. п.), можно найти «труднодоступное сокровище» (драгоценность, деву, напиток жизин, победу над смертью)»,

Но не только через битвы и сражения необходимо пройти герою в «край теней». Здесь подстерегает его и другая опасность — остаться в этом мире навсегда, поддаться его колдовским чарам и самому стать ленью. Например, герой оказывается на дне моря и морской парь обещает ему отдать в жень вою дочь-красавицу, да еще с богатьм приланым. Он может стать сказочно богатым и могущественным, но только в одном случае - если останется здесь навсегда. В других сказках прекрасная фея обманом завлекает героя в свои владения, поит его колдовским зельем, чтобы он уснул или потерял память... Словом, обитатели мира теней предыцают героя богатством и властью, пытаясь заставить его забыть о цели своего пути. Стоит герою поддаться на это искущение - и подаренные ему сокровища оказываются черепками, а очаровательная фея — отвратительной ведьмой. Но если ему удается выдержать и это испытание, то он получает шедрые дары (ковер-самолет, волшебную палочку или чудодейственный эликсир), которые помогают ему добиться цели.

- Одержав победу над врагами, преодолев все соблазны и искушения, герой достигает. своей цели - получает волшебное сокровище. Но кроме того, что не менее важно, в путеществии он встречает свою невесту. В разных сказках это происходит по-разному. Иногда сюжет начинается с того, что герой встречается с прекрасной девушкой и хочет на ней жениться, но злой колдун похищает ее. Тогда герою приходится проделать далекий путь, прийти в замок злодея и сразиться с ним, чтобы спасти свою невесту. Иногла невеста сама заставляет героя пройти через испытания, прежде чем отдать ему руку и сердце. Только проявив мужество и отвагу, одержав победу над силами зла, герой празднует свадьбу. Психологически это означает очень важный шаг на пути к своей целостности встречу с Анимой. Мужчина знакомится с женской стороной своей личности, со своими представлениями о женственности, как таковой. Объединение в человеке мужских и женских черт характера, двух разных половин его души метафорически называют «алхимической свадьбой», поскольку изменения, происходящие при этом с человеком, кажутся чемто волшебным, похожим на чудо. Внешне это проявляется в том, что его отношения с противоположным полом становятся более гармоничными.

Путь героя — путь взросления, который позволяет мальчику стать мужчиной. В разных культурах этот путь выглядит по-разному. В первобытных племенах существовал обряд инициации, когда мальчик, достигший определенного возраста, должен был пройти испытания, например показать свое мастерство воина, охотника и т. п. В современном обществе подобные ритуалы отсутствуют, поэтому каждый человек встает на свой «путь героя» тогда, когда сам ощущает в этом необхолимость, что дает определенные преимущества, поскольку предоставляет каждому свободу выбора для обретения собственного пути, но при этом создает и определенную опасность: если человек не сможет сам решиться ступить на этот путь, полный неожиданности, то он рискует на всю жизнь остаться «младенцем» - психологически незрелым человеком, неспособным брать на себя ответственность.

В сказках о герое рассказывается прежде всего о мужском пути индивидуации. Что касается въросления женщины, то этот путь остается довольно туманным и загадочным. Он мало исследован и культурологами, и класси-ками псикологии. К. Г. Юне писал, сравнивая мужской путь индивидуации с женским, что первый из них прямой и напористый, как полет выпущенной из луха стрелы, а второй — подобен странствию в лабиринте, где цель скорее интумтивно угадывается, а не ставится сознательно еще перед началом путешествия. Сказочные и метафорические изображения женского пути к тармонии и изображения женского пути к тармонии и синнетву еще ждут своих исследователей.

С. В. Маслова

ГИПНÓЗ — необычайное, похожее на сон состояние человека

Люди очень давно обратили внимание на это явление. Его название происходит от имени древнегреческого бога Гипноса, сына богини ночи. Греческие мифы изображали его в виде прекрасного юноши с крыльями и чудесным жезлом, от прикосновения которого люди погружались в сладкий сон. Противиться его воле не могли ни люди, ни боги, ни даже верховный бог — могучий Зевс. Любому мог он сомкнуть очи глубоким еном.

Гипнотическое состояние может наступить благодаря специальным действиям другого человека - гипнотизера, но возможно и самостоятельное погружение в такое состояние. Для этого, например, можно долго смотреть на пламя свечи или на какой-нибудь небольшой блестяший предмет. Погружению в гипноз способствует создание особой атмосферы: спокойная, расслабляющая музыка, полумрак, мягкое, удобное кресло. В подобной ситуации, находясь в гипнотическом состоянии, человек может совершать необычные действия, не характерные для него в повседневной жизни. Например, тело становится таким сильным и гибким, что человек может выполнить умопомрачительные гимнастические трюки, или память вдруг просветляется настолько, что он вспоминает стихи, которые слышал в далеком детстве, и читает их от начала до конца.

Еще в древности, вызывая такие состояния, шаманы и знахари быстрее и надежнее излечивали многие болезни. Кроме того, находились люди, которые использовали ешноз сцелью подчинить кого-то своей воле, заставить его действовать в собственных интересах. А «механизм» этого подчинения довольно прост. В памяли ченовека, находящегося под ешпиозом, можно так «стереть» некоторые события, что и после возвращения в обычное остояние он не сможет вспомнить о них. Данное свойство ешпиоза давно привлекло к себе внимание не только целителей, но и разного рода махинаторов.

В психологии и психотерапии исследование возможностей гипноза начал Ф.-А. Месмер, автор теории «универсального флюида». Он полагал, что причиной гипнотического - 139 -

состояния служит воздействие на человека магнетизма - особой силы, пронизывающей всю Вселенную. Однако Французская академия объявила эту силу несуществующей, а все мелицинские эффекты, полученные Ф.-А. Месмером. - игрой воображения. Лишь столетие спустя врачу Ж. Шарко удалось, что называется, восстановить гипноз в правах и сделать его предметом научного изучения. Он обратил внимание на схолство межлу гипнозам и теми состояниями, которые возникают при некоторых заболеваниях. Дело в том, что иногла врачам не удавалось найти никаких физических причин, отклонений, способных вызвать тот или иной недуг у пациента. Тем не менее по неизвестным причинам человека. например, «разбивал паралич», хотя никаких признаков настоящего паралича не было, или он начинал ощущать боли в совершенно здоровом желудке и т. л. Сейчас такие заболевания называют психосоматическими, поскольку их причина кроется не в физических расстройствах, которых может и не быть, а в особенностях психологического состояния пациента, вообще в изначальных свойствах его психики.

Ж. Шарко обнаружил, что при помощи зипиоза можно устранять симптомы многих болезней, которыми на самом деле люди еще не страдают. Его работа с больными истерическим параличом произвела большое впечатление на молодого З. Фрейда, обучавшегося тогда в Париже. Ж. Шарко погрузил в типнотическое осстояние женщину, у которой были парализованы обе ноги, и сказат ей: «Встань и иди!» Женщина поднялась на ноги и прошлась по комнате, не испытывая никаких затруднений, но после того как она вернулась в обычное состояние, ее ноги вновь оказались парализоваными.

Благодаря работам Ф.-А. Месмера стало известно, что при помощи гипноза можно избавить больного от недуга или, по крайней мере, облегчить его страдания. Эти наблюдения сыграли большую роль в развитии психотерапии, поскольку выяснилось, что лечить полобные заболевания нужно не столько лекарствами, сколько психологическим путем. 3. Фрейд высказал предположение, что если удастся раскрыть тайну гипноза, то это поможет пролить свет на тайну психосоматических заболеваний.

Исследование гипнотических состояний слелало очевидным еще один любопытный факт: огромную роль в сеансах гипноза играет личность гипнотизера, его умение устанавливать совершенно особые доверительные отношения между ним и пациентом. Позже Фрейд создал теорию о трансфере — перенесении пациентом своей психической энергии, своих чувств и переживаний с личности какого-либо близкого человека на личность психоаналитика. Чаше всего в своем аналитике пациент видит сильного и мудрого отца, Соответственно аналитик отвечает на это контртрансфером, т. е. ответным переносом на паниента своих отновских чувств. В дальнейшем отношения между психотерапевтом и пациентом становятся одной из главных тем для дискуссий и обсуждений. «Родство» психоанализа и гипноза заключается еще и в том, что тот и другой имеют явную эротическую окраску. Это навело 3. Фрейда на мыслы: главной жизненной силой, определяющей человеческое поведение, является энергия либидо - энергия пола, секса,

В современной психотерапии различают директивный и недирективный гипою, а тот отепени глубины. Директивный гипою а тот отепени глубины. Директивный гипоо обычно применяют для достижения глубокого гипно-тического состояния и чаще весто – при лечении психосоматических заболеваний. В этих случаях гиппотизер произносит длиный монолог, вызывая в сознании пациента образы, чувства, добиваясь смены ощущений. Пациент лишь пассивно воспринимает все происходящее.

В настоящее время психотерапевты используют, как правило, недирективный гип-

ноз, когда пациент в состоянии отвечать на вопросы гипнотизера, рассказывать о тех образах и ошущениях, которые он переживает, высказывать свои пожелания о возможных изменениях этих образов. В таком случае он становится активным участником всех происходящих с ним событий. Недирективный гипноз используют не только для лечения болезней, но и при работе со сновидениями, развитии творческих способностей, решении личных и деловых проблем. Создатель недирективного гипноза М. Эриксон (часто этот вид гипноза называют его именем - «эриксонианским») писал: «Гипнотическая техника служит только для того, чтобы создать благоприятные условия, в которых пациента можно направить к более оптимальному использованию его собственных поведенческих возможностей». Именно в таком ключе гипноз используется во многих современных направлениях психотерапии.

С. В. Маслова

ГИПОМАНИЯ — мяткая форма мании; состояние, признаки которого — приподнятое настроение и ускорение психических функций (в меньшей степени, чем при мании). При гипомании сохраняется некоторая доля самокритики и критической оценки реальности.

Субъективно гипоманнакальное состояние переживается как душевный подъем и прилив сил. Его носители оживлены, очень активны, контактны, разговорчивы, восторженны, неоправданно оптимистичны. Однако при гипомании сохраняется, в отличие от мании, вполне логичная и связная речь, хотя мышление не всегда глубоко. Наблюдается тенденция следовать поверхностным ассоциациям. Человек способен уверенно довести до конца отдельные рассуждения или действия, но так бывает далеко не всегда. Гипоманиакальному субъекту свойственна повышенная «переключаемость» внимания, он редко бывает способен сосредоточиться на чем-либо надолго. Патологичность этого состояния заключается в более или менее существенной потере самокритики, иногда — в снижении способности сочувствовать другим людям и учитывать их интересы. За периодом гипоманиакального лушевного подъема, как правило, следует душевный спад.

При гипомании действует та же система защит, которые характерны для мании. Вытесняется в область бесозившельное то, что может вызвать тревогу или чувство вины. Часть негативных переживаний отрицается, т. е. вовсе не долускается в сознание. Человек приписывает некоторые свои отрицательные качества другим людям, возникает фантазийное ощущение собственного всемогущества. Все же при гипомании эти защиты не имеют такого всеохватывающего характера, как при мании, поэтому человек сохраняет некоторую способность к трезвой ощенке реальности. Действие защит может касаться только одной из сторон жизни.

В качестве примера можно рассмотреть поведение безудержного донжуана - мужчины, имеющего много мимолетных поверхностных связей. Обычно мужчины этого склада панически боятся близких, доверительных отношений с женщинами. Возможной причиной такого поведения может быть то, что Супер-Эго этого человека выдвигает невыполнимые требования к тому, каким должен быть «хороший» мужчина, состоящий в истинно близких отношениях с женщиной. Тем не менее отказаться от отношений с женщинами он не может, и возникает душевный конфликт. В случае возникновения угрозы истинной близости с женщиной Эго выставляет против такой угрозы маниакальные защиты, и наступает гипоманиакальное состояние: донжуан с легкостью прерывает отношения с одной женщиной и переходит к другой. На данном примере легко видеть все характерные черты гипомании. Это и фантазии о всемогуществе: например, мужчина воображает, что он может соблазнить любую женщину или, по крайней мере, доставить ей удовольствие. Далее, он проецирует собственные отрицательные качества на женщин, полагая, что все они - шлюхи или в глубине души мечтают о многих мужчинах. (Таким образом он бессознательно снимает с себя ответственность за бесчестное повеление с женщинами.) Вступает в действие и защита, именуемая отрицанием. Мужчина не замечает ни тревоги и огорчения своих любовниц, ни их попыток установить с ним близкие и доверительные отношения. Когда же конфликт выходит на поверхность - например, если женщина устраивает ему сцену, - он очень быстро вытесняет из сознания причину конфликта и объясняет его иными причинами, скажем, плохим характером женщины. Примечательно, что в отношениях с мужчинами этот человек может быть критичен и нормален.

Склонность вытеснять то, что вызывает тревогу, может не иметь патологического характера, а существовать как черта личности. Это свойственно людям с так называемым гипоманиакальным складом. Хотя их контакт с реальностью несколько своеобразен и внешняя информация допускается в сознание избирательно, они обычно приятны в общении. Такие люди оптимистичны: затевая какое-то дело, видят его хорошие стороны, но не замечают отрицательных, так что способны увлечь своими планами окружающих. Они расторможены, необидчивы, легки на подъем. Как правило, людей гипоманиакального типа отличает высокая самооценка и отсутствие страха перед будущим. Это может выглядеть очень привлекательным, особенно для тревожных и неуверенных в себе людей, контактирующих с ними. Неприятности их не обескураживают, однако, когда неприятностей накапливается слишком много или количество неудач начинает угрожать их самооценке, наступает период душевного спада, часто сопровождающегося апатией. Можно говорить о том, что маниакальные защиты задействованы у таких людей весьма

избирательно и что в их психических структурах остаются достаточно большие здоровые, свободные от конфликтов зоны для того, чтобы их поведение было в нормальных ситуациях адаптивным.

В некоторых областях деятельности такой склад личности может быть очень полезен. Например, для выступлений на сцене или по телевидению это — ценная личностная черта. В бизнесе или на производстве некоторая гиноманиакальность полезна для руководителей среднего звена — при условии, что опи сохраняют способность к логической оценке деловых ситуаций и их деятельность контролируется руководством.

В. Сидорова

ГЛИВЕНКО Иван Иванович (1868—1931) — российский историк и теоретик литературы. Профессор Харьковского и Московского университетов.

Преимущественно исследовал различные проблемы западной литературы. Поддерживал и развиват идеи психологической школы в литературоведении, которые активно использовал при классификации искусства и литературных направлений.

В 1922 был одним из инициаторов организации и сооснователей *Русского психоана*литического общества (РПСАО).

Автор книг «Руководство по изучению итальянского языка» (1899), «Чтения по истории всеобщей литературы» (1914), «Этюды по теории поэзии» (т. 1—2, 1920, 1929) и др. работ.

В. И. Овчаренко

ГЛУБИННАЯ ПСИХОЛОГИЯ (нем. Теfenpsychologie) — обозначение ряда направлений современной зарубежной психологии, сделавших предметом своего исследования так называемые глубинные силы личности, ее алечения и тенденции, которые противопоставляются процессам, происходящим на «поверхисти» сознания. Границы згубинной читоверхисти» сознания. Границы згубинной психологии не подлаются четкому определению; она охватывает разнообразные течения и школы (учения З. Фрейда, К. Г. Юнга, А. Адаера, эгопсихология, неофрейдиям и т. д.). В трактовке мотивов поведения человека активную динамическую роль глубинная психология отводит бессознательным мотивациям, которые изучаются специфическими для глубинной психологии методами (приемы психоанализа, метод свобоных ассоциаций, прожективные тесты, метод психорамы).

Возникнув из потребностей психотерапии, алубинная психология сохраняет связи с медицинской психологией. Со своей стороны она стимулировала развитие новой отрасии медицины, рассматривающей значение психологических факторов в соматических заболеваниях (так называемое психосоматическое направление в медицинь). Однако патологические состояния психики трактуются в алубинной психологии не как болезии в объчном понимании, а как выражение общечеловеческих трудностей и психических конфликтов, принявших лишь резко выраженную открытую форму.

Так, З. Фрейд, исхоля из клинической практики, выдвинул представления о бессознательных психических механизмах, лежащих в основе неврозов, сповидений, ошибочных действий и т. д. Эти феномены он объяснял как «компромиссное» образование, отражающее конфаикт между бессоэнательными 
асечениями и установками сознательного Я
или как результат столкновения двух принципов психической деятельности — принципа
удовозьствия и принципа реальности.

3. Фрейд сформулировал основную систему понятий елубиниюй психологии (вытеснение, символизация, фиксация, регрессия и др.). А. Адер выделии в качестве главного могнав стремление индивида к самоутверждению (воле к власти»). Система А. Адера стапа одним из источников позднейших «культурно-социологических» течений глубиниюй психологии (главным образом в США: К. Хорни,

 Фромм, Г. Салливан и др.). Вместе с тем К. Г. Юне расширил представление о структуре и функциях бессознательного, которое у него включало также коллективное бессознательное.

Учения 3. Фрейда и К. Г. Юнга получили довольно широкое распространение и за пределами собственно психологии, в частности в истории культуры, известно юнговское толкование мифов, символов, религиозно-магических обрядов как образов коллективного бессознательного (архетилнов).

Реакция на преувеличенный интерес к бессоэнательному проявилась в так называемой зеопсихологии (получила развитие с 40-х годов прежде всего в США: Г. Гартман, П. Федерн и др.), выдвинувшей на первый план эначение сознательного Я (Эго.)

В последнее время особенно развились новые направления глубинной психологии, находящиеся под прямым воздействием философских концепций феноменологии и экзистенциализма (главным образом в Швейцарии и ФРГ, например экзистенциальный анализ Л. Бинсвангера в Швейцарии и др.). Наряду с тенденцией к интеграции глубинной психологии с философской антропологией (например, в медицинской антропологии немецкого физиолога В. Вайцзеккера) характерны истолкования глубинной психологии в духе неотомизма («новая венская школа») и др. Течения глубинной психологии в США в значительной степени находятся под влиянием неопозитивизма и бихевиоризма: попытки синтеза различных течений глубинной психологии (Р. Манро и др.) не увенчались успехом.

При оценке алубшной леихологии как неоднородного и сложного комплекса следует отличать выдвинутые ею методы герапии, некоторые установленные новые факты из области психологии бессозамельного и их философско-теоретических истолкований, которые отчасти имеют иррационалистический или механистический характер.

Д. Н. Ляликов

Глубинная психология — собирательное понятие, посредством которого обозначают ряд различных направлений, течений, школ и концепций психологии, придающих особое значение деятельности и исследованию разнообразных бессознательных компонентов, механизмов и процессов, «скрытых» в «глубинах» психихи человка.

Обычно к глубинной психологии относят психоанали 3. Фрейда, индивидуальную психологию А. Адъера, аналитическую психологию К. Г. Юнга, неофрейдизм (К. Хорни, Э. Фромм и др.), иногда также эгопсихологию А. Фрейд, экчистенциальный анализ Л. Бинсвангера, гормическую психологию У. Мак-Дугалла, психосмоятику Ф. Александера, неопсихоанализ Г. Шулыц-Темке и др.

Понятие «глубинная психология» было введено в научный оборот в конце XIX в. швейцарским психиатром Э. Блейлером для обозначения отрасли психологии, исследующей феномен бессоэнательного.

В. И. Овчаренко

ГЛУБИННАЯ ПСИХОТЕРАПИЯ — вид психотерапии, в котором материалом для работы являются высказывания, образы, телесные ощущения, переживания пациента, относящиеся либо к ранним сталиям его развития, либо к однержанию мастям его личности, либо к содержанию коллективного бессознательного (К. Г. Юге), либо к трансперсональным слоям психики.

Термин «глубинная» подчеркивает отличие от поведенческой психотератии, в которой прорабатывается «поздний», «легкодоступный» опыт пациента.

Пубинная психотерапия может быть индивидуальной или групповой; интерпретативной, катарсической или сутгестивной; психоаналитически ориентированной или не использующёй техники психоапазиа. Примерами глубинной психотерапии являются классический психотерапии являются классический психотерапии являются классический психотерапии являются психотелимая, юнтиранская терапия, индивидуальная психология, райхианский анализ, биоэнергетический метод, первичная терапия, интерактивная психотерапия, холотропная терапия, ребефииг, классический и эриксонианский гипиоз, сенсомоторный психосинтез и др.

А. В. Россохин

ГОМОСЕКСУАЛЬНОСТЬ — одна из форм проявления сексуальности человека, характеризующаяся сексуальным влечением к лицам того же пола. Отношение к гомосексуальности зависит от норм и ценностей, преобладающих в той или иной культуре. В Древней Грешии гомосексуальность среди высших слоев общества воспринималась в качестве нормального явления. В других культурах она, в отличие от гетеросексуальности (сексуального влечения к противоположному полу), считалась перверсией, т. е. извращением, подлежащим осуждению со стороны общества. В Германии и России 30-40-х годов лица, придерживавшиеся гомосексуальной ориентации, подлежали уголовному преследованию. В США только в 1973 Американская психиатрическая ассоциация перестала считать гомосексуальность психическим заболеванием.

3. Фрейд выступил против распространенной точки зрения, согласно которой гомосексуальность является результатом дегенерации. В работе «Три очерка по теории сексуальности» (1905) он провел различие между сексуальным объектом и сексуальной целью; рассмотрел гомосексуальность в качестве такой сексуальной ориентации человека, которая формируется не вследствие особенности сексуального влечения, а в результате соответствующего выбора объекта. Он показал, что на окончательный выбор сексуального объекта значительное влияние оказывают переживания детства, связанные с отношением ребенка к своим родителям и воспитателям. По мнению З. Фрейда, воспитание мальчиков мужчинами (рабами древнего мира) «способствовало гомосексуальности».

В работах «Леонардо да Винчи. Воспоми-

нание детства» (1910) и «О нарциссизме» (1914) основатель психоанализа З. Фрейд сделал акцент на психологическом генезисе (происхождении) гомосексуальности. Он показал, что объект любви может выбираться человеком в соответствии со своим собственным образом. Некоторые люди в объекте любви ищут самих себя, представляют такой тип выбора объекта, который называется нарциссическим (Нарцисс - древнегреческий бог, очарованный своим отражением). Гомосексуальность является типичным примером нарциссического типа выбора сексуального объекта. Так, мальчик вытесняет любовь к матери, отождествляет себя с нею и свою собственную личность берет за образец, выбирая схожий с ним объект любви.

В лекциях по ввелению в психоанализ (1916—1917) З. Фрейд отмечал, что довольно часто люди, придерживающиеся гомосексуальной ориентации, являются образованными, интеллектуально развитыми, высоконравственными. Они могут выдавать себя за особую разновидность человеческого типа и причислять себя к «элите» человечества. В лействительности же они отягощены лишь одним отклонением - отказом от участия в продолжении рода. Они не являются «элитой» человечества: среди них, 3. Фрейд, столько же «неполноценных и никчемных индивидов», сколько и у людей гетеросексуальной ориентации.

С точки зрения 3. Фрейда, сомосексуальность связана с особенностями психосексуального развития человека, уходящими своими кориями в дестъво. Она является не психическим заболеванием, как это объчно принято считать в медицине, а результатом воздейтелия условий жизни на формирование соответствующей психосексуальной ориентации человека. Тесно связанная с биесксуальностью, психосексуальная ориентация человека может иметь гетеросексуальную или гомосексуальную или гомосексуальную направленность. Не исключено и такое развитие, когда у человека наблюдается пери-

одическое колебание между гетеросексуальным и гомосексуальным опытом. Возможно и сочетание сильного елечения к исследованию с бедностью половой жизни, т. е. «идеальная гомосексуальносты», что было характерно, отмению 3. Фрейда, для Леонардо да Винчи.

Как полагал основатель психоанализа, склонность к гомосексуальности проявляется в раннем детстве. В играх между детьми одного и того же пола, в эмоциональной дружбе со сверстниками можно наблюдать латентную (скрытую) гомосексуальность. Решающий момент окончательного выбора сексуального объекта и формирования соответствующей психосексуальной ориентации наступает после половой зрелости. Вместе с тем, подчеркивал З. Фрейд, «все люди способны на выбор объекта одинакового с собой пола и проделывают этот выбор в своем бессознательном», или, как он писал позднее в «Автобиографии» (1924), психоанализ позволяет выявить v каждого «элемент гомосексуального выбора объекта».

Представления З. Фрейда о причинах возникновения и природе гомосексуальности получили свое развитие у ряда психоаналитиков. В частности, Ш. Ференци внес уточнение в само понятие гомосексуальности. В статье «К нозологии мужской гомосексуальности (гомоэротики)» (1914) он подверг осуждению тот факт, что термин «гомосексуальность» ведет к смешению различных, неравноценных между собой органических и психических процессов, характеризующих состояние человека. Предложив заменить термин «гомосексуальность» понятием «гомоэротика», III. Ферении провел различие между двумя типами гомоэротиков: субъект-гомоэротиком, чувствующим и ведущим себя как женщина, и объект-гомоэротиком, мужественным и заменяющим женский объект объектом одинакового с собой пола. В его понимании, первый тип является промежуточно-сексуальным, второй - невротическим, страдающим навязчивостью.

Идеи З. Фрейда о гомосексуальности находят свое отражение и в современной психоаналитической литературе, в частности в работах американского автора Д. Ранкур-Лаферовиера.

В. М. Лейбин

## ГОРСКИЙ Александр Константинович (1886—1943) — российский философ и поэт.

Окончил духовное училище, Черниговскую семинарию и Духовную акалемию Троице-Сергиевой лавры. По окончании академии отказался от престижных луховных постов в Петербурге и «ущел в мир». В течение года занимался в Московском университете, затем переехал в Олессу, гле преполавал в луховной семинарии и гимназии. Увлекся идеями философии «русского космизма», «философией общего дела» Н. Ф. Федорова. В 1913 опубликовал ряд статей в московском журнале «Новое вино» и принял участие в составлении сборника «Вселенское дело», посвященного памяти Н. Ф. Федорова. В 1915 опубликовал статьи по проблеме синтеза искусства («Германизм и музыка» и др.). В 1918 познакомился с подвижником «философии общего лела» Н. А. Сетницким, ставщим его соавтором и другом. В 1-й половине 20-х годов жил и работал в Москве. Публиковал статьи о научной организации труда в еженелельнике «Октябрь мысли».

Увлекся психоаналитическими идеями 3. Фрейда и активно осваивал их. Особенное внимание уделял адаптации и развитию учения З. Фрейда об Эросе как «влечении к жизни», противостоящем силам деструкции и смертии. В 1924 опубликовал работу «Огромный очерк», посвященную идеям преобразовательной, регулятивной эротики, управления эротической энергией и использования ее для регуляции психики, преображения тела и высшей нервной деятельности. Считал, что в глубинах Эроса таится жажда «космического расширения существа». В контексте филосорасширения существа». В контексте философии «рочского космизма» в и чения И. Ф. Федорова изучал проблемы «переустройства психики», «психологического переворота» создания «новой психики». Высоко оценивая «огромные завоевания психоанализа», считал, что «философия общего дела» «естественно должна принять в свое русло одно из самых плодотворных научных движений нашего века — психоаналитическую школу Фрейда», ряд идей которой сопрягается или тождествен догадкам и утверждениям Н. Ф. Федорова.

В серелине 20-х годов переслал в Харбин Н. А. Сетницкому несколько работ для публикации («Рай на земле. К идеологии творчества Ф. М. Лостоевского и Н. Ф. Фелорова». «Перед лицом смерти: Л. Н. Толстой и Н. Ф. Фелоров» и лр.), В 1928 (пол псевлонимом А. Остромиров) опубликовал биографический очерк «Н. Ф. Федоров и современность». В 1929 был арестован и в течение 8 лет находился в северной зоне ГУЛАГа. В 1937 отправлен в ссылку в Калугу. Во время ссылки пролоджал разработку идей философии «русского космизма» и эротизма. Развивал свои представления о воскресительной эротике и сверхприродном смысле любви. В 1943 репрессирован вторично. Погиб в ГУЛАГе.

Автор книг «Огромный очерк» (1924), «Смертобожничество» (1926, совм. с Н. А. Сетницким), «Организация мировоздействия» (1928) и пр. работ и стихов.

В. И. Овчаренко

ГОСПИТАЛИЗМ (от лат. hospitalis — гостеприниный; госпиталь — лечебное учрежденые) — в буквальном смысле: совокунность психических и соматических расстройств, обусловленных длительным пребыванием человека в больничном стационаре в отрыве от близких людей и дома.

Понятие «еоспитализм» ввел в научный оборот в 1945 австро-американский психо-аналитик Р. Спитс, исследовавший его причины, проявления и последствия у младенцев и детей, которые долго находились в больницах. По Р. Спитсу, госпитализм младенческо-

го и детского возраста обусловливается преимущественно разлукой с матерью. К симптомам госпитализма Р. Спитс относил замедление психического и физического развития, отставание в овладении собственным телом и языком, пониженный уровень адаптации к окружению, ослабленную сопротивляемость инфекциям и т. д. Последствия госпитализма у младенцев и детей, как правило, долговременны, а зачастую - необратимы. В тяжелых случаях госпитализм приводит к смерти. Явления госпитализма, по Р. Спитеу, возникают в различных заведениях, где уход за детьми и их воспитание осуществляются при полном или частичном отсутствии матери, а также в семьях, где матери не любят своих детей или не уделяют им должного внимания.

Госпитализм взрослых людей характеризуется социальной дезадаптацией, угратой интереса к труду и трудовых навыков, сокращением и ухудшением контактов с окружающими, тенденцией к переходу заболевания в форму хронической болезни и др. проявлениями.

В. И. Овчаренко

ГОСУДАРСТВЕННЫЙ ПСИХОАНАЛИТИНЕСКИЙ ИНСТИТУТ (ГПАИ; названия менялись: Институт-паборатория «Международная солидарность», Психоаналитический институт «Международная солидарность», Государственный психоаналитический институт и
Детский дом-лаборатория «Международная
солидарность», Научно-исследовательский государственный психоаналитический институт
при Главнауке Наркомпроса, Психоаналитический институт и др.) — научно-исследовательское, образовательное, воспитательное и
лечебное учреждение российских психоаналитиков.

Организован в 1922 (Москва, Малая Никитская, б) на базе психоаналитически ориентированного Детского дома-лаборатории «Международная солидарность» в целях осуществления психоаналитических научных исследований, подготовки научных и вузовских работников в области психоанализа, консультаций по психоанализа, консультаций по психоанализа и пограничным областям, изучения свободного полового развития детей, их деятельности и творчества, воспитания психически здоровых детей и пр. Алминистративно подчинялся Главнауке Народного комиссариата просвещения (нарком А. В. Луначарский). Организатор и директор Института И. Д. Ермаков, научный секретарь А. Р. Лурия.

Штатным расписанием (31.05.1922 предусматривалось 30 сотрудников (три руководителя, 12 научных сотрудников 1-го и 2-го разряда, 15 — вспомогательный персонал). Реально на 16.01.1923 в штате Института было всего 18 человек, на 24.04.1924 - 17 человек (из них научный сотрудник 1 -С. Н. Шпильрейн) и 5 сверхштатных сотрудников. Непосредственную воспитательную и исследовательскую работу с детьми (от 8 до 25 человек) осуществляли: врач Л. С. Гешелина, ответственные руководители Л. Г. Егорова и В. Ф. Шмидт, руководители М. А. Беклемишева. Б. С. Гефт. В. В. Королько. Т. Н. Лебедева, Е. И. Любимова, Р. Г. Папернова, Е. Р. Ульрих, Е. С. Фридман, Т. М. Церетели и мн. др. За три года сменилось ок. 50 руководительниц.

В Институте осуществлялось изучение анальной эротики у детей (Л. Г. Егорова), детскик капризов (Б. С. Гефт, Е. С. Фридман, В. Ф. Шимдм), черт личности и творчества ребенка (Е. Р. Ульрих), проблем психоналитического подхода к детям дошкольного возраста (В. Ф. Шмидм). И. Д. Ермаков и др. исследовали поведение человека в состоянии гилноза (снято более 200 циклограмм).

Институт обеспечивал психоаналитичесподатовку и переподатотовку медиков, педагогов и социологов. В 1923/24 в нем читались лекционные курсы: введение в психоанализ (М. В. Вумаф), общий курс психоанализа (И. Д. Ермаков), психоаналитическая психология (М. Д. Ермаков), психоаналия подсознательного мышления (С. Н. Шпильрейн). психоанализ коллективного мышления (В. Н. Рор), диагностика (М. В. Вульф), психотерапия (И. Д. Ермаков); проводились семинары (спецсеминары): медицинский психоанализ (М. В. Вульф), психоаналитическая характерология (Б. Д. Фридман), детский психоанализ (С. Н. Шпильрейн), психоанализ литературного творчества (И. Л. Ермаков), педагогика лошкольного возраста (В. Ф. Шмидт). изучение творчества (И. Д. Ермаков), изучение религиозных систем и сект (Р. А. Авербух), гипнология (И. Д. Ермаков). Работали кружки по художественному творчеству (И. Д. Ермаков) и гипнологии (И. Д. Ермаков). Еженедельно проводились научные конференции и мелицинские заселания. Амбулаторный прием пациентов и психоаналитическую терапию вели Р. А. Авербух, М. В. Вульф, И. Л. Ермаков, Б. Л. Фридман, С. Н. Шпильрейн.

Институт взаимодействовал с ученьми и психоаналитическими группами Петрограда, Казани, Киева, Одессы, Харькова и др., зарубежными психоаналитиками и организацияти, в том числе Международной психоаналитической ассоциацией (МПА). Оказывал содействие изданию «Психоаогической и психоалалитической быблиомесь» и публикации работ сотрудников. В помещении Института проходили заседания Русского психоаналитического общества (РПСО).

Институт был ликвидирован по решению заседания Совета Народных Комиссаров РСФСР от 14.08.1925 под председательством Н. А. Семашко.

В. И. Овчаренко

ГРОДДЕК (Groddeck) Георг (1866—1934) — немецкий психиатр, психоаналитик и писатель.

Медицинское образование и первоначальные практические профессиональные навыки получил в Берлине, где работал под руководством Э. Швенингера. Руководил работой частного санатория в Баден-Бадене и одновременно занимался психиатрией и психограпией. Критиковал некоторые психоаналитические идеи. В 1913—1917 активно изучал психоанализ и впоследствии практиковал его. В 1917—1934 подцерживал творческие отношения и переписывался с 3. Фрейдом. Принимал участие в работе конгрессов Международной психоаналитической ассоциации.

В 1923 ввел в научный оборот идею и понятие «Оно» («It»), которые в молифицированном виде («Оно», «Id») были использованы З. Фрейдом при разработке психоаналитической теории личности. Создал представление об «Оно» как источнике психических и органических заболеваний (от легчайших ло рака включительно). Утверждал, что «Оно» выступает как формирующий принцип всех нормальных и патологических процессов организма и что органические заболевания (в том числе и хронические) представляют собой форму выражения внутренних неосознаваемых конфликтов. Подчеркивал решаюшую роль «Оно» в индивидуальной сульбе человека.

Разработал комплекс психосоматических идей и ввел в оборот понятие «психосоматическая мелицина».

Исследовал проблемы художественного творчества, литературы и искусства, языка, символики и т. д.

Автор книг «Искатель души» (1921), «Книга об «Оно» (1923), «Человек как символ» (1933) и др.

В. И. Овчаренко

ГРОФ Станислав (р. 1931) — американский психолог и психиатр. Доктор медицины.

Профессиональную карьеру начал в Праге (Карлов университет, 1956) с исследований связи между действием различных психоделиков и симптоматологией шизофрении. После перехода в Научно-исследовательский институт психиатрии начал систематическое изучение диагностических и терапевтических возможностей серии ЛСД — сеансов в рамках психоаналитически ориентированной терапии. Основная задача этих исследований состояла в проверке предположения о том, что каждый последующий прием психоделического препарата под наблюдением врача может помочь пациенту постепенно встретиться с различными уровнями своего бессо-знательного и разрешить глубокие конфликмы, лежащие в основе его психопатологических симптомов.

На основе многолетнего опыта работы с ЛСД и другими психоделиками С. Гроф разработал, независимо от других европейских психиатров (Р. А. Сандисон и др.), концепцию психолитической терапии. С 1967 продолжал исследования эффективности ЛСДпсихотерапии в США. От психолитического лечения перешел к психоделической терапии (термин Х. Осмонда), в которой вместо постепенного раскрытия различных слоев бессознательного инициируются глубокие религиозные и мистические переживания, часто минуя конфликтные области в традиционном психоаналитическом понимании. Основываясь на клинических данных, полученных в Америке с 1967 по 1973, показал, что эти переживания обладают уникальным терапевтическим потенциалом при лечении различных эмоциональных расстройств.

В конце 60-х годов совместно с А. Мэслод, Э. Сьютич, Д. Фейдимэн и др. основал
«Журнал трансперсональной психологии». В
1975 опубликовал первую книгу «Области человеческого бессознательного», в которой
впервые изложил основные идеи, касающиеся природы действия ЛСД. В ней он также
развил общую теорию ЛСД-психотерапии и
человеческого бессознательного, в рамках которой разработал картографию внутреннего
пространства, т. е. дал подробное феноменологическое описание различных уровней и
типов переживаний, проявившихся в ходе
психоделических переживаний.

В отличие от психоаналитического описания С. Гроф ввел два принципиально новых измерения психики — перинатальный (добиографический) и трансперсональный (сверхбиографический) уровни бессознательного. В 1978 совместно с М. Мэрфи и Р. Прайсом организовал Международную трансперсональную ассоциацию и был ее первым президентом. В последующих книгах - «Человек перед лицом смерти» (1977), «ЛСД-психотерапия» (1980), «За пределами мозга» (1985), «Путешествие в поисках себя» (1988) и др. - описал применение психоделической терапии в последней стадии раковых заболеваний, подробно разобрал практические аспекты ЛСЛпсихотерапии и перешел к теоретическому обоснованию трансперсональной психологии, направленной на трансценденцию личностного начала.

С. Гроф описал новый образ реальности и природы человека; предложил научное мировоззрение, включающее мистические измерения существования; разработал альтернативное понимание эмопиональных и психосоматических проблем, в том числе некоторых психотических состояний; выработал новую стратегию в терапии и самопознании; изложил собственное видение проблемы современного глобального кризиса и будущей эволюции сознания. Совместно с К. Гроф разработал холотропную терапию (холономическую интеграцию) - нефармакологический метод психотерапии и самоисследования в измененных состояниях сознания. Внес существенный вклад в развитие трансперсонального движения и в подготовку трансперсональных психологов и психотерапевтов.

А. В. Россохин

ГРУДЬ — с анатомической точки зрения часть тела человека, которая представляет собой парный железистый орган, имеющий внешнюю и внутреннюю секрецию. У мужчин не развит. Женская грудь играет большую роль в репродуктивной дветдельности организ-

ма. Внешнесекреторная функция заключается в выделении питательной жидкости, называемой грудным молоком. Оно обеспечивает новорожденного необходимым количеством белков, жиров, углеводов, минеральных веществ, а также важными гормональными и имунными комплексами, защищающими ребенка от инфекции и поддерживающими постоянство внутренней среды организма (гомеостаз). Биологически для человека считается необходимым кормление грудью от момента рождения до 1-1,5 года. По современным представлениям первое кормление должно осуществляться в первые минуты после рождения, что дает возможность новорожденному психологически менее травматично перенести отделение от матери и сгладить последствия травмы рождения.

С точки зрения психоанализа грудь — первый стабильный внешний объект, который человек выделяет из окружающего мира. Именно этот объект полностью отвечает его инстинктивным влечениям и является главным удовлетворяющим фактором. Первично ребенок проещирует на грудь свои агрессивные и либидозные представления и фантазии, учась таким образом адекватному эмоциональному ответу. Постепенно в процессе псичического развития ребенок научается воспринимать грудь как парный орган. Это является основой для дальнейшего психологического поствоения матегоникского образония матегомин кого образон.

Функция груди в психоаналитическом понимании достаточно велика, так как полноценное, по требованию ребенка, кормление и адекватный эмоциональный заряд матери беспечивают его нормальное психическое развитие. Считается, что отнятие от груди до 6-месячного возраста часто приводит к серезной психопатологии в более зрелом возрасте. Детские врачи совместно с психоаналитиками, изучавшие случаи недостатка женското материнского молока, которой мнотие женщины объясняют раннее прекращение женщины объясняют раннее прекращение кормления грудов, выявляли отсутствие физиологических причин данного феномена в подавляющем большинстве случаев.

Раннее отнятие ребенка от груди используется матерями для решения собственных садомазохистских проблем. Грудь может быть бессознательно использована матерыю для выражения ненасиеми к ребенку, когда она не реагирует или несвосвременно реагирует на его потребность в комылении.

Иногда матери используют грудь исклюинтельно для общения с ребенком, делая это без должной эмоциональной положительной подпитки. В таких случаях ребенок начинает воспринимать грудь как «плохую» или «преследующую». Затем он переносит это восприятие на объект — мать в целом, и в дальнейшей жизни все новые объекты он будст воспринимать настороженно, подозрительно и в пессимистической перспективе. Но и тогла ребенок сохраняет образ «хорошей» груди (хорошей матери), если мать остается способной вынести агрессию свого ребенка.

В противовес основному женскому комплексу (зависть к пелису), хорниански ориентированные (см. К. Хории) женщины — психоаналитики, развивающие идеи эмансипации в рамках психоанализа, указывают, что у мужчин имеется комплекс зависти к груди.

И. И. Маслова

ГРУППОВОЙ ПСИХОАНАЛИЗ, групповой анализ, групповая впалитическая терапия — одновременное лечение группы людей, которое основано на использовании совокупности психоаналитических и психоаналитически ориентированных идей, методов анализа, методик и техник, направленных на избавление пациентов от психических травм и конфликтое, обусловивших возникновение их заболеваний, и достижение соответствующего терапетического эффекта.

Систематическое использование группового психоанализа началось на рубеже и в течение 20-х годов XX в. Первые серьезные попытки его использования предприняли психоаналитики: А. Адлер, Т. Барроу, Р. Дрейкурс, Э. Лазелл, Дж. Морено, К. Оберндорф, Л. Уэндер, П. Шильдер и мн. др. Получивший эначительное распространение и популярность термин «групповой анализ» (в значении «групповой исисковнализ») ввел в оборот в 1925 психоаналитик Т. Барроу.

Согласно Э. Берну, в настоящее время игруппового преимущественно три вида группового песихонализи: 1) психоаналитическая групповая терапия (наиболее распространенный вид группового лечения, используюший идеи, принципви и приемы классического психоанализа); 2) групповая аналитическая терапия (уделяющая особое внимание соотнесению всего происходищего в группе с состоянием всей группы и составляющих ее индивидов); 3) групповая терапия взаимодействия (фокусирующая внимание на анализе взаимодействия между пациентами в целях оказания на них соответствующего влияния, в том числе посредством стециальных игр).

В. И. Овчаренко

ГУЛИНА Марина Анатольевна (р. 1955) — российский психолог. Кандилат психологических наук (1987), доцент. Член Европейской федерации психоаналитической терапии, Международной ассоциации транзама, Секции психоанализа и психотерапии Санкт-Петербургской ассоциации тренинга и психотерапии. Член ряда профессиональнах психоотериских объединений.

Окончила факультет психологии Ленинградского государственного университета (1979). Принимала участие в деятельности Ленинградского психоаналитического анделачила.

С 1979 работает в области психологического консультирования в медицинских и высших учебных заведениях Ленинграда (Санкт-Петербурга).

В 1986 прошла годичный курс обучения, организованный Центром Анны Фрейд в Институте раннего вмешательства (Ленинград). С 1989 активно занимается транзактным анализом. Прошла трехлетний сертифицированный курс обучения психоаналитической терапии у американских психотерапевтов, работавших в институте консультирования и психотерапии «Гармония» (Саикт-Петербург). Прошла систематический курс юнгианского психоанализа (1995—1997).

С 1992 преподает теорию психоанализа на факультете психологии Санкт-Петербургского государственного университета. Руководит специализацией «Психоаналитическая психология и психоанализ» на специальном психологическом факультете этого университета.

Автор ряда статей по психоанализу и проблемам преподавания психоанализа.

В. И. Овчаренко

ГУМАНИСТИЧЕСКАЯ РЕЛИГИЯ (ог лат. нишапия — человечный и religio — набожность) — по Э. Фромму, один из типов теистической и нетейстической (светской) релиещи, отличительным признаком которого является избрание человека и его силы в качестве центра, ролгенного всему миру и постигаемого мыслью и любовью.

В этой религии Бог есть символ сил самого человека, реализуемых им в жизни; образ высшей человеческой самости. Главияя добродетель гуманистической религии — самореализашия человека, развитие им способности любеи ко всем живым существам и переживание единства со всем. Преобладающим настроеним гуманистической религии визиется радость. В качестве примеров гуманистической религии Исайи, Иисуса, Сократа, Спинозы, некоторые направления в иудаизмь и христивистве (пре-имушественно мистического толка) и имушественно мистического толка) и стратерательного править имушественно мистического толка и имушественно мистического толка и имушественно мистического толка и имушественно мистического толка и мушественно му

В. И. Овчаренко

ГУМАНИСТИЧЕСКИЙ ПСИХОАНАЛИЗ (от лат. humanus — человечный и психоанализ) — название психоаналитического учения

 Фромма, данное им самим. Особое внимание в гуманистическом психоапализе уделялось гуманитарным, культурным и социальным факторам при признании приоритетности проблем человека в организации общественной жизнедеятельности и построении «зпорового общества».

В. И. Овчаренко

ГУРЕВИЧ Павел Семенович (р. 1933) — российский философ. Доктор филологических наук (1978), доктор философских наук (1991), профессор, академик Российской Академии естественных наук (1995), Академии гуманитарных исследований (1995), Международной академии информатизации, Нью-Йоркской академии наук. Вице-президент Академии гуманитарных исследований (с 1995). Главный редактор философского психоаналитического журнала «Архетип» (с 1995). Ректор Института гуманитарного образования Академии гуманитарных исследований (с 1995). Презипент Московской межрегиональной психоаналитической ассоциации (с 1995). Член редакционных коллегий журналов «Философские науки», «Новые идеи в философии», «Вестник Российского психоаналитического общества». Имеет международный сертификат по коллективному психоанализу.

Окончил историко-филологический факультет Уральского университета (1955) и аспирантуру Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1965). Работал глаяным редактором Бурятского телевидения. С 1970 трудится в Российской Академии наук (ранее — АН СССР); 1984 — В Ингитуте философии РАН, где заведует лабораторией «Философская классика и современность». Со 2-й половины 80-х годов уделяет особое внимание изучению фундаментальных проблем философской антропологии. Обосновывает целесообразность и

необходимость антропологического поворота в современной философии.

Исследовал ряд проблем психоанализа, философской антропологии, философии культуры, современной западной философии, философии техники и др. Развил идеи, посвященные феноменам социальной мифологии, идеологии, социальной утопии, контруклътуры, мистики, технократизма и др. Разработал идеи форумности культур, универсальности культуры как совокупного духовного опыта и пр.

Как составитель и ответственный редактор подготовил ряд антологий по общим проблемам философии («Мир философии», 1991. Т. 1-2), философской антропологии («Проблема человека в западной философии», 1988: «Человек: Мыслители прошлого и настоящего о его жизни, смерти и бессмертии», 1991: «Феномен человека», 1993; «Это - человек», 1994) и философии техники («Новая технократическая волна на Западе», 1986). Является редактором и автором предисловий ок. 40 книг философской классики, в том числе произведений У. Джеймса. 3. Фрейда. Э. Фромма, К. Ясперса и др.

Автор книг «Человек будущего: мифы и реальность» (1979), «Буржуазная идеология и массовое сознание» (1980), «Спасет ли мес-(1981). «Социальная мифология» (1983), «Возрожден ли мистицизм?» (1984), «Бесхрамовые боги» (1984), «Гуманизм и вера» (1990), «Приключения имиджа. Очерк философской антропологии» (1991), «Эрос. Страсти человеческие» (1992) и ряда статей по различным проблемам философии и психоанализа. П. С. Гуревич - автор учебников и учебных пособий для средней школы: «Человек» (ІХ кл.) и «Введение в философию» (Х-XI кл.), «Философский словарь». Отв. редактор «Популярной энциклопедии психоанализа».

В. И. Овчаренко

## Д

ДАРКШЕВИЧ Ливерий Осипович (1858—1925) — российский невропатолог и нейрогистолог. Доктор медицины, профессор (1892). Соавтор и друг 3. Фрейда.

Окончил медицинский факультет Московского университета (1822) и получил звание лекаря. В 1883—1887 стажировался в европейских лабораториях и клиниках. С 1883 специализировался на изучении анатомии мозга в Вене в лаборатории Т. Мейнерта, гле познакомился и подружился с 3. Фрейдом.

В 1884 с согласия З. Фрейда опубликовал в российской еженедельной медицинской газете «Врач» статью «Новый способ окрашивания микроскопических препаратов для исследования хода волокон в центральной нервной системе», в которой сообщил о созданном 3. Фрейдом новом способе окраски препаратов. Это было первое упоминание имени 3. Фрейда в русской научной печати. В 1885-1886 одновременно с З. Фрейдом стажировался у Ж. Шарко в клинике Сальпетриер (Париж). В 1886 совместно с З. Фрейдом подготовил доклад «О связи нервных тканей с позвоночным столбом и его клетками», который был представлен в венский «Журнал неврологии». В 1886 также в соавторстве с 3. Фрейдом опубликовал статью «Сложный острый неврит нервов спинного и головного мозга». После возвращения в Россию поддерживал отношения с 3. Фрейдом.

С 1892 работал профессором в Казанском университете. Организовал в Казани клинику нервных болезней и первую в России лечебницу для алкоголиков. В 1893 совместно с В. М. Бехперевым основал Общество невропатологов и психиатров (Казань).

Стремился найти взвещенный подход к психоанализу. Рекомендоват использовать испсихоанализ по методу Фрейда» при работе с некоторыми случаями истерии, однако в целом учение 3. Фрейда не принял и критиковал отдельные клинические концепции историализа.

Исследовал различные образования головного мозга, атрофию мышц при заболеваниях суставов, сифилитическую природу спинной сухотки и др. С 1917 был профессором кафедры нервных болезней Московского университета. Руководил организацией Государственной высшей медицинской школы до до 1923 был ее ректором. В 1923 принимал участие в обследовании и лечении В. И. Ленииа.

Автор книги «Курс нервных болезней» (т. 1—3, 1904—1917) и др. работ.

В. И. Овчаренко

ДВА ВИДА (ПРИНЦИПА) ОРИЕНТА-ЦИИ — в гуманистическом психоанализе Э. Фромма, две основные устремленности и разновидности направленности людей в определении своего положения и поведения, обусловливаемые двойственной природой человека и различием между ее основными компонентами.

Первый вид ориентации — «на близость к сталу», выражает суть человека как сталуют мивотного, чви действия определяются инстинктивными импульсами следования за вожаком, контактами со стадом и верностые сму. Второй вид ориентации — «на разум», выражает суть человека как мыслящего существа, обладающего сознанием, самосознанием, индивитальностью и определенной независимостью.

Согласно Э. Фромму, в качестве компромисса между стадной природой человека и его способностью мыслить выступает рационализация.

В. И. Овчаренко

ДВОЙНОЙ СТАНДАРТ - одна из норм полового поведения и половой морали, разрешающая мужчинам вести сексуальную жизнь за пределами семьи и строго запрещающая или ограничивающая женщинам всякую сексуальность помимо брака. Исторически восходит ко многим древним культурам, мифологиям и религиям. Мужские божества и герои налелялись в них невероятно огромными гениталиями, необыкновенными эротическими способностями. Изображавшийся с большим пенисом бог плодородия Приап в древнегреческой мифологии служил символом двойной морали, превосходства мужского либидо. В известной сказке «Тысяча и одна ночь» один из ее мужских персонажей всего лишь за одну ночь овладел сорока женщинами, причем каждой по тридцать раз.

В средневековой антифеминистской культуре, отождествившей секс с грехом, рольженщины ограничивалась лишь деторождением и покорностью мужу. Мужчины могли легко всуглать во внебрачные связи, от женщины же требовались сдержанность, непорочность, брачная верность мужу. В викторианскую эпоху, названную так по имени английской королевы Виктории (1819—1901), всякая сексуальная активность женщин считалась в общественном мнении недопустимой. В то же время негласно поощрялась внебрачная свобода мужчин.

Выработанный историческим бесправием женщины принцип двойного стандарта, принижавший роль женской сексуальности и возвеличивавший культ мужской, практически действовал во многих западных и восточных культах.

3. Фрейд и пругие психоаналитики связывали этот принцип с проблемой полового воздержания, диктуемого существовавшей в обществе официальной антисексуальной культурой, рождающей неврозы. З. Фрейд размышлял над вопросом о том, дает ли половое общение в браке полное удовлетворение за воздержание до брака? Отвечая на него, он считал, что репрессивные предписания двойного стандарта отравляют сексуальные наслаждения партнеров, что ведет к исчезновению вначале физической, а потом и духовной близости супругов. Между ними возникает глубокое отчужденное состояние, и тогда мужчина ищет сексуального удовлетворения на стороне, а женщина под влиянием разочарования в браке заболевает тяжелыми и длительно протекающими неврозами.

Психоанализ исходит из того, что воздержание, подавление ханжеской, двойной моралью сексуального влечения, особенно в добрачный период, неизбежно ведет к нежелательным результатам, наносит невосполнимый ущерб здроровью человека, семье и обществу в целом.

Против принципа деодного стандарта в половой морали резко выступал В. Райх. Он считал, что в обществе илет смертельная борьба между двумя разновидностями морали. Одна из них — основанная на подавлении природных склонностей человека — мораль деодного стандарта, закабаляющая женшин, аетей и подростков, провозглащающая «абсолотную вечную верность», принудительный

брак. И другая - мораль, которая исходит из свободного волеизъявления естественных влечений человека, исключающая какое-либо репрессивное принуждение к половому акту. разумный человек, **утверждал** В. Райх, не будет говорить о любви, если мужчина спит со связанной по рукам и ногам беззашитной женшиной. Принулительная мораль супружеского долга и семейного авторитета - это мораль боящихся жизни трусов и импотентов, не способных посредством естественной силы любей испытать то, чего они тшетно стремятся добиться, прибегая к помоши полиции и брачного законолательства.

Среди психоаналитиков непримиримым оппонентом деойной половой морали был Э. Ороми. Основным фактором гуманизации человеческого общества он считал освобождение желщин от оков патриаральной семьи, ибо их порабощение несет на себе печать болезиенного неравноправия полов, способствует усилению у мужчин мнимого чувства превосходства, а у женщин ощущения собтеменной неполношенности.

Главным источником сексуального отчуждения, сексуальной фрустрации неофрейдисты считают патриархальную семью, которая формирует особый невротический тип характера, выступает в качестве основного звена системы эксплуатации, угнетения человека. Являясь сторонниками идей феминизма, процесса раскрепощения женщины и устранения двойного стандарта, свои надежды о будущем «нерепрессивном», «здоровом» обществе они связывают с возрождением матриархата, свободного от сексуального подавления, страха, чувства вины. В этом пункте неофрейдисты-психоаналитики расходятся со взглядами З. Фрейда, который возражал против матриархата, сексуальной революции, ратовал за укрепление патриархальной, деспотической власти отца, хотя и критиковал принцип двойного стандарта.

Во 2-й половине XX в. с развитием женской эмансипации, феминистского движе-

ния, сексуальной революции двойной стандарт в половом поведении людей значительно остабовает

М. С. Кельнер

## DEJA VU («дежа вю») - «уже виденное».

Вы входите в незнакомую комнату, и вдруг удивительное и немного путающее опущение: вам кажется, что все это вы уже видели — предметы, людей, обстановку... Это опущение, состояние, которое вы испытываете, и получию французское название Defa vu, т. е. «уже виденное». Иногда его называют тоже по-французски — fausse reconnaissance, что означает «люжное припоминание».

Но «ложное» ли это припоминание? На данный вопрос, как и на многие другие вопросы подобного рода, в науке еще нет ясного и определенного ответа. Свидетельствует
«дежа во» о психическом расстройстве, неблагополучии или является знаком из какойто «дохгой жизние?

Психология связывает «дежа вю» с нервным истошением или с психическим расстройством (неврозом или психозом). Ведь может быть так, что какое-нибуль впечатление или эмоциональное состояние из-за усталости или болезни «проявляется» в сознании не сразу, а остается где-то в «тайниках души», в подсознании. Но в определенный момент оно может выйти наружу, и тогда нам кажется, что все, происходящее с нами, уже было когда-то. В психологии существует и другое предположение. Возможно, сходство какойлибо ситуации, с уже бывшей ранее, воспринимается по принципу «часть вместо целого», т. е. частичное схолство может быть принято за полное совпаление. Вель человеческая психика не является механическим устройством, она часто неопределенна и текуча. Поэтому один момент может потянуть за собой целый каскал воспоминаний, эмоний...

Основатель *психоанализа 3. Фрейд* предложил свое объяснение «дежа вю». Он считал его следствием вытеснения бессознательных фан-

тазий, которые нельзя сознательно вспомнить, потому что их никогда в сознании и не было. В книге «Психопатология обыденной жизни» 3. Фрейд привел такой пример. Девочка 12 лет приезжает в дом, где она наверняка никогда не была, но ей там все кажется хорощо знакомым. Анализируя этот случай «дежа вю», З. Фрейд использовал следующие обстоятельства. У девочки в недавнем прошлом был тяжело болен брат. Сходную ситуацию она застает и в том доме, куда приехала: у девочексестер смертельно болен брат. Это должно было напомнить ей сходные, тяжелые обстоятельства в ее собственной семье, но воспоминания о них были вытеснены в подсознание. Она обнаруживает сходство ситуаций, но, не осознавая главное совпаление, припоминает только сопутствовавшие обстоятельства.

С точки эрения теории «коллективеное» бессознательного» К. Г. Юнга, «дежа вноможно считать действительно знаком, воспоминанием из прошлого психологического всем нам. По мнению К. Г. Юнга, наши чувства и наша память содержат в себе не только нашу личную информацию, но и перещедшую к нам от предков. В таком случае «дежа вло» интерпретируется как действительное припоминание каких-то имевших место в прошлом событий и обстоятельств.

В. Софронов

ДЕЙЧ (Deutsch) Элен (1884—?) — австроамериканский психоаналитик. Одна из создательниц психологии женщины.

Окончила медицинскую школу Венского университета (1912) и в этом же году вышла замуж за доктора Ф. Дейча, впоследствии ставшего известным психоаналитиком. На протяжении ряда лет занималась педиатрией, неврологией и психнатрией.

В 1916 обучалась в Мюнхене у Э. Крепелина и тогда же познакомилась с психоаналитическим идеями 3. Фрейда. В 1918—1919 прошла курс дидактического психоанализа у

 Фрейда и приступила к психоаналитической практике. Член Венского психоаналитического общества с 1918.

В 1922 организовала (совм. с П. Федерном и Э. Хичманом) психоаналитическую поликлинику. В 1923 прошла курс психоанализа у К. Абрахама (Берлин), Занималась практическим и теоретическим психоанализом. Была одним из организаторов (1925) и директором Венского психоаналитического института, Ввела в практику работы Института специальные семинары по обсуждению различных клинических случаев психоаналитической терапии. Представляла Венский психоаналитический институт на конгрессах Международной психоаналитической ассоциации (МПА). Совместно с Ф. Лейчем создала психоаналитическую дабораторию. Принимала активное участие в разработке форм и программ подготовки психоаналитиков в различных центрах. В 1933 эмигрировала в США.

Работала в Психоаналитическом институратов объетона. Исследовала проблемы гревоги, мазохизма, шизофрении, маниакально-депрессивные состояния, различные проблемы личности. В 1934 описала тип личности, назвапый ею «Как сели бы». Под влиянием клинической практики обратилась к изучению эмощиональной жизни женщин. Была первым психоаналитиком, специально исследовавшим эти проблемы. Выявила ряд специфических особенностей психологии женщин. Лауреат премии Меннинжема (1962). Пауреат премии Меннинжема (1962).

Автор книг «Психология недовержая (1921), «Психология женщины» (т. 1 — «Девичество»; т. 2 — «Материнство», 1944—1945), «Конфликт с собой» (1973) и более 30 статей по различным психоаналитическим проблемам.

В. И. Овчаренко

ДЕЛЁЗ (Deleuze) Жиль (1926—1995) — французский философ, историк философии и литературовед. Доктор философии, профессор. Один из создателей шизоанализа. Осуществил серию историко-философских исследований, посвященных мыслителям прошлого, развивавшим философскую традицию, отличную от линни Платона — Гегеля. Разрабатывая «философию становленич» стремился к логическому освоению
опыта интенсивного философствования и отстанвал значимость интелектуальной диатностики ситуации. Проявил интерес к психоаналитическим идеям 3. Фрейдо и Ж. Лакаид, которые впоследствии критиковал,

В 70-х годах совместно с Ф. Гваттари разработал концепцию инзоанализа, в значительной мере направленного на преодоление некоторых фундаментальных положений классического психоанализа и критику капиталистической репрезентации (строя воспроизволства).

Автор книг «Ницше и философия» (1962), «Различие и повторение» (1968), «Представление Захер-Мазока. Холодное и жестокое» (1968), «Погика смысла» (1969), «Капитализм и шизофрения» (совм. с Ф. Геалтари, т. 1— «Антт-Эдиги», 1972; т. 2— «Тысячи плато», 1980), «Кино» (т. 1—2. 1983. 1985) и для

В. И. Овчаренко

ДЕСТРУДО (от лат. destructio — разрушение, нарушение нормальной структуры чеголябо) — в психоаналиет поступированная Э. Вейссом энергия Танатоса, инстинкта (влечения) смерти. По своей сути деструдо напалогично лыбод, но противоположно ей по направленности и функции.

В. И. Овчаренко

**ДЕСТРУКТИВНОСТЬ** — разрушительные механизмы человеческой *психики* и поведения.

Психологи встревожены процессом разрастания жестокости в современном обществе. Стало модным морализировать по поводу каждодизеной свирепости нравов. Некая молодая женщина, проходя мимо питейного завеления элипа опохмелиться. Реализовав задуманное, она вышла на улицу, забыв на буфетной стойке урну с прахом своей матери. Другая особа, вессялась в компании, почувствовала родовые схватки. Она удалилась в соседнюю компату, произвела на свет дитя, выбросила его в мусоропровод и вернулась к собутыльникам. Сын, обидевшись на мать, до смерти забил ее ногами. Кто все эти люди выродки или обыкновенные персонификации человеческого зла?

Постоянно растущие во всем мире насилие и деструктивность применки внимание псециалистов и широкой общественности к исследованию сущности и причин разрушительности. З. Фрейд после пересмотра своей теории, центральной идеей которой была идея сексуальности, уже в 20-х годах нашего столегия создал новую концепцию, согласно которой страсть разрушения (ечистинке смерти») занимает точно такое же место, как и страсть любей («жажда жизни», «сексуальность»).

В 60-х годах ситуация изменилась. Одной из причин перемены был, вероятно, масштаб насилия и страх перед нараставшей угрозой новой мировой войны, который в тот период достиг своего апогея. Этому в немалой степени способствовали и публикации нескольких книг, посвященных данной теме, особенно книги К. Лоренца. Он утверждал, что разрушительное поведение людей, проявляющееся в войнах, преступлениях, личной драчливости и прочих типах деструктивного и садистского поведения; имеет филогенетические корни, т. е. их следует искать в истории развития человечества, а не конкретного индивида (онтогенетические корни). Такое поведение, считал К. Лоренц, запрограммировано в человеке, связано с врожденным инстинктом, который ждет своего места и часа и использует любой повод лля своего выражения.

 Фромм отметил недостатки этой теории и в то же время подчеркнул: что может быть желаннее, приятнее для человека, испытывающего страх и понимающего свою беспомощность перед лицом неумолимого движения мира в сторону разрушения, чем теория, заверяющая, будто насилие коренится в нашей звериной натуре, в неодолимом интикте агрессивности, а самое лучшее для нас, как говорит К. Лоренц, — постараться понять, что сила и властвь этого влечения есть закономерный результат эвопоции.

В противоположность инстинктивизму (теории, основанной на природе инстинктов), бижешоризм не интересуют субъективные мотивы, силы, навязывающие человеку опредленный способ поведения. Вихевиористов интересуют не страсти или аффекты, а лишь тип поведения и социальные стимулы, фоэмирующие его.

Радикальная переориентация психологии с аффектов на поведение произошла в 20-х годах. В последующий период многие психологи изгнали из своего научного обихода понятие страсти как не подлежащее научному анализу. Поведение само по себе, а не человек, ведущий себя так или ингаче, стало главным предметом исследования в бихевоиразме. «Наука о душе» превратилась в науку о манипулировании поведением животного и человека.

Дестружпивность свойственна только человеку и практически отсутствует у других миекопитающих. Она не имеет филогенетической программы, не служит биологическому приспособлению и не имеет никакой цели. Изучение поведения животных показывает, что, хотя млекопитающие, особенно приматы, демонстрируют изрядную степень оборогительной агрессии, они не являются ни мучителями, ни убийцами в точном смысле этих слов.

Палеонтология, антропология и история дают нам многочисленные примеры, противоречащие инстинктивной теории, авторы и сторонники которой отетаивают три основных принципа:

1) человеческие группы отличаются друг

от друга степенью своей деструктивности, этот факт можно объяснить, только исходя из допущения о врожденном характере жестокости и деструктивности:

- разные степени деструктивности могут быть связаны с другими психическими факторами и с различиями в соответствующих социальных структурах;
- по мере цивилизационного прогресса степень деструктивности возрастает, а не палает.

На самом деле концепция врожденной деструктивности относится скорее к истории. нежели к предыстории. Ведь если бы человек был наделен только биологически приспособительной агрессией, которая роднит его с животными предками, то он был бы сравнительно миролюбивым существом. Но в томто все и дело, что человек отличается от животных именно тем, что он может быть убийцей. Это единственный представитель приматов, который без биологических и экономических причин может мучить и убивать своих соплеменников и еще находить в таких занятиях особое удовольствие. Это та самая биологически аномальная и филогенетически не запрограммированная «злокачественная» агрессия, которая составляет настоящую проблему и опасность для выживания человечес кого рода.

Мать, выносившая ребенка, его же и убывает. Какая тварь способна на такое? Нет ли здесь вывимов педкики, упущений воспитания, грозных симптомов палачества? Первая мысль, которая приходит в голову при попытке ответить на эти вопросы, — о противоестественности самого поступка. Было бы легкомыслием видеть в приведенных фактах повод для причитаний, а само дегоубийство оценивать как сдиничное отклонение от пормы. Мать надевает на младенца целлофановый пакет и терпеливо ждет, когда он задохнется, — разрушен инстинкт, на котором зиждется вся природа.

В современной психологической литера-

туре понятие «деструктивности» встречается довольно часто. Однако широкое распространение бижеворизма способствует упрошенному пониманию проблемы. Деструктивность нередко определяют как присутствующий в огромном множестве поступков людей (садистское мучительство, необходимость обороны, пахота земли вручную) психологический компонент, в котором есть раздраженность и потребность в реакции.

Такое стремление уравнять в ценностном отношении разные поступки людей абсолютно ничем не оправдано. Ведь у человека есть не только разрушительные, но и творчески-созидательные импульсы. Смещение этих противоположно направленных тенденций стало в психологической литературе стойкой традицией.

XX столетие ознаменоватось особым интересом к теоретической разработке деструктивного в человеке. Этот интерес обусловлен возрастанием насилия в отношениях между людьми как в масштабах отдельных стран, так и в масштабах всего мира.

В общирной психологической литературе по проблемам деструктивности противопоставление двух, казалось бы, диаметрально противоположных точек зрения обнаружило себя весьма отчетливо. Одну точку зрения можно определить как инстинктивистскую, возводящую все разрушительное в человеке к досознательному, докультурному, животному. Другая точка зрения — бихевиористская всецело выводит человеческую разрушительность из влияния на человека окружающей, т. е., по сути дела, социальной, среды. Нельзя сказать, что обе позиции творчески бесплодны. Олнако ни та ни другая не дают полного ответа на поставленный вопрос. Дальнейшее их противостояние не обещает теоретического прогресса, ибо обе они исходят из нетворческих посылок о безусловном приоритете либо природного, либо социального в процессе становления человека.

Наиболее последовательно проблему раз-

рушительного разбирал Э. Фромм. Он опирался на данные нейрофизиологии, психологии, психоанализа. В круг его исследований были включены свеления по зоологии, палеонтологии, археологии, этнографии, социологии. Ученый пытался подвести итоги более чем сорокалетней работы. Общая тенденция - доказать вменяемость личности, показать, что истоки нравственности, равно как и деструктивности, следует искать в человеческой свободе, как об этом говорили и его предшественники. Однако сама свобода - сложный феномен. Она есть не соврашение человека, а мера его ответственности. Люди обыкновенно, чтобы успокоить свою совесть, перекладывают вину за собственную деструктивность на некие врожденные механизмы.

Э. Фромм подчеркивал, что единственное млекопитающее, способное на убийство и садизм в широком плане, - это человек... Разрушительные страсти, подчас охватывающие человека, порождаются не тем, что вокруг него много других людей, а тем, что, будучи атомизирован, человек нередко лишен внутренних и внешних (социальных) возможностей удовлетворить свою потребность в общении с другими. Известно множество случаев скученности людей, не приводящих к деструктивности, причем можно выделить как преднамеренные скопления людей (например, израильские кибуцы, фестивали американских хиппи), так и скопления непреднамеренные, связанные с вековыми традициями проживания людей (к примеру, Бельгия, Голландия, остров Манхэттен). Следовательно, в человеческом мире деструктивностью чревата не скученность сама по себе, а нечто иное, что может в отдельных (хотя и весьма частых) случаях сопутствовать скученности: нищета, отсутствие прочной культурной традиции, отчужденная от внутренних потребностей человека социальная и духовная структура общества.

Следовательно, у истоков человеческой

деструктивности стоит не госполствующий над животными мир инстинктов, а неустроенность социально-культурного пространства, которое окружает человека, входит в его внутренний мир и, в свою очередь, воспроизводится через внутренний опыт человека. Глубинные потребности человека простиракогся далеко за пределы инстинктов, которые можно было бы еще «задобрить» разного рода внешними ужищрениями. Эти потребность связаны, в частности, с ценностной сферой.

Деструктивность выступает как парадоксальная проблема, крайне важная для психоаналитического мышления. Борьбу со элом нужно начинать в собственной душе. Все осстальное может только следовать из этого. Тема разрушительности берется, стало быть, не абстрактно, а конкретно антропологически. Деструктивность — это нечто, рожденное мной самим. Нет никаких оснований полаать, будго я самой человеческой природой приговорен к деструктивности. Она — результат только моего выбора, моей экзистенциальности, моей активности.

П. С. Гуревич

ДЕТЕРМИНИЗМ ПСИХИЧЕСКИЙ — закономерное протекание психических процессов, взаимосвязь явлений душевной жизни человека. Принцип психического детерминизза. Согласно этому принципу, в психике нет ничего случайного. Человеческая деятельность подчинена определенным закономерностям. Выявление их позволяет внести ясность в понимание бессозиательного, внутреннего мира человека.

Многие мыслители прошлого пытались ответить на вопрос о соотношении случайности и необходимости, свободы воли и закономерности в мире природы и человека. Одни из них полагали, что все в человеческой жизни определяется случаем. Человек наделен свободой воли делать, что хочет и какхочет. Друтие рассматривали необходимость и закономерность в качестве ключевых моментов развития природы и человеческой деятельности.

3. Фрейд по-своему переосмыслия пролему соотношения необходимости и случайности, свободы воли и закономерности в жизни человеха. Он не отверг случайность, как таковую. По этому поводу основатель психоднализа писал: «Все в нашей жизни случайность, начиная от нашего происхожденых вследствие встречи сперамогозоида с яйцом». Но это такая случайность, которая отражает закономерность и необходимость, существующие в природе. То, что во внешнем мире люди называют случайностью, подчинено точным законам.

Аналогичная картина наблюдается и в сфере психического, во внутреннем мире человека. Здесь, по убеждению 3. Фрейда, нет места случайности, связанной с бессознательными желаниями людей. В психике человека действуют свои закономерности, независимо от того, осознает он их или нет. В сфере псижического произвольные на первый взгляд процессы являются в действительности вполне определенными и закономерными. Вера в психическую свободу и произвол должна, по словам 3. Фрейда, «сложить оружие перед требованием детерминизма, господствующего также и в области душевной жизни».

Наглядным примером детерминации псикических процессов могут служить так называемые ошибочные действия. Речь идет об осоооржах, описках, очитках, забывании имен, потере предметов. Чаще всего эти ошибочные действия мы воспринимаем в качестве досадной случайности. На самом же деле они являются результатом, следствием работы бессознательного. Их возникновение закономерно и объяснимо и

Однажды радиокомментатор вел передачу о завершении визита главы иностранного государства в нашу страну и произнес: «На прощание главы государств обменялись рукопожратием». Разумеется, радиокомментатор хо— 160 — ДЕФ

тел сказать, что главы государств обменялись рукопожатием. Но его оговорка не была случайной. Как человек, разбирающийся в политике, он знал, что обмен любезностями между главами государств соответствует дипломатическому этикету. В лействительности же переговоры между ними не принесли ожидаемых результатов. Главы госуларств готовы были. что называется, «сожрать друг друга». Радиокомментатор понимал это. Но по лолгу службы был вынужден вести свой репортаж на возвышенной ноте. Внутренний конфликт между тем, что он знал и как должен был официально излагать информацию, обернулся непреднамеренной оговоркой. Однако случайная на первый взглял оговорка имела вполне реальные основания и явилась закономерным результатом столкновения двух разнонаправленных психических процессов.

В рамках психоанализа подобные «случайности» являются предметом пристального внимания и изучения. Одна из важирых задач психоанализа как раз и заключается в раскрытии тех закономерностей, которые стоят за ними.

Ошибочные действия, сновидения, симптомы психических заболеваний — три сферы жизнедеятельности человека, психоаналитическое исследование которых основывается на принципе психического детерминизма.

Часто сновидения кажутся случайными, не имеющими смысла. Олнако, как считал 3. Фрейд они отнюдь не случайны Булучи психическими явлениями, сновидения представляют собой реализацию неосуществленых желаний человека. Именно психическа детерминация сновидений дает возможность их толкования. Так, первая пришедшая в голову мысль о каком-либо словидении или его части подчинена определенной связи. Эта мысль не произвольна. Свободно возникшая, она тем емене психически бусловлена, детерминирована. На этом положении как раз и основывается психоаналитический метод тольновывается психоаналитический метод толькования словидений.

Невротические заболевания также имеют психическую детерминацию. Их истоки оледует искать в детстве человека. Они связаны, по мнению 3. Фрейда, с инфантильными (детскими) переживаниями, т. е. теми переживаниями, которые испытывал ребенок в перим своето раннего психосекоильного развития.

Ни одно из психических явлений не является абсурдным. Ни один психический процесс не возникает случайно. Все в человеческой психике взаимосвязано. Во внутреннем мире человека произвольные на первый взгляд явления и процессы в действительности строго детерминированы. Таков смысл психического детерминированы. Таков смысл психического детерминированы. Таков смысл псиках психоанализа.

В. М. Лейбин

**ДЕФЕКТ ЭГО** — в *психоанализе*: нарушение функций Эго.

При нарушении восприятия страдают тестирование реальности, чувство реальности и восприятия собственного Я. Пол тестированием реальности понимаётся правильная оценка явлений внешнего мира и реалистическое понимание отношений между личностью и другими людьми. При нарушениях тестирования реальности развиваются паранояльная и бредовая симптоматика. Например. пациентка Н. была убеждена, что муж изменяет ей, стоит ему выити даже на несколько минут из дома, а родная мать подсыпает ей яд в пишу. Здесь имели место генетические нарушения при кормлении грудью в первый год жизни, а также недостаточный эмоциональный контакт с отном в более позлний период развития.

Чувство реальности предполагает единое с другими людьми восприятие реальных событий. В случае депрессии ясное солнечное небо может восприниматься хмурым, угрюмым; прозрачная река — мутной и т. д.

При дефекте восприятия собственного Я пациенту может представляться, что его лицо безобразно, пальцы слишком толстые, рост

- 161 -

слишком маленький, нос большой и т. д. Подобные нарушения встречаются в подростковом возрасте, могут быть при *шизофренци*.

В случае нарушения регуляции и контроля влечений, т. е. когда нарущается эта функция Эго, человек утрачивает способность противостоять неприятностям, сложным ситуациям, оказывается неспособным к отсрочке удовлетворения своих желаний. У человека развивается сильная тревога, которая может привести к депрессии, развернутым невротическим состояниям или психозу. Пациенты не способны принимать конструктивные решения. у них не развит защитный механизм сублимации. Пациентка А. из многолетной семьи, работая в зрелом возрасте учительницей, не могла сдержаться и воровала авторучки у своих коллег и учеников. Бессознательный мотив этих поступков заключался в отсутствии эмоциональной доступности отца в летские голы. Тогла пациентка воспринимала общение с отцом как подарок.

Нарушение синтетической или организующей функции Эго предполагает невозможность испытывать ошущения, чувствовать, фантазировать, мыслить и действовать целеустремленно, и тогда поддерживающие, взаимодополняющие отношения с другими объектами становятся невозможными. Пациент И. отказался от повышения по службе, мотивируя отказ опасениями, что изменится отношение к нему в коллективе, хотя он знал, что справится с новой работой. По окончании рабочего дня он заходил в свой несостоявшийся кабинет и, сидя в кресле, чувствовал вину за отказ от повышения и одновременно за незаконность пребывания в кабинете начальника. Бессознательный мотив: отказ от работы по дому в детстве, которую он легко мог сделать, но за которую его все равно ругали бы.

При нарушении аутопластической адаптации не может пойти на необходимый, даже незначительный, компромисс для достижения цели, хотя это приводит к усилению тревоги. Нарушение аллопластической адаптации подразумевает невозможность изменить окружающий мир в соответствии со своими представлениями, даже если это реально. Примером может служить сознательное нежелание расторгнуть брак с нелюбимым партнером, когда имеется любовница, используемая для демонстрации свободы действий перед женой. Вессознательным мотивом может служить невозможность расставания с «женой-матерью».

К нарушениям так называемых автономных функций обычно относятся нарушения речи, неуклюжесть, нарушение походки, нарушение предвидения, мышления и т. д. Автономные функции были определены Гартманом как независящие от инстинктивных побуждений и развития инстинктивных побуждений и развития инстинкти пришли к выводу, что нет функций, которые развивались бы у человека абсолютно автономно. В связи с этим «нарушения автономии» могут рассматриваться в контексте указанных выше нарушений.

И. И. Маслова

ДЖЕЛИФФ (Jelliffe) Смит (1866—1945) американский невролог, психиатр и психоаналитик. Один из создателей психосоматики и психосоматической медицины. Доктор мелицины.

Окончил Бруклинский политехникум (1886) и медицинский колледж в Нью-Йорке (1894). Во время учебы проявил интерес к широкому диапазону проблем различных наук. Первую публикацию (1890) посвятил вопросам ботаники. Работал в Нью-Йоркском государственном госпитале. Около 1896 начал активно интересоваться проблемами психологии, неврологии, психиатрии и клинической медицины. Особое внимание уделял исследованию роли психических факторов в возникновении и течении соматических (телесных) заболеваний. В 1899 стал одним из редакторов «Журнала нервных и дущевных болезней», а в 1902 - директором журнала,

который издавал до конца жизни. В 1908 организовал при журнале излание серии монорафий по проблемам психологии, неврологии и психнатрии, в которой опубликовал ок. 100 оригинальных работ Э. Крепелина, О. Рамка, З. Фрейда, К. Г. Юнга и др.

Исследовал проблемы функционирования вегетативной нервной системы, шизофрении, склероза, различные вопросы клинической медицины и пр. Опубликовал ряд статей и книг по неврологии и психиатрии. В 1907 участвовал в работе Международного конгресса по психиатрии и неврологии в Амстердаме, где познакомился с К. Г. Юнгом. Под влиянием новой информации об идеях, теорин, практике и эффективности психоаналитической терапии пересмотрел свое скептическое отношение к психоанализу и вскоре стал одним из активных участников американского и международного психоаналитического движения. В 1913 совместно с В. Уайтом организовал выпуск «Психоаналитического ревю» - первого англоязычного психоаналитического журнала, который сыграл значительную роль в распространении психоанализа в США и др. странах.

Осуществил психоаналитические и псикоаналитически ориентированные исследования различных проблем: методики и техники психоанализа, фантазий, трансфера, шизофрении, псориаза, туберкулеза, факторов старения и мн. др. Особое внимание уделял изучению различных психосоматических вопросов. Предложил использовать психоаналитические идеи, методику и технику для исследования и терапии различных соматических болезней. Разработал ряд идей и приемов психосоматики и психосоматической медицины. В 1921 познакомился с З. Фрейдом, высоко оценившим его вклал в развитие психоанализа и психосоматики. Систематически переписывался с 3. Фрейдом, Э. Джонсом, О. Ранком, К. Г. Юнгом и др. психоаналитиками и психиатрами (Э. Блейлером, Э. Крепелином и др.).

Автор книг «Психопатология в органические болени» (1922), «Очерки по психосоматической медицине» (1939) и ок. 400 статей и книг по психосоматике и психосоматической медицине, психоанализу, неврологии, общей психоатрии и пр.

В. И. Овчаренко

ДЖОНС (Jones) Эрист (1879—1958) — английский психоаналитик. Доктор медицины (1900), профессор (1983). Деятель и историк психоаналитического движения. Главный биограф 3. Фрейда. Почетный президент Международной психоаналитической ассоциации, почетный президент Американской психоаналитического психоаналитического общества и Института психоанализа, почетный член многих психоанализа, почетный член многих психоанализа, почетный член многих психологических и психиатрических ассоциаций и обществ.

Родился в Уэльсе. Медицинское образование получил в Карлифе и университетском колледже Лондона. За успехи в учебе неоднократно награждался золотыми медалями. Слушал курсы лекций в университетах Мюнжена, Парижа и Вены. Практиковал медицину в Лондоне. Работал акушером и домашним врачом при детском госпитале. Занимался неврологией, психиатрией, хирургией и терапией. Работал в Фарингтонском диспансере, морском госпитале и больние Вест-Энда. Быт репортером медицинской прессы. Читал рекции по неврологии. Занимался исследованиями афазии (нарушений речи) и детской сексуальности.

Увлекся психоаналитическими идеями з. Фрейда и с 1905 начал практиковать психоаналия. Был первым английскм врачом-псикоаналитиком. В 1907 прошел стажировку по психиатрии (у Э. Крепелина) и неврологии (у А. Алыклаймера) в Моикенской психиатрической клинике. Посетил клинику Бургкельции (Цюрику), где поэнакомияся с Э. Блейлером, К. Г. Юнгом и др. В 1908 переежат в Каналу, где работал профессором психиатрии Торонтского университета и директором клиники нервных болезней в Онтарио. Проволил коллоквичмы по психоанализу. В 1908 был одним из инициаторов и активных участников Первого Международного психоаналитического конгресса (Зальцбург: Австрия). В 1909 вместе с З. Фрейдом. К. Г. Юнгом и лр. читал лекции по психоднализу в Кларкском университете (США) и впоследствии весьма активно пропагандировал психоанализ. В 1911 был одним из основателей и лилеров Американской психоаналитической ассоциации. Вскоре вернулся в Великобританию, гле после первой мировой войны опганизовал Британское психоанали» тическое общество и был его президентом в течение более 20 лет.

Нараду с психоанализом занимался медищиской психологией. Исследовал проблемы страхов, вины и ненависти при неврозах, прегенитальные фазы развития личности и мн. др. В работе «Проблема Поля Мёрфи: взгязд на психологию шахматной игры» показал роль и влияние неосознанных мотиващий на сострояние психиси и судьбу человека. В общей сложности опубликовал более 10 книг и ок. 300 статей по клиническому психоапализу и различным психоаналитическим проблемам антропологии, фольклора, литературы и кекусства.

В 1920 основал и возглавил «Международный журнал психоанализа». С начала 20-кгодов стал одним из лидеров международного психоаналитического движения. Неоднократно руководил работой конгрессов Международной психоаналитической ассоциации (МПА) и был ее президентом. Пропагандировал психоаналитические идеи в лекционных турне в различных странах Европы и США. Быт редактором журнала «Социальные аспекты психованализа».

В 1953—1957 опубликовал трехтомную книгу «Зигмунд Фрейд: жизнь и труды», которая в дальнейшем издавалась в различных версиях. Эта работа стала базисной биографией 3. Фрейда и остается таковой поныне. Оказал значительное влияние на развитие и распространение *психоанализа* и психоаналитического движения.

Автор книги «Свободные ассоциации. Мемуары психоаналитика» (1959) и др. работ по теории и истории психоанализа.

В. И. Овчаренко

ДИА́ГНОЗ (греч. diagnosis — распознавание) — 1) констатация изучаемого процесса, состояния, явления (шир.); 2) врачебное заключение о сущности болезни, выраженное в принятой мелицинской терминологии (узк.).

Пермин «диагноз» наиболее активно используется в медицине. Медицинский диагноз — условие проведения правильного лечения. Использование различного рода приемов и методов, при помощи которых изучаются симптомы заболеваний, составляет содержание диагностики.

В медицинской диагностике главенствует семиологический подход. Он основан на описании совокупности объективных и субъективных признаков (симптомов), характерных для той или иной болезни. «Поставить диагноз — значит классифицировать симптомы, определить их взаимную связь, а также связать с производящей их причной, и получаемую в результате этого картину подвести под один из известных тилов заболевания» (М. М. Губегрупц И. М. Соколов). Соколов.

В основе медицинского подхода к диагностике заболевания лежит методология естественных наук, данные которых опираются на опыт наблюдения объектов внешнего мира. Главенствующий элесь объективный метод предполагает накопление эмпирических: сведений, расчленение изучаемой реальности на единицы, выявление различных комбинаций и систематизацию накопленного материала. Итог — установление закономерностей функционирования и взаимодействия анализируемых объектов. Существуют устояшиеся способы собирания, анализа, разбора комбинаций симптомов различных заболеваний.

Согласно М. М. Губергрицу и И. М. Соколову, идеальный медицинский *диагноз* слагается из 4 элементов:

- клинического (систематизированное описание проявлений болезни);
- анатомического (определение места поражения);
   функционального (описание механиз-
- функционального (описание механизмов изменений, наблюдаемых при заболевании);
- этиологического (установление причины заболевания).

Но медицинский диагноз не всегда содержит все указанные элементы. Диагностика целой группы заболеваний проводится при отсутствии анатомического, этиологического и даже функционального элементов. Таково большинство диагнозов в психиатрии, которые часто имеют лишь клинико-симптомологический характер.

Ориентированным на естественно-научные подходы врачам в субъективизме психиатрической диагностики видится главный грех психиатрии. Они настойчиво ищут пути сопоставления психопатологических данных с дефектами мозгового субстрата, новые инструментальные диагностические методы. При этом субъективный мир человека, его переживания, внутренние образы рассматриваются большей частью как эпифеномены анатомического субстрата и физиологических процессов. До сих пор подвергается критике сказанная З. Фрейдом фраза о том, что ему «неизвестно ничего, что было бы безразличней для психологического понимания страха, чем знание нервного пути, по которому проходят его возбуждения».

Альтернативой попыткам рассматривать психику как эпифеномен являются усилия психоаналитиков. Они ставят задачу научить человека правильно ориентироваться в его жизненных трудностях, но эта задача наталкивает на необходимость разобраться в причинах их возникновения. Накопленный психоаналитиками феноменологический материал, систематизация его позволили высгроить пригодные для использования теоретические модели личности, подойти к анализу механизмов и этиологии личностной неэффективности разработать эффективные методы психотерапии.

Диагноз в психоанализе сводится к описанию и систематизации присущих пациенту личностных аномалий, установлению механизмов их происхождения, функционирования, выявлению защитных механизмов и эффективных способов преодоления трудностей.

С полной научной серьезностью психоаналитики относятся к ланным психической феноменологии, к герменевтическим принципам их анализа. Терапевт психоаналитической ориентации тщательно анализирует содержание идей пациента, пытается понять, откуда они возникли, какие пробуждают переживания, какие порождают цели и, в конце концов, чему служат (3. Фрейд). Сохраняя общие принципы естественнонаучного подхода - описательное накопление данных, их типизация и систематизация, выделение единиц и установление закономерных связей, - психоаналитик основное внимание сосредоточивает на изучении «субъективной реальности», содержания сознания и психики в целом. По мысли З. Фрейда, не существует противоречий между психиатрическим и психоаналитическим видами изучения психики, «одно является продолжением другого».

Медицинская терминология не чужда психоанализу. Установление медицинского диагноза используется для отбора пациентов, с которыми нет смысла проводить аналитическую работу (соматическим больных, страдающих грубыми психотическими нарушениями). «Отсев» проводится в ходе психоаналитически ориентированного «структурного интерыью» (О. Ф. Кернберг).

Задача собственно психоаналитической

диагностики решается, как правило, одновременно с проведением терапии. Важнейшим психоаналитическим методом служит беседа. Цель ее — постановка психоаналитического диагноза. Соотнося услышанное от пациента с существующими в психоанализе теориями личности, терапевт выдвигает версии о происхождении расстройства, его возможной динамике и прогнозе, терапевтической пригодности диагноза для короткой терапии, психоанализа, отказа от любых форм психотерапии, допустимости иных форм лечения.

Разговор может происходить в формах стандартизированного интервью, во времст которого пациент отвечает на вопросы словами «да» — «нет»; полустандартизированного или свободного диалога. В любом случае инициативой должен владеть аналитист

Схема беселы может быть такой:

 выяснение вопроса о том, как пациент оказался у аналитика;

- сбор жалоб и биографических сведений;
- сбор оценочных сужений пациента о себе, родных, своем будущем и т. д.

Проводя беседу, психоаналитик фиксирут также общее впечатление о пациенте, о складывающикся у него с пациентом отношениях (переносы, контрпереносы); выделяет эпизоды, заслуживающие особого вниматия; оценивает результаты интервью (возпикновение объект-отношений, ограничений возможностей Я, эмоциональные проблемы, уровень интеллигентности, понимания, терапевтические импозии).

Помимо интервью для диагностических целей в психоанализе используются тестовые методики прожективного типа (ТАТ, тест Роршака и др.), вопросники (Гисенский личностный тест, анкета для исследования психосоматического процесса); анкета «нарциссическая»; анкета исследования факторов агрессиености.

Практикуемые в психоанализе подходы и теоретические построения открывают значи-

тельные перспективы для работы с более серьезными психотическими расстройствами. В США, где *психоанализ* активнее сочетается с психиатрией и психологией, его достижения используют и в клинике психозов.

Л. П. Конышева

ДИНАМИЧЕСКАЯ КОНЦЕПЦИЯ ХАРАК-ТЕРА — в психоанализе 3. Фрейда: система стремлений, лежащих в основе поведения, но не тождественных ему.

Для оценки фрейдовской динамической концепции полезно выявить различие между чертами характера и чертами поведения. Поведенческие черты описываются в терминах действия, которые можно наблюдать со стороны. Так, поведенческая черта «быть смельм» проявляется как поведение, направляетно нео на достижение определенной цели, независимо от риска лишения комфорта, свободы или жизни. «Скупость» же, как черта поведения, — это поведение, направленное на накопление денег или других материальных ценностей.

Однако если мы решили исследовать мотивации (особенно бессознательные) подобных черт поведения, то непременно обнаружим, что черты поведения охватывают и множество других, совершенно, казалось бы, несоответствующих черт характера. К примеру, смелое поведение может мотивироваться амбициями, а в определенной ситуации человек даже будет рисковать жизнью ради того. чтобы удовлетворить свою жажду быть объектом всеобщего восхищения. Этот тип поведения может мотивироваться суицидальным порывом, заставляя человека сознательно или бессознательно искать опасности, ибо в такой ситуации его жизнь утрачивает для него всякую ценность, и он хочет покончить с ней. Такой тип поведения может быть обусловлен недостатком воображения, и тогда человек совершает смелые поступки, поскольку просто не осознает ожидающей его опасности. Наконец, данный тип поведения

может быть обусловлен искренним служением какой-либо высокой идее, что в глазах общества является основополагающим мотивом смелого поведения.

Несмотря на различие в мотивациях, все приведенные примеры «смелого» поведения внешне выглядят одинаково. Однако если понаблюдать за человеческим поведением более внимательно, то можно заметить в нем у разных людей тончайшие различия, обусловленные их различными мотивациями. Скажем, офицер в бою будет вести себя поразному в зависимости от того, чем определяется его смелость: верностью идее победы или собственной амбицией. В первом случае он не пойдет в наступление, если степень риска не соразмерна тактическим целям. Если же единственным побудительным мотивом у него будет тщеславие, то оно, вызывая в нем страстные душевные порывы, может сделать его слепым к опасностям, угрожаюшим и ему самому, и его солдатам. В последнем случае «смелость» как черта его поведения в ценностном отношении весьма сомнитепьна

Э. Фромм иллюстрировал эту идею на примере скупости. Человек может быть экономным потому, что сами жизненные обстоятельства (в частности, стесненность в деньгах) делают это необходимым. Но он может быть скупым и в силу своего скаредного характера, делающего накопительство самоцелью безотносительно к реальной необходимости. Как видим, и в случае скупости различные мотивации обусловливают различное поведение. В первом примере человек очень хорощо умеет различать ситуации, когда лучше было бы не тратить деньги, а когда, наоборот, потратить; во втором - он будет копить деньги независимо от объективной потребности, т. е. от того, что есть крайняя необходимость в затратах (скажем, на лекарства). Другой фактор, обусловленный различием в мотивации, относится к сфере прогнозируемости поведения. Так, в случае поведения солдата, мотивированного его амбищиозностью, можно смело предсказать, что онбезусловно, поведет себя смело, если смелость его будет вознаграждена. Если же его смелость руководствуется служением идее, то можно с большой долей вероятности предсказать: вопрос о том, получит или не получит его смелость признание, не будет иметь сколько-нибудь значительного влияния на его поведение.

Близкой к фрейдовской концепции бессознательной мотивации может служить и его теория о волевой природе свойств характера. 3. Фрейд осознал то, что всегда было известно писателям и драматургам. Французский писатель O. Бальзак (1799-1850) сказал, что изvчение характера связано с изучением сил, «мотивирующих поступки людей». То, как человек действует, чувствует, думает, в значительной мере определяется спецификой его характера, а не просто оказывается результатом рациональных ответов на ту или иную ситуацию. Писатели знали, что «судьба человека - это его характер». З. Фрейд также установил динамичность черт характера и то, что структура характера выражает особую форму накопления энергии и переброса ее в жизненных процессах человека.

3. Фрейд пытался объяснить динамическую природу черт характера, увязав данную проблему (характерологию) с концепцией либидо (энергии бессознательного сексуального влечения). В соответствии со стилем материалистического мышления, широко распространенным в естественных науках конца прошлого века, допускавшим, что энергия в естественных и физических феноменах является реальной сущностью, а не умозрительным конструктом, З. Фрейд полагал, что сексуальные побуждения служат энергетическим источником характера. Посредством некоторого числа сложных и блестящих допущений он объяснял различные черты характера как сублимацию («реактивные образования») против различных форм сексуальных побуждений. Он интерпретировал динамическую природу характера как обнаружение их либилозного источника.

Прогресс пеихоаналитической теории вместе с развитием естественных и социаль, которая основывалась не на идее изолированного индивиа, а на идее взимоогношения человека с природой, с самим собой и другими людьми. Предполагалось, что именно это взаимоогношения направляет и регулирует энергию, проявляющуюся в эмощиональных побуждениях человека. Американский психолог Г. С. Салливан (1892—1949) не случайно назвал психоалоги. С. С. Сарливан (1892—1949) не случайно назвал психоалоги.

Теория Э. Фрамма в основных пунктах унаследовала фрейдовскую характерологию, т. е. она исходила из допущения того, что черты характера лежат в основе поведения и могут быть выведены из него, что они образуют побудительные силы, которые, безразлично, велики они или слабы, могут совершению е осознаваться человеком. Э. Фрам стедоват за Э. Фрейдом и в том, что принял еще одно его допущение: определяющим в характере является не одна какая-нибудь черта, а целостная структура характера, обусловливающая его отдельные чеоты.

Всю совокупность черт характера следует рассматривать как синдром, выступающий следствием особой организации, или, говоря словами Э. Фромма, «ориентации характера». При этом Э. Фромм сознательно ограничивал число черт характера, непосредственно проистекающих из кажлого типа ориентации. Относительно других черт характера тоже можно показать, что они определяются базисной ориентацией характера или являются результатом смещения основных, главных черт характера с признаками темперамента. Однако значительная часть других черт, традиционно считающихся чертами характера, на самом деле оказываются не чертами характера, а исключительно проявлениями темперамента либо просто являются признаками, свойствами поведения.

Главное отличие теории Э. Фромма от теории Э. Фрейда заключается в том, что принципильнымую основу характера первый видел не в типах организации либидо, а в специфических чертах отношения человек миру. В процессе жизнекаетальности человек оказывается связанным с миром двояким образом: 1) приобретая и потребляя вещи и 2) устанавливая отношения с другими людьми (н с самим собой). Первое Э. Фромм называл процессом ассимиляции, а второе — процессом социализации.

Обе формы связи являются «открытыми» у животных. Совершенными инстинктами, как у животных. Совершенная изоляция непереносима и несовместима с психическим здоровьем человека. Человек может объединяться с другими людьми различным образом: он может любить или ненавидеть, конкурировать или кооперироватьел. Он может строить социальные системы на основе равенства или авторитема, свободы или утнетения. Но сама форма его межличностных связей будет определенной, диктуемой его характером.

Ориентации, посредством которых человек соотносит себя с миром, составляют самую суть его характера. Следовательно, характер можно опредепить как относительно постоянную форму, в которой накапливается и трансформируется энергия человека в пронессах ассимиляции и социализации. Действия людей не определяются целиком и полностью врожденными образцами инстинктивного поведения, иначе жизнь оказалась бы неустойчивой, хрупкой. При каждом действии, при каждом поступке человеку нало думать и думать, прежде чем принять решение

На самом же деле многие действия должны совершаться гораздо быстрее, чем это позволяет скорость сознательного обдумывания. Наиболее глубоко укорененные привычки и установки характерны для человека и не поддаются значительным изменениям со стороны общей структуры характера. Они являются выражением особой формы, в которой энергия трансформируется в структуру характера. Собственно характер может рассматриваться как заместитель инстинктивного аппарата животных.

Скажем, тот или иной характер может быть нежелательным с этических позиций, но он позволяет по меньшей мере действовать последовательно и освобождает от бремени необходимости каждый раз обдумывать свои решения. Человек тогда может организовать свою жизнь в соответствии со своим характером и тем самым достигнуть определенной степени соответствия между своим внутренним и окружающим его внешним миром. Более того, по отношению к человеческим ценностям и идеям характер выполняет отборочную функцию. Большинству людей кажется, что их идеи не зависят от их эмоций и желаний, а представляют собой результат логического осмысления реальности. Они думают, что их отношение к миру подтверждается их идеями и суждениями, тогда как в действительности последние сами являются результатом их характера, как, впрочем, и все их действия. Это «подтверждение», в свою очередь, способствует стабилизации структуры характера, поскольку создает для последнего видимость правоты и здравомыслия.

Однако характер не голько обеспечивает последовательное и «разумное» поведение индивида. Он одновременно является основой приспособления человека к обществу. Характер ребенка формируется характером родителей. Родители и их методы воспитания, в свою очередь, определяются социальной структурой общества и культурой. Семейная среда есть своего рода «психологический посредник» обществя, поэтому в процессе адаптации к семье ребенок формирует характер, который затем станет основой для адаптации к обществу и решения различных социальных проблем.

У ребенка формируется характер, делающий желательными для него те действия, которые от него требуются. Основные черты характера ребенка роднят его с большинством подей, принадлежащих к тому же социальному слою, классу или к той же культуре. Тот факт, что большинство членов социального класса или культуры разделяют существенные черты характера, а также то, что можно говорить о «социальном характере как о характере типичном, свидетельствует о степени влияния социальных и культурных моделей на его формирование.

Следует, однако, отличать социальный характер от индивидуального, разного у всех людей, даже принадлежащих к общей для них культуре. Эти различия порождены отчасти различиями физической и психической ориентации личностей родителей, отчасти окружающей средой, в которой ребенок рос. Но они порождаются и различиями в конституциональной организации индивидов, особенно в их темпераментах.

Генетически формирование индивидуального характера определяется наложением индивидуального и социального (освоенного человеком) опыта, на темперамент и физическую конституцию. Окружающая среда никогда не бывает и в принципе быть не может одинаковой для двух разных людей с точки зрения ее восприятия ими: различия в их конституции определяют более или менее различные способы поведения их в одной и той же окружающей среде, т. е. определяют разный жизненный опыт, приобретаемый в одинаковых условиях. Простые привычки, не укорененные в характере, а проявляющиеся в результате индивидуального приспособления к культурным моделям, могут легко изменяться под влиянием новых социальных моделей. Кроме того, если поведение существенным образом обусловливается характером человека, то измениться оно может только при коренных изменениях в самом характере.

П. С. Гуревич

ДОГЕНИТАЛЬНЫЙ (прегенитальный) — в терминологии З. Орейой: ранний период пси-хосексуального развития человека, характери-зующийся такими фазами или стадиями пси-хосексуального развития, на которых гениталии (половые органы) не имеют преобладающего эначения.

Предположение 3. Фрейда о догенитальной (прегенитальной) организации сексуальной жизни человека было выпинуто на основе анализа неврозов, которые он рассматриват как некий негатив перверсии (сексуального извращения). Олнако дальнейшая психоаналитическая работа привела 3. Фрейда к мысли, что догенитальное (прегенитальное) фазы организации сексуальной жизни характерны и для нормального человека. Они связаны с инфантильной (детской) сексуальностью.

С точки эрения З. Фрейда, различные орпары тела могут вызывать у человека возбуждение, которое родоначальник психоанализа назвал сексуальным. Органы, вызывающие соответствующее возбуждение, он именовал «эрогенными зонами». Таковыми могут быть любые части тела, в которых зарождаются сексуальные влечения.

3. Фрейд исходил из того, что в ранний период психосексуального развития ребенка для него характерна особого рода неустойчивая организация сексуальной жизни, названная им догенитальной (прегенитальной догенитальной прегенитальной прегенитальной организатии.

На начальном этапе ребенок получает удовольствие от раздражений слизистой оболочки рта. Сосание материнской гурди, собственного пальчика или других частей тела вызывает у него удовлетворение. Такое удовлетворение приравнивалось 3. Фрейдом к сексуальному. Оно имеет место на оральной (ротовой) фазе психосексуального развития ребенка.

Оральную (ротовую) фазу догенитального

(прегонитального) развития ребенка 3. Фрейо назвал каннибальной, т. е. связанной с приномом пици. На этой стадии сексуальная деятельность не отделена от приема пиции. Она направлена на поглошение пищи или части тела (когда ребенок может сосать свой собственный пальчик). Искусство етиптян наглядно отражает, по мнению 3. Фрейдо, эту примитивную ступень сексуальной деятельности, когда даже божественный Хорус изображается с пальцем во рту.

Позднее роль эрогенной (вызывающей разражение) зоим начинает играть задний прокол. Ребенок получает удовольствие от раздражений слизистой оболочки заднего прокода. Он не желает очищать свой кишечник насильно, когда его сажают на горшок, но испараживется по собственному желанию. Он
делает свои «большие дела» гогда, когда саж
этого закочет, и там, где хочет. Получение соответствующего удовольствия связано с
анальной (анус — задний прохол) фазой психосскуального развития ребенка.

Анальную фазу З. Фрейд назвал садистской, т. е. связанной с получением удовольствия от боли или страдания других людей. Она включает в себя наслаждение ребенка от задержек кала и освобождения кищечника в самый неподходящий для родителей пли воспитателей момент. К родителям пришли гости, а их ребенок перепачкат свою одежду и с удовольствием играет с тем «подарком», который он преподнес сам себе.

Эрогенные (вызывающие разгражение) зоны включая оральную и анальную, выступают в качестве заместителей гениталий. Кишечные расстройства оказывают влияние на характер симптомов невротических заболеваний. Значение анальной зоны проявляется в том, что у невротиков имеются собственные «обычан», связанные с испражнением.

Оральная и *анальная фазы догенитального* (прегенитального) психосексуального развития характерны для первых лет жизни ребен-

ка. За ними, согласно 3. Фрейду, слелует так называемая фаллическая (фаллос — образное, символическое представление мужского полового органа) фаза или стадия, на которой появляется й исчезает Эдипов комплекс. Затем наступает латентный (скрытый) период, когда у ребенка ослабевает сексуальная деятельность.

С точки зрения З. Орейда, каждый ребенок проходит последовательно все фазы догенитального (прегенитального) психосексуального развития. С наступлением половой зрелости ребенок вступает в период генитального сексуального развития. Гениталии начинают играть ведущую роль в его сексуальной жизни.

В процессе психосексуального развития не исключены различного рода фиксации (задержки) на той или иной фазе. Возможна также регрессия (возвращение) к инфантильной детской) сексуальности. Все это может вести к проявлению так называемых перверсий, т. с. изращений, отклонений от нормальной сексуальной деятельности вэрослых.

3. Фрейд высказал предположение, что формирование характера человка тесно вызано с догенитальными (прегенитальными) фазами организации инфантильной (детской) сексуальности. Так, в работа «Характер и напънная эротика» (1988) он провел парадлели между анальной эротикой и такими чертами характера человека, как аккуратность, бережливость, упрямство.

Первоначальная реакция врачей и воспитателей на представления 3. Фрейда о дозенитальных (пресенитальных) фазах психосексуального развития ребенка и их влияние на формирование характера взрослого была резко отрицательной. Многие из них ечитали, что подобные представления заслуживают морального суждения и уголовного наказания. Со временем отношение к психоаналитической теории сексуального развития человека изменилось.

В рамках психоанализа и за его пределами

вносились уточнения в содержание понятия инфантильной (детской) сексуальности. Проводились научные исследования с целью выявления периодов или фаз психосексуального развития в детеком и юношеском возрасте.

Так, К. Абражам в рамках оральной сталанием ребенка сосатѕ; другую — с его желанием кусать. Дж. Салгер рассмогрел уретральную (уретра — проток, по которому моча выводится из мочевого пузыря) фазу, связанную с удовольствием, получаемым ребенком при моченспускании. С точки зрения М. Малер, в начальном периоде жизни ребенка можно выделить такие фазы, как аутическую (характеризующуюся отчуждением, отделением ребенка от матери) и симбиотическую (характеризующуюся слинением, близостью межлу ребенка и матерыю.

Если 3. Фрейд уделял основное внимание расмотрению Эдипова комплекса, проявляющегося на фаллической фазе инфантильной (детской) сексуальности, то многие психоаналитики стали исследовать более ранние фазы психосексуального развития ребенка. Д. Винником, М. Клайн, Г. Кохут, М. Малер, Р. Спитц и другие обратились к изучению доэлиповых связей между ребенком и матерыю. Они исследовали влияние материнских отношений на начало жизни ребенка, вредные последствия разлучения маленьких детей с матерью, роль регрессивных процессов в детской похима.

Рассмотренная 3. Фрейдом зависимость между анальной эротикой и формированием специфических черт характера человека так же подверглась дальнейшему изучению и осмыслению.

Одни психоаналитики попытались более подробно, чем это сделал З. Фрейд, раскрыть особенности анальной эротики, оказываюшей влияние на формирование характера человека. Так, Э. Джоис рассмотрел анальноэротические черты двух типов карактера: для одного свойственны раздражительность, мелочность, властолюбие, упрямство; для другого — решительность, упорство, деловитость надежность любов к порядку.

Другие психоаналитики выдвинули новое представление о типах характера. В частноги, Э. Фроми исходил из того, что основу карактера составляют не различные типы догенитальной (прегенитальной) сексуальной организации, а специфические отношения личности с миром, проявляющиеся в процессах ассимиляции (овладение вещами) и социализации (взаимодействие с людьми). В соответствии с этим он различал типы характера, связанные с рецептивной (усматривающей источник всех благ жизни вовне), эксплуататорской, стяжательской и рыночной ориентализия человека.

В. М. Лейбин

ДОДЕЛЬЦЕВ Рудольф Федорович (р. 1940) — российский философ. Кандидат философских наук (1970), доцент (1973).

Окончил философский факультет Московского государственного университета им. В. Ломоносова (1961) и аспирантуру Института истории искусств (1966).

С 1966 работает в Московском государственном институте международных отношений (доцент, зам. декана, декан факультета международного права).

Автор брошюры «Концепция культуры Фрейда» (1989) и более 50 работ по пробле-

В. И. Овчаренко

ДОЭДИ́ПОВ ПЕРИОД — термин, использованный З. Фрейдом для описания той фазы психосексуального развития человека, которая предшествует возникновению Эдилова комплекса. Эдилов комплекс предполагает семейный треутольник (мать — ребенок отец), в рамках которого ребенок испытывает амбивалентное (двойственное) отношение к родителям. Он одновременно любит и ненавидит их. Испытывает к ним сексуальное влечение и боится наказания со стороны вэрослых за свое желание. Доздилов период психосексуального развития характеризуется эмоциональной привязанностью ребенка к матери.

Термин «поэдилов» появился в поздних работах З. Фрейда. В частности, одна из его лекций по введению в психоанализ (1932/1933) была посвящена проблеме женственности. В этой лекции З. Фрейд как раз писал о том, что нельзя понять женщину, не отдав должное фазе» «доэдиповой привязанности к матери».

Эмоциональные отношения девочки к фантильным (детским) желаниям, проявляющимся на ранних стадиях психосексуального развития. Эти желания могут быть активными и пассивными, нежными и враждебными. По мнению З. Фрейда, в доэдилов период у девочки можно обнаружить относящийся к матери страж, девочка боится быть убитой или отравленной матерью. Если этот страх преобладает в жизни девочки, то он может привести к психическому заботеванию.

Со временем сильная эмоциональная привязанность девочки к матери проходит. Она уступает место эмоциональной привязанности девочки к отцу. Отход от матери сопровождается, согласно 3. Фрейду, проявлением пенависти. Эта пенависты может возникать на почве прекращения кормпения грудомо, рождения другого ребенка, ревности к мпадщей сестре или брату. Девочка становит-ся раздражительной, непослушной, агрессивной. Ненависты к матери может сохраниться у девочки, затем девушки и вэрослой женщины на всю жизны всю жизны всем катери.

Доэдинов период психосексуального развикарактерен и для мальтика. Вообще обиды, ревность, разочарования в любеи матери к ребенку встречаются как у девочек, так и у мальчиков. Однако доэдинов период психосексуального развития у мальчиков является, по мнению 3. Фрейда, более коротким по времени, нежели у девочек, и не сопровождается отходом сына от матери.

Перенос эмоциональных чувств любви девочки с матери на отца означает, согласно 3. Фрейду, то, что она вступает в фазу развития Эдипова комплекса. Мать становится как бы соперницей. У девочки усиливается вражлебное отношение к матери. Это может привести к различным исходам. Если впоследствии девушка останавливается на привязанности к отцу, то она будет выбирать себе спутника жизни по типу отца. Сохранившаяся ненависть к матери выльется в сильную любовь к мужу, в результате чего возможен счастливый брак. При рождении первого ребенка собственное материнство способно оживить раннюю эмоциональную привязанность к матери. Муж может отойти на задний план, вплоть до возникновения враждебного отношения к нему.

Отождествление женщины с матерью как бы воссоздает ранний доэдипов период развития, основанный на нежной приявзанности к собственной матери. Одновременно дает знать о себе и поздний период, связанный с Эдиповым комплексом. С точки эрения 3. Фрейда, ни один из этих периодов не преводовается в достаточной мере. Тем не менее, полагал он, «фаза нежной доэдиповой приявланности является для будущего женщины решающей».

Представление З. Фрейда о доздиловой фазе психосексуального развития ребенка нашло свое отражение в работах ряда психоаналитиков. Р. Мак-Брунсвик описала случай психического заболевания, истоки которого лежали, по ее мнению, в доздиловой фазе психосексуального развития пащиента. Е. Дейч показала, как сексуальные взаимоотношения между женщинами воспроизводят ранние эмощиональные отношения между матерыю и дочерыю. Ж. Лакан ввел понятие «поэдилов треугольник». Он считал, что отределяющую роль в нем играют отношения

не между матерью, ребенком и отцом, а между матерью, ребенком и фаллосом (античным представлением мужского органа).

В. М. Лейбин

ДРЕЙКУРС (Dreikurs) Рудольф (1897—1972) — австро-американский психиатр. Доктор медицины, профессор. Один из лидеров индивидуальной психологии.

Медицинское образование получил в Вене (1923). С 1923 начал сотрудничать с А. Адаером. В последующие годы занимался психогерапией, социальной психиатрией и психологией. Руководил клиниками. В 1937 эмигрировал в США (Чикаго), где более 30 лет занимался индивидуальной психологией, групповой психогерапией и психиатрией. Работал психиатром-консультангом. В 1942—1972 был профессором психиатрии Чикагской медицинской школы. В 1940—1956 издавал «Журнал индивидуальной психологии». Основал институты индивидуальной психологии в Чикаго, Тель-Авиве и Торонто. В 1947—1956 курировал детские центов Чикаго.

Автор ок. 200 работ по индивидуальной психологии, психологии семьи, детской психологии, проблемам конфликтов, психодинамике человеческих отношений, музыкальной терапии и пр.

В. И. Овчаренко

ДУБРОВСКИЙ Давид Израйлевич (р. 1929) — российский философ и психолог. Доктор философские наук (1969), профессор (1973). Член редакционных коллегий журналов «Философские науки» (1971—1991), «Российский психоаналитической вестинк» (с 1991) и др. Основатель и председатель Всероссийского центра изучения восточных единоборств (с 1987).

Окончил философский факультет Киевского государственного университета (1952). В 1952—1957 преподавал логику и психологию в средних школах Донецка. В 1957—1970 работал преподавателем и доцентом кафедры

философии Донецкого медицинского института. В 1971—1987 — профессор философского факультета Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова. С 1988 работает ведущим научным сотрудником Института философии Российской Академии наук. Разрабатывал концепцию субъективной реальности.

Автор книг «Психические явления и мозг» (1971), «Информация, сознание, мозг» (1980), «Проблема идеального» (1983), «Обман. Философеско-психологический аналыз» (1994) и более 150 статей по философским проблемам психологии, психофизиологической проблема, ценностно-смысловым структурам сознания, проблемам *Фессознательного*, самообмана, полуправды, философии и психологии восточных единоборств и др.

В. И. Овчаренко

ДЮБУА (Dubois) Поль (1848—1918)— швейцарский врач. Основоположник рациональной психотерапии. Профессор невропатологии в Беоне.

Занимался исследованием и терапией психоневрозов. Выработал представление о психике как особой функции мозга. Активно выступал против применения гипноза как средства психотерапии. Считал, что большинство психических расстройств имеет собствению психическую причину, на которую можно оказывать рациональное водействие. В начале XX в. обосновал, разработал и внеарил метод рациональной психотерапии, которую иногда называют «терапия убеждения», «разъясияющая терапия» и т. д.

В общем рациональная психотерапия Л. Дюбя представляет собой специфическую логическую диалоговую психотерапию, основанную на обращении к рассудочной (рациональной) сфре и личности бодретвующего пациента и непосредственном воздействии на совокупность его представлений о причине и сущности заболевания, истинном состоянии и страданиях; на системе профессиональной аргументации, разъяснения и убеждения, ориентированной на осознание и изменение пациентом его иррациональных оценок, поведения, мыслей и чувств и достижение на этой основе соответствующего терапевтического эффекта.

Автор книги «Психоневрозы и их психическое лечение» (1903) и др. работ по проблемам психотерапии.

В. И. Овчаренко

ЕВГРАФОВ Константин Романович (1859— 1917) — российский психиатр и общественный леятель.

Родился в Нижегородской губернии. С 1869 жил преимущественно в Пеизе. В 1869—1877 обучался в 1-й пеизенской мужской гимназии. Окончил ее с серебряной медалью. В 1887 поступил в Медико-жирургическую акремию в Петербурге. В овремя пребывания в академии пережил длительный душевный кризие. По совету своего учителя профессора Манасссина прервал учебу и на год усхал в Пензу для восстановления заоровья. Причиной душевного кризиса поэднее считал искание реалитозной и метафизической поады.

После окончания академии работал в Пензе частным врачом при земской городской больнице. С 1884 был зачислен млалшим ординатором и начал свою 33-летнюю работу по созданию психиатрической лечебницы. С 1888 ежегодно печатал отчеты по психиатрическому отделению, вел кампанию за строительство психиатрической колонии. В 1904 проехал ряд областей в целях знакомства с организацией психиатрической помощи. Посетил саратовскую, тамбовскую, воронежскую, курскую, московскую, симбирскую, нижегородскую психиатрические больницы и сделал подробный отчет. Применял к больным новые методы психиатрической и психологической помощи, в том числе психоанализ, Для лечения апатии использовал популярную в Европе трудовую терапию (завед для больных огород, организовал ткацкую, сапожную и пошивочную мастерские и до.).

Занимался общественной деятельностью. В 1892 участвовал в создании в Пензе общественной библиотеки им. Лермонтова. Для чтения платных лекций (доход от них шел на благотворительные нужды) приглашал в Пензу московских профессоров, с которыми завязал длительную и обширную переписку. Неоднократно сам выступал с открытыми лекциями «О важнейших причинах дущевных болезней». которые позже были опубликованы. В 1902 издал работу «О психическом влиянии на организм». В 1912 опубликовал монографию «Подсознательная сфера и художественное творчество», ставшую первой книгой русского автора по проблеме подсознания. Предложил свою интерпретацию бессознательных и подсознательных элементов психической структуры, ассоциации и сублимации. Осуществил психологический анализ творческого процесса.

В 1911 на Московском съезде невропатологов и психиатров был избран товарищем председателя Всероссийского съезда невропатологов и психиатров.

Автор книги «Подсознательная сфера и художественное творчество» (1912) и статей по различным проблемам психиатрии.

А. Н. Крылов

ЕГОРОВ Борис Ефимович (р. 1955) — российский психиатр и психотерапевт, нарколог и сексопатолог. Кандидат медицинских наук (1988), доцент (1996).

Окончил 2-й Московский государственный медицинский институт им. Н. И. Пирогова (1978) и клиническую оринатуру по психиатрии (психотерапии) в Центральном институте усовершенствования врачей (1980).

В 1980—1983 работат врачом-психиатром кабинета психотерапии 4-то Главного управления при Министерстве здравоохранения СССР. С 1983 работает на кафедре психотерапии Центрального института усовершенствования врачей (изыне — Российской медицинской академии последилиомного образования). Осуществил исследование проблем психотерапии депрессивных невротических состоянии.

Автор книг «Гипноз, психотерапия, бессознательное» (1993), «Российское коллективное бессознательное» (1993) и ряда статей по психотерапии и психоанализу пограничных состояний.

В. И. Овчаренко

ЕРЕМИН Александр Владимирович (1937—1993) — российский геолог и педкоаналитик. Кандидат геолого-минералогических няук (1968), профессор (с 1991). Основатель и председатель Тамбовского психоаналитического общества (с 1990). Член правления Психоаналитической ассоциации СССР (с 1990).

В 1953—1954 учился в Московском государственной институте международных отношений (МГИМО). Окончил (1959) Московский геологоразведочный институт (МГРИ).

Самостоятельно изучал психиатрию, пситерапию и классический *психоанализ*. В 1959—1962 работал геологом в Казахстане, где прошел куюс *психоанализа*.

В 1962—1993 преподаватель, доцент и профессор кафедры физической географии естественно-географического факультета Тамбовского государственного педагогического института.

С 60-х годов систематически практиковал мсихоанализ (принимал от 3 до 7 пациетнов ежедневно). В 70-х годах в связи с психоаналитической практикой неоднократно вызывался в КТБ. Наиболее активно практиковал леихоанализ с 1989.

Автор книги «Геология» (1967, в соавт.) и более 200 научных и методических работ по геологии, химии и т. д.

В. И. Овчаренко

ЕРЕМИН Борис Александрович (р. 1959) — российский психоаналитик. Председатель Открытого психоаналитического общества (с 1993)

Окончил Московский институт геодезии (1982). В 1982—1984 служил в Вооруженных Силах СССР. В 1984—1990 работал математиком в Голицыне. В 1990—1991 учился в аспирантуре кафедры математики Московского института геодезии (ныне — Московский государственный университет геодезии и картографии). В 1991—1993 работал математиком и системным аналитиком в совместном совствем-британском предприятии «Морские компьютерные системы». В 1991—1994 прошел обучение в учебно-психологическом центре при Тамбовском педатогическом университете и получил квалификацию практического пектопого.

В 1976—1977 прошел курс дидактического психоанализа. С 1984 осуществияет психоаналитическую практику в рамках классического психоанализа и краткосрочной аналитической терапии. Член Российской психоаналитической ассоциации (с 1990). С 1991 илен Тамбовеского психоаналитической общества. В 1993—1995 работал психоаналитиком в психоаналитической организации «Поител». С 1996 работает психоаналитиком в Гуманитарном психоаналитиком в Гуманитарном психоаналитическом центре «Имато», курируемом Открытым психоаналитическом пентре «Имато», курируемом Открытым психоаналитическом пентре «Имато», курируемом Открытым психоаналитическом поществем мобществом.

В. И. Овчаренко

ЕРМАКОВ Иван Дмитриевич (псевдоним — Иверм; 1875—1942) — российский психиатр и психоаналитик. Один из лидеров российского психоаналитического движения. Профессор (1920).

Родился в Стамбуле (Турция). Окончил Первую тифлисскую (тбилисскую) классическую гимназию (1896) и медицинский факультет Московского университета (1902). Своими учителями считал профессора В. К. Рота и профессора В. Л. Сербского.

С 1902 работал штатным ординатором нервной клиники Московского университет Через год был переведен ассистетном Психиатрической клиники Московского университета. Занимался научно-исследовательской работой. Во время русско-японской войны 1904—1905 был призван в армию и направлен в г. Харбин в психиатрический госпитать Краеного Креста, гре работал старшим ординатором, старшим ассистентом и заведующим отделом психотерапии. После демобилызации работал в Психиатрической клинике Московского университета (1907—1921; ординатор, старший ординатор, старший ординатор, ассистент, зав. клиникой) и преподавал в университете.

С 1906 действительный член Общества невропалотогов и психиатров. Выл в научных командировках за границей (в Берлине, Париже, Цюрихе, Мюнхене, Берне, позднее — Будапеште). В 1907 опубликовал первые научные работы, отразившие опыт военного врача-психиатра. В 1910—1917 казначей Блатотворительного общества им. С. Корсакова, член президиума Общества по борьбе с алкоголизмом. С 1913 член Парижского общества невропатологов и психиатров.

В 1913 сделал доклад об учении 3. Фрейда и с тех пор активно выступал в качестве пропагандиста психоанализа и фрейдизма.

Увлекался поэзией и живописью. Писал стихи и картины. В 1916—1921 участник ряда художественных выставок живописи и графики. Был действительным членом Государственной академии художественных наук. В 1919—1923 заведовал экскурсионным отделом Государственной Третьяковской галереи.

В 1919 был членом совета Психоневролопического музея-лаборатории и библиотеки Ф. Е. Рыбакова, вскоре преобразованного в Государственный (московский) психоневрооптический институт. С 1920 профессор этого института, в котором при поддержке А. Н. Бернишейна создал отдел психологии и руководил им. При отделе организовал Детский дом-лабораторию «Международная солидарность», где проводились психоаналитические исследования.

В 1921 организовал в Государственном психоневрологическом институте научный крумс по изучению «псикологии художественного творчества психоаналитическим методом» (в работе кружка участвовали А. Н. Бернштейн, А. Г. Габрический, О. Ю. Шмидт и др.) и был председателем этого кружка. Совместно с А. Н. Бернштейном пытался организовать «научное общество для исследования явлений психизма».

В 1922 (совм. с М. В. Вумьфом. О. Ю. Шмидтом и др.) организовал выпуск серии книг «Психологическая и психоаналитическая библиотека», в которой в 1922—1925 были изданы основные работы 3. Орейда и некоторые труды его последователей. Был редактором этой серии и автором многих предисловий. Опубликовая в данной серии и свои книги: «Этюды по психологии творчества А. С. Пушкина» (1923) и «Очерки по анализу творчества Н. В. Тооля» (1924).

В 1923 на базе руководимого им отдела психологии Государственного психоневрологического института и Детского дома-лаборатории «Международная солидарность» организовал и возглавил Государственный психоаналитический институт и Детский дом-лабораторию «Международная солидарность». Как директор института в 1923—1925 занимался организацией исследовательской, терапевтической и просветительской работы. Читал в институте куре психонализа для врачей, педагогов и социологов) и курс псикотерапии. Вел кружки «семинарии» по изучению творчества, семинарий (кружок) по гипнологии (дия врачей и студентов-медиков) и по изучению художественного творчества. Принимал участие в амбулаторных приемах папиентов.

В 1923 (совм. с М. В. Вульфом, Ю. В. Каннабихом, О. Ю. Шмидтом и др.) организовал Русское психоналитическое общество (РПСАО), стал его председателем и возглавил в нем секцию психологии искусства и литературы.

После ликвидации Государственного психовналитического института (1925) работал консультантом в московских психиатрических клиниках. Занимался частной практикой (лечил неврозы, заикания и алкоголизм). В 1934—1941 работал профессором психоневрологии в поликлинике по лечению расстройств слуха и речи. В 1941 работал психотерапевтом и невропатологом в центральной поликлинике 1-го Московского медицинского института.

В августе 1941 арестован органами НКВД СССР по обвинению «в принядлежности к контрреволюционной организации и антисоветской агитации» (ст. 58, п. 10, п. 11 УК РСФСР). Умер в июле 1942 в торыме Саратова. Реабилитирован посмертно постановлением прокуратуры РСФСР (1959).

Автор более 30 трудов по различным проблемам психоапализа, психнатрии и художественного творчества. Некоторые сохранившиеся работы, главным образом по психоапализу художественного творчества, не публиковались.

В. И. Овчаренко

## Ж

ЖАНЕ (Janet) Пьер (1859—1947) — французский психолог, психнатр и невропатолог. Доктор медицины (1889), профессор (с 1902), академик (с 1913) и президент (с 1925) Парижской академии моральных и политических наук. Действительный и почетный член ряда иностранных Академий.

Окончил медицинский факультет Парижского университета. Усиленно изучал филсофию, которую с 1881 преподавал в Гаврском лицее. Ориентировался преимущественно на позитивистские возэрения. Активно занимался исследованиями в ряде областей психологии и религиоведения.

Под руководством Ж. Шарко в 1879-1885 исследовал истерию и истерический паралич. Считал, что суть истерии составляет: а) своеобразное сужение поля сознания; б) расщепление сознания; в) выпадение части психофизических проявлений из-под контроля сознания. В 1889 опубликовал работу «Психический автоматизм», в которой изложил свою концепцию высших (творческих, синтезирующих) и низших («автоматических») функций психики. В 1890 по приглашению Ж. Шарко возглавил психологическую лабораторию психиатрической больницы Сальпетриер, в которой около 50 лет занимался исследованием и врачеванием неврозов. Создал тест кожной анастезии. В 1895 по рекоменлации Т. Рибо начал работать на кафелре экспериментальной и сравнительной психологии в Коллеж де Франс. Вскоре возглавил эту кафедру и руководил ею до 1934. В 1904 совместно с Ж. Дюма основал журнал «Нормальной и патологической психологии» один из ведущих психологических журналов Франции. На протяжении многих лет читал курсы лекций по психологии в Сорбонне и ведущих университетах Аргентины, Бразилии, Канады, Мексики и США.

Получил интересные научные результаты в различных областях знания. Опубликовал рад работ по философии, истории психологии, социальной психологии, общей психологии, патопсихологии, психиатрии, психотерапии, психологии религии и мистицизма, по различным проблемам психической эволюции, сознания и бессознательного, памати, еремени, языка и мышления, психологии личности и др.

Предложил трактовку психологии как бъективной науки о человеческих действиях. Выработал представление о психиже как сложной, иерархизированной энергетической системе, обладающей опредсленной степенью психического напряжения. В 1892 опубликовал капитальное исследование истерии «Ментальное состояние истериков» (в 2 т.). Разработал психологическую концепцию неврозов, согласно которой они возникают из-за функщиональных нарушений высших функций психики и потери баланса между высшими и низшими психическими функциями.

В 1894 ввел в оборот понятие «психастения». Выделил психастению в качестве самостоятельной формы психических заболеваний и создал биопсихологическую теорию психастении. В исследованиях психологии личности особое значение придавал проблемам единства, различения и индивидуальности. Практиковал лечение сиом и гипиоз. Признавал главенство психологического фактора в гипноге.

Оказал существенное воздействие на формирование представлений 3. Фрейда и Й. Брейера о природе психики и неврозов. Считается предшественником психоанализа в трактовке истерии, роли бессознательного в неврозах и др. проблем. Отдавая должное отдельным достижениям психоанализа, в целом относился к нему критически. Полемизировал с 3. Фрейдом и др. психоаналитиками. Отверг психоаналитическую идею о психоексуатьной травме как главной причине неврозов.

Сыграл значительную роль в развитии психологии, психиатрии и психотерапии.

Автор книг «Неврозы и фиксированные идеи» (1898), «Навлачивые состояния и псижастения» (2 т., 1903), «Неврозы» (1909),
«Психологические способы лечения» (3 т., 1919), «От гревоги к экстазу» (2 т., 1926—
1928), «Эволюшия памяти и понятие времени» (1928), «Психологическое развитие личности» (1929), «Пьбовь и ненависть» (1932), «Истоки интеллекта» (1935), «Предъязыковой интеллект» (1936) и др.

В. И. Овчаренко

ЗАБЫВАНИЕ — процесс, приводящий к невозможности воспроизвести или узнать то, что было известно раньше.

Первым забывание экспериментальным путем изучал Г. Эббингауз. В частности, он установил, что темп забывания зависит от качества запоминаемого материала, его содержания, степени осознанности, значимости, включенности в деятельность человека. Пятилетие спустя В. Джеймс в работе «Принципы психологии» («Principles of Psychology») разделила память на первичную-кратковременную и вторичную-долговременную. Эти илеи легли затем в основу гипотез о лвойственной функции памяти и соответственно пеления памяти на кратковременную, хранящую небольшой по объему материал (7±2 символа) непродолжительное время и долговременную, способную удерживать значительные запасы информации неопределенно ллительное время.

Теоретически удобным оказалось и выделение так называемой сенсорной памяти в качестве начального этапа сенсорного запечатления. В сенсорной памяти (иконической) хранится вся воспринятая человеком информация в виде «фотографических» отпечатков. Через секунды с этого доперцептивного уровня информация переводится в так называемую кратковременную память. Там она существует в течение времени, необходимого для выполнения той или иной задачи, а затем перемещается на долгое хранение в другой отсек памяти. В «долговременной памяти» неограниченно долгое время храннтся вес то, «что не используется в текущий момент, но потенциально может быть затребовано». Способности человека «хранить детальную информацию в течение долгого времени... остаются непревзойденными» (Р. Л. Солсо).

Существуют различного рода теории, объясняющие забывание: теория затухания следов из-за их невостребованности (Р. С. Аткинсон, Л. и М. Петерсоны); теория интерференции, согласно которой забывание является следствием взаимодействия вновь поступающей информации с уже хранящейся в долговременной памати (Б. Андервуд, Г. Э. Мюллер, А. Пилыскер, Д. Серасо); ситуативного забывания (С. Ослер, Е. Тульвинг, Д. М. Томпсон).

Согласно принципам ситуативного забывания, неудача с воспроизведением запечатленного объясняется не столько затуханием или помехами, навестда уничтожающими следы памяти, сколько тем, что условия воспроизведения значительно отличаются от тех, при которых происходило запоминание. На самом деле «забытая» информация «жива», но для ее высвобождения требуется правильная организация условий воспроизведения. Действительно, запоминание значимой информации веста происходит во поределенном контексте, в определенных условиях. Все это кодируется как бы единым блоком. Забывание, а более точно — неспособность воспроизвести что-либо из памяти в рамках данной теории объясняется неспособностью человека отыскать признаки, которые обеспечили бы доступ к необходимому информационному блоку.

Идея ситуативного забывания была эмпирически проверена Е. Тульвингом и З. Пердстоном (1966). В результате выявилось, что «только признаки, присутствовавшие при первоначальном заучивании или специфические для кодирования, эффективно работают на воспроизведение». Иными словами, забытая информация может быть восстановлена, если создать условия, при которых она была запечатлена. Таким образом, забывание не всегда необратимо. Изменение внутреннего состояния, восстановление обстановки, в которой происходило запечатление, часто оказываются эффективными способами восстановления в памяти, казалось бы, навсегла забытого. Необычные возможности в плане восстановления слелов памяти оказывает гипноз. Достижения когнитивной психологии, в частности практические выводы многолетних работ Е. Тульвинга, активно используются современной психоаналитической терапией как для восстановления у пациента забытых им травматических впечатлений, переживаний, так и для организации самого терапевтического процесса.

Забывание помогает освободить сознание от информации, не имеющей для человека существенного значения, или от тяжелых для него впечатлений, эмоций (страх, стыд, вина). В последнем случае термин «забывание» используется как синоним понятий «вытеснение» и «подавление».

Подход к забыванию как процессу или результату работы механизмов личностной защиты характерен для психоанализа. Встречаюписся у человека конфикты при достаточной их интенсивности забываются, т. е. выводятся из сознания в область бессомательного. Сознание же на некоторое время как бы освоождается от беспокоящих его переживаний. Если рассматривать данное явление в категориях когнитивной психологии, то, вероятно, можно говорить в данных случаях о попытках освободить канал «оперативной связи» от информации, которая чрезвычайно значима для субъекта, но не может быть быстро и эффективно им переработана.

Такое забывание, вытеснение из сознания значимых переживаний, не проходит для человека бесслелно. Как полагал 3. Фрейд. удержание чрезвычайно актуальной для человека информации вне сознания требует значительных затрат энергии. С истощением энергетического запаса снижаются темп протекания психических процессов (заторможенность), волевая активность, сужается круг интересов, оскудевают эмоции, развиваются депрессивные состояния. Кроме того, не проработанные на осознанном уровне переживания и связанные с их возникновением ситуации имеют навязчивое стремление к повторениям. Человек, сам того не желая, начинает воссоздавать ситуации, которые для него «плохо закончились», вызвали массу проблем и негативных эмоций. При этом оказалось, такое полсознательное стремление «организовать счастливый конец ранее неудачной пьесы», как правило, ведет к новым неудачам и дополнительной травматизации. К тому же забытые (подавляемые, вытесняемые) подобным образом переживания и сформированный на их основе неадекватный, неэффективный повеленческий стереотип, особенно если конфликт возник (и подавляется) из-за несовместимости естественных стремлений человека с требованиями социального окружения, распространяются на многие внешне сходные ситуации. Например, вытеснение неосознанного влечения к матери может подавить и влечение ко всем женшинам. А в итоге возможно невротическое расстройство и даже психоз.

3. Фрейд сначала считал, что объяснение герапевтом содержания вытесненных мыслей и чувств, доведение до сознания пациента причин вытеснения может помочь ему осознания на подобный способ «расширения сознания» через восстановление «забытых» провлем и эмоций оказался малоэффективным. Терапия воспоминанием забытого может сделать пациента свободным от сформировавшихся у него комплексов переживаних.

Современные психовналитики, учитывая накопленные знания когнитивистских и бикевиористских школ, полагают, что восстановление в памяти «забытых» жизненных историй недостаточно для освобождения пациента от их гнета. Необходимо повторное 
переживание их, приобретение нового эмощионального опыта под контролем терапевта.

Для того чтобы в полном объеме, рационально и эмоционально восстановить забытое, переработать его и разрушить старый поведенческий стереотип, а затем оботатиться новым опытом (должна быть прежде всего восстановлена ситуация, сходная с той, в которой произошла неадекватная фиксация). Желательно, чтобы в этой схожей по смыслу ситуации возникло повторное переживание, схожее с первоначальным. Лишь новое перекивание в условиях эмоциональной терапевтической поддержки позволит рационально и эмоционально переоценить «старую» проблему, избавиться от неадекаятных фиксаций.

Л. П. Конышева

ЗАВИСТЬ К ПЕНИСУ — одно из положений классического психоапализа, согласно которому девочка ощущает свою ущербность по сравнению с мальчиком и желает иметь отсутствующий у нее мужской орган.

3. Фрейд исходил из того, что в процессе познания маленькая девочка замечает некий изъян в устройстве ее тела. У нее нет, напри-

мер, пениса, который есть у мальчика. Это вызывает у нее зависть по поволу отсутствующего пениса. Девочка не смиряется со своим изъяном. Она хочет иметь такой же пенис, как у мальчика. Хочет и верит в эту возможность. Зависть к пенису порождает у девочки желание быть мальчиком. Со вреженем она понимает, что желание иметь пенис является в бессозиательном, сохраняет свою силу.

С точки зрения З Фрейда, зависть к пенису играет важную роль в психосексуальном развитии женщины. Замечая различие в строении тела, маленькая девочка полагает, что именно мать несет ответственность за отсутствие пениса. Она обижается на свою мать, не может простить ей, что родилась не мальчиком.

Обида ведет к тому, что первоначальная привязанность (любовь) к матери утасает и девочка отдальнегоя от своей матери. Но само это отдаление сопровождается воэникновением у девочки желания быть ближе к отпу. Таким образом, желание иметь пенис замещается желанием иметь ребенка от отца. В этом желании проявляется женетвенность, которая впоследствии перерастает в нормальную взрослую сексуальность.

Зависть к пенису, как полагал З. Фрейд, оставляет глубокий след в психике женщины; сказывается на формировании ее характера, предопределяет ее психосексуальное развитие. Обычно зависть к пенису ведет к становлению нормальной женственности, но она может приводить и к подавлению сексуальных влечений или к развитию комплекса мужественности, т. е. стремлению девочки походить на мальчика. В первом случае следствием такого развития может стать невроз; во втором - перверсии (отклонения, извращения) в сексуальном поведении. Словом, зависть к пенису рассматривалась З. Фрейдом в качестве основного мотива развития женщины и отправного пункта, способствующего пониманию специфики женской психологии.

Не все психоаналитики разделяли идею 3. Фрейда о центральном значении зависти к пенису в судьбе женщины. Так, К. Хорни выступила с критикой «мужской» точки зрения на женскую психологию. Она не отвергла саму идею о зависти к пенису, более того, подчеркнула то обстоятельство, что анатомические особенности половых органов женщины играют значительную роль в ее психосексуальном развитии. К. Хорни признавала и то. что зависть к пенису может вести к некоторым формам патологии. Однако, в противовес 3. Фрейду, она считала, что за завистью к пенису стоит более глубокое отношение маленькой девочки к отцу, а именно ее отождествлении себя с отцом. Зависть к пенису является не чем иным, как выражением взаимного притяжения полов. С этой точки эрения, зависть к пенису оказывается не первичным, а вторичным фактором, оказывающим влияние на формирование женской психологии.

По мнению К. Хорни, наряду с характерной для женщин завистью к пенису, имееместо не менее сильная зависть мужчин к беременности, деторождению и материнству. Зависть мужчин является одной из движущик сил, побужающих их творчеству, к созданию культурных ценностей. Что касается зависти женщин к пенису, то при благоприятных условиях она перерастает в стремление иметь мужа и ребенка.

В. М. Лейбин

ЗАЛКИНД Арон Борисович (1886—1936) — российский врач, психолог и педолог. Один из организаторов и лидеров советской педологии.

В 1910 изучал возможности использования идей З. Фрейда для понимания и лечения психоневрозов. В 1913 опубликовал соответствующие статьи в журнале «Психотерапия». Исследовал проблемы сексуальности и сомнамбуниям.

Увлекался индивидуальной психологией А. Адлера и разрабатывал «психоневрологи» ческий взгляд» на общество. В 20-х годах установил наличие комплекса «партириалог (присутствие у 90% партийного актив ВКП(б) невротических симптомов, гипертонии и вялого обмена веществ), образование которого объеснял нарушением игиченических норм, профессиональным несоответствием, нервным возбуждением и культурным отставанием.

В 1924 опубликовал статым «Фрейдизм и марксизм» и «Нервный марксизм, или Паническая критика», в которых наряду с критикой психоанализа искал точки сопряжения фрейдизма и марксизма. После 1925 под давлением внешних обстоятельств вынужденно дистанцироватся от психоанализа и публично покаялся в своих «связях» с фрейдамом.

С 1928 был председателем Межведомственной плановой педопогической комиссии. В 1930 стал директором Института психологии, педологичества журнала «Педопогиз» (журнат был закрыт в 1932), а в 1932 — с поста директора Института. Обвинен в «меньшевиствующе-идеалистическом эклектизме».

Автор книг «Половой вопрос в условиях советской общественности» (1926), «Половое воспитание» (1928) и др. работ.

В. И. Овчаренко

ЗАТОРМОЖЕННОСТЬ — особенность динамики протекания психических процессов. Характеризуется выраженным замедлением мыслительных и двигательных проявлений, снижением физической активности человека.

Заторможенность может быть следствием сильных эмоциональных переживаний астенического типа (страх, ужас), результатом психических расстройств, заболеваний.

Заторможенность психических процессов аффективного типа связана большей частью с дефектами личностно-мотивационного плана; страдают в первую очередь механизмы смысло- и целеобразования.

Человек, испытывая эмоции и аффекты астенического типа, субъективно опушает страх, тревогу, тоску, неудовлетворенность, У него пропалают стремление к лействиям. инициатива, сужается круг интересов, возникают проблемы с принятием решений, палает работоспособность, мысли нередко крутятся вокруг имевшего место травматического события или навязчиво сосредоточиваются на целой серии жизненных неудач, промахов, Самооценка падает. Перспективы видятся лишь в мрачных тонах. Темп производимых в таком состоянии психических и лвигательных лействий обычно замедлен, все совершается как бы через силу. Само состояние такого типа обычно называют депрессивным. Депрессия может рассматриваться и как эмоциональное состояние и как самостоятельное психическое заболевание эндогенного или экзогенного типа.

Нередко заторможенность возникает и как следствие дефектов операционального исполнительского звена деятельности у личностно благополучных субъектов. Например, нормальная для человека реакция пресыщения, угомления ведет к психической и моторной затомлеженности.

У лиц с той или иной психической или соматической патологией также может наблюдаться заторможенность, связанная с дефектами операционального, исполнительского звена деятельности. Так, больные сосудисто-мозговыми заболеваниями, пациенты с иными проявлениями мозговой органики изза колебаний тонуса оказываются порой неспособными длительно сохранять равномерный темп работы. Психические процессы протекают у них как бы толчками - то в нормальном темпе, то в чрезвычайно замедленном. Психическая деятельность в целом как бы затормаживается, ее результативность становится низкой, решение тех или иных проблем требует от больного человека значительных временных затрат.

При этом смысло-целевая функция может

сохраняться. Более того, больной человек может проявлять чудеса упорства, пытаясь компенсировать возникающие у него трудности с исполнением задуманного.

Заторможенность операционального типа может иметь и более постоянный характер. Например, у личностно сохранных больных эпилепсией инертность, заторможенность выступают как следствие повышенной прочности устанавливаемых ими связей, невозможности отказаться от неалекватных, но привычных приемов решения тех или иных задач и жизненных проблем. Больные с трудом могут изменить стиль собственного поведения, ход рассуждений, привычные оценки. Всеми силами они пепляются за освоенные когла-то операции. Особые трудности вызывает перехол от одного вида деятельности к другому. Встреча с непривычным нередко оборачивается катастрофой. Это не только замедляет и затормаживает и без того невысокий темп протекания психических процессов, но и приводит к полной неспособности лействовать алекватно.

К. Г. Юнг использовал понятие «заторможенность» и в рассуждениях о влиянии аффективных комплексов на время ответных ассоциалий.

Л. П. Конышева

ЗА́ХЕР-МАЗО́Х Леопольд (1836—1895) — авторийский писатель, автор многих произведений, в которых описаны эротические отношения между мужчиной и женщиной. Мало кто знает, то именно эта фамилия дала название прельстительной и трепетной страсти — мазохизму. В произведениях писателя действуют прекрасные роковые женщины и их несчастные возлюбленные, готовые на любые жертвы рали удовлетворения жестоких прихотей своих избранниц. Так, герой наибо- лее известного романа Л. Захер-Мазоха «Венера в мехах» Северин становится заложником своей страсти к очаровательной, но жестокой молодой вдове Ванде. Всячески мучая

и истязая своего возлюбленного, она постепенно превращает его в послушного раба. Но что удивительно, Северин не только не пытается освободиться от тяжкого плена, а, напротив, все сильнее и сильнее привязывается к своей прекрасной мучительнице, с наслаждением поинося себя в жертву.

Роман Л. Захер-Мазоха «Венера в мехах» вызвал противоречивые суждения современников. Одни восхишались смелостью и оригинальностью автора, других возмущала нескромность, с которой он беззастенчиво раскрыл тайные пороки и вожделения, присущие многим людям. Страсть, которой воспылал Северин к прекрасной Ванде, не похожа на обычную. Чем хуже обращается Ванда со своим возлюбленным, тем желаннее она выглялит в его глазах. Всей лушой жажлет он испытать страдания, причиняемые ею. Хлыст, которым так беспошално размахивали герои маркиза де Сада, в романе Л. Захер-Мазоха оказывается в нежных ручках обольстительной, но жестокой женшины.

Женская жестокость... Этой темой пронизаны фактически все произвеления Л. Захер-Мазоха. В его рассказах главную роль играют «демонические женщины», которым разными способами удается подчинить себе влюбленных в них мужчин. С потрясающей психологической силой писатель повествует о том, как мужественный, грозный представитель сильного пола слабеет пол гнетом собственной страсти и превращается в покорного раба той, которая сумела покорить его сердце. Этот добровольный плен не только не тяготит героев, напротив, они испытывают наслаждение от тех нравственных и физических мучений, которым подвергают их жестокосердные возлюбленные.

В произведениях Л. Захер-Мазоха нет леденящих картин зверств и жестокости, он не так натуралистичен, как маркиз де Сад. Скорее всего, именно второго из них можно назвать тонким психологом извращенной страсти. И добрые, и элые поступки могут быть поняты лишь как полытка человека наполнить свою жизнь смыслом. Индивида можно назвать извращенным и дурным, не сумевшим найти достойный ответ на вызов своего человеческого первородства, но он, по мнению Л. Захер-Мазоха, все равно не зверь, а человек.

В рассказе «Лунная ночь» Л. Захер-Мазоха описывается история роковой женщины-красавицы, «На крыльце господского дома показалась женщина; она оперлась руками на перила и задумалась. Стан ее был высок и строен, а бледное лицо издавало фосфорический блеск при лунном свете; роскошные темные волосы, завернутые в большой узел, петлями спускались на ее плечи». Романтический портрет? Не только... Поступки маркиза де Сада и его фантазии казались его современникам проявлением извращенной индивидуальности. Не случайно именем этого экстравагантного француза впоследствии был назван особый психологический механизм, когда мучитель получает острое наслаждение от боли жертвы, ее судорог. Здесь же описание красавицы — пролог к обозначению другой *страс*ти — мазохизму...

Но удивительное дело — гонимый или гонимая, оказывается, не всегда заслуживают сочувствия. Они сами хотят, чтобы их терзали. И при этом тоже испытывают блаженство. Это извращение, или, как по-научному определил его З. Фрейд, перверсия, стало обозначать в психоанализе различные сексуальные установки. Возлюбленная получает блаженство от мучений и страха. «Отчего же мы боимся смерти, разрешающей все наши сомнения и утоляющей все наши печали? Отчего так жалобно трепешет лампадка в нашей груди, как скоро она почует ледяное дуновение уничтожения?» Это из рассказа «Лунная ночь». А вот и манифестация мазохизма. «На дворе была злая собака, которая кусалась и всегда заигрывала с Ольгой, а потом приходила в ярость и рвала ее платье. Она отталкивала от себя эту собаку и всякий раз била ее. пока, наконец, сама не полюбила ее. Так было и с ее мужем. Она так долго мучила его, что наконец сама бросилась к нему на шею, и первый поцелуй дюбви задрожал на ее устах».

Садизм и мазохизм - две изнанки одной страсти. Мучитель ищет погибельных мучений собственной жертвы, а она испытывает сладострастие оттого, что порабощена, терзаема, безропотна. Роли меняются. Недавняя страдалица испытывает синдром садизма. «Владимир молча надел шубу на ее плечи. Она следала несколько шагов и остановилась. В эту минуту в ней возгорается страшная. дьявольская ненависть к человеку, который так твердо и спокойно стоит перед нею. Нет, во что бы то ни стало она будет источником его мучений и блаженства, он должен изнывать от тоски по ней, и наконен он задрожит перед нею. Ей невыносима мысль, что он отказывается обладать любящей и любимой им женшиной. Если его страсть не поглотит все его сомнения, все его нравственные убеждения, то он не любит ее и любит не так, как желало бы ее гордое сердце. Она чувствует, что должна пожертвовать собою для того. чтобы владеть им как своей собственностью. и тогла она никому не уступит его».

У Л. Захер-Мазаха при жизни не было той скандальной славы, которая преследовала его французского собрата — мариказ де Сада. Он был известным писателем своего времени, любимием читающей публики. Его произведения выходили, правда в небольшом количестве, и в дореволюциюнной России.

С присущим ему мастерством Л. Захермазях раскрывает душевные переживания своих героев, сердца которых не в состоянии противиться волнующему зову плоти. Роман Венера в мехах» заканчивается такой сентенцией: «...женщина, какой ее создала природа и какой се воспитывает в настоящее время мужчина, является его врагом и может быть только или рабой его, или деспотом, но ни в коем случае не подругой, не спутницем жизни... Тееперь же у нас сеть только один выбор: быть молотом или наковальней... Отсюда мораль истории: кто позволяет себя хлестать, тот заслуживает, чтобы его хлестапи».

Мазохистская личность преодолевает свое психологическое одиночество, становясь неотъемлемой частью другого человека. Этот 
«другой» руководит ею, направляет ее, защищает. Он становится ее жизнью, ее воздухом. 
Безропотно покоряясь какой-нибудь личности, мазохист невероятно преувеличивает ее 
силу и достоинства, всячески принижая при 
этом себа самого. Он вес, а я инчто. Я значу 
что-то лишь постольку, поскольку я — его 
часть. Являясь его частью, я становлюсь причастьмы ке го славе, к его величию.

Взаимоотношения, основанные на мазохистской любеи, как показывает Л. Засмомазох, по своей суги являются идолопоклонством. Это психологическое чувство проявляется не только в эротических переживаниях. Оно может выражаться в мазохистской привязанности к Богу, к судьбе, главе государства, болезни и, конечно, к конкретному человеку.

П. С. Гуревич

ЗЕЛЕНСКИЙ Валерий Всеволодович (р. 1944) — российский психолог и литератор. Переводчик и комментатор работ К. Г. Юнаа, М. Кана, В. Одайника, А. Сэмю-элса, Дж. Уайли, Д. Уильямса, Дж. Хиллива, Дж. Хил

Окончил Ленинградский политехнический институт (1969) и Ленинградский государственный университет (1972). Учился в аспирантуре Ленинградского государственного университета, из которой был вынужден уйти по идсологическим мотивам.

С 1975 занимается профессиональной литературной работой. Член Комитета литераторов России. Специализируется в области глубинной психологии (юнгианское направление и психоанализ). Прошел стажировки в Великобритании, США, Германии, Мексике и Канаде. Велет частную аналитическую поактику.

Является разработчиком идеи, переводчиком и редактором двух серий книг «Библиотека аналитической психологии» (выпущено 15 книг) и «Современный психоанализ» (выпущено 7 книг).

Автор книг «Аналитическая психология» (1991), «Аналитическая психология. Словарь. Эссе об основных положениях аналитической психологии» (1996) и ряда статей по различным проблемам елубинной психологии.

В. И. Овчаренко

ЗУРАБАШВИЛИ Авлипий Давидович (р. 1902) — российско-грузинский психиатр и нейромофолог. Доктор медицинских наук [1938), академик Академии наук Грузии

(1995) и академик Академии медицинских наук СССР (1960).

Окончил медицинский факультет Тбилисского университета (1926). Работал ординатором и ассистентом в психиатрической клинике, которой руководил М. М. Асапиани. В 1931—1938 работал в различных учреждениях Ленинграда (Военно-медицинской академии, Институте мозга им. В. М. Бехтерева, Институте физиологии им. И. П. Павлова и др.).

В 1938—1959 возглавлял психиатрическую клинику Тбилисского медицинского института. С 1938 в течение нескольких десятилетий был директором Научно-исследовательского института психиатрии им. М. Асатиани. Награжден золотой медалью Германской академии психоанализа.

Автор ок. 20 книг по проблемам клинической психиатрии, психопатологии личности и патоперсонологии и ок. 300 др. работ.

В. И. Овчаренко

## И

ИГЕЛЬНИК Марина Вениаминовиа (р. 1957) — российский психиатр и психотерапеят. Кандидат медицинских наук (1989), профессор (1997) Института развития личности (Москва). Координационный директор Русского психоаналитического общества (с 1995). Член Международного научно-медицинского собщества (1995, Лондон).

Окончила 2-й Московский медицинский институт (1980) и клиническую ординатуру по специальности «психиатрия» (1982). В 1982-1992 работала врачом, а затем ст. науч. сотрудником в отделении неотложной психиатрии Всесоюзного научно-исследовательского института общей и судебной психиатрии им. В. П. Сербского. С 1992 член Российской психоаналитической ассоциации (РПА). Прошла лвухгодичные курсы введения в психоанализ (1992), организованные Американской психоаналитической ассоциацией, и двухгодичные курсы введения в психоаналитическую психотерапию (1994), организованные Британским психоаналитическим обществом. В 1994-1995 проходила стажировку по курсу психоаналитической психотерапии в Лондоне (в Центре Анны Фрейд и Параксайд-клинике). Участвовала в работе международных психоаналитических конгрессов и конференций (Амстердам, 1993; Лондон, 1994, 1995 и лр.).

С 1992 работает врачом в Московском го-

родском психознаокринологическом центре. Специализируется по психоаналитической психотератини, методу символдрамы и новым видам лечения психических заболеваний. Является соавтором трех изобретений в области применения новых видов терапии психических заболеваний. С 1995 является членом команды по проведению психологических тренингов личностного развития.

Автор книги «Магнитолазерная терапия в психиатрии и психоэндокринологии» (1996) и ряда статей по новым методам лечения психических заболеваний и психотерапии.

В. И. Овчаренко

ИД — термин, используемый в психоаналитической литературе для описания бессоэнательного и характеристики одной из частей психики. В русскоязычной литературе вместо «Ид» чаще используется термин «Оно».

Понятие «Ид» было заимствовано З. Фрейдом из работ Г. Гроддека, опубликованных в начале 20-х годов. Ранее, в конце XIX в., это понятие употреблял немецкий философ Ф. Ницше для обозначения безличного в человеке.

В классическом психоанализе психика человека рассматривалась с точки зрения наличия в ней Ид (Оно), Эго (Я) и Супер-Эго (Сеерх-Я). Каждая из этих частей, или сфер, психики имеет свои особенности. Между ними существуют определенные отношения и взаимосвязи.

Ид — это бесоэнательное, «котел кипящих страстей». Оно представляет собой хаотичное, эмощиональное, иррациональное начало и содержит в себе инстинкты индивида; является «большим резерваром либид», т. е. хранилищем сексуальной энертии. Деятельность Ид подчинена принципу удовольствии. Человек в своем поведении руководствуется мотивами получения наибольшего удовольствия.

В отличие от Ид Эго — сознательная часть психики. Эго организованно, сознательно, рационально, представляет собой здравый смыся и благоразумие. Деятельность Эго подинена принципу реальности. В своей жизнедеятельности человек вынужден считаться с окружающим его природным и социальным миром. Он не может ориентироваться исключительно на получение удовольствия. Ему приходится принимать в расчет существующую реальность.

Супер-Эго — внутриличностная совесть, своето рода моральная цензура. Оно олице творяет собой нравственные заповеди, социальные запреты, власть родителей и авторителею. Это — своеобразное недремлющее око, осуществяющее контроль за человеком. Супер-Эго является высшей инстанцией, творящей сту над человеком и приговаривающей сту нахазанию.

Ид, Эго и Супер-Эго — три царства, или три сферы, психики, в рамках которых действуют свои закономерности. В понимании 3. Фрейда Ид является первичным образованием; Эго и Супер-Эго возникают на основе Ид, которое составляет большую часть психики.

Отношения между Ид, Эго и Супер-Эго сложны, запутанны, неоднозначны. Они ведут к возникновению различного рода конфиктов, разыгрывающихся в глубинах человеческой психики.

В. М. Лейбин

ИДЕАЛИЗАЦИЯ — психический процесс, смысл которого заключается в том, что человек приписывает другим людям несвойственные им совершенные качества, свойства, достоинства, черты характера. Идеализация связана прежде всего с завышенной эмоциональной оценкой другого лица.

3. Фрейд считал, что в области чувств часто наблюдается переоценка одного человека другим. Родители, как правило, приписывают своему ребенку достоинства, которыми в действительности он не обладает. Для большинства матерей их собственный ребенок самый умный, самый красивый и добрый. Они не замечают его нелостатков, а вилят в нем только то, что хотят видеть. Если посторонний человек воспринимает ребенка капризным и упрямым, а таковым он может быть на самом деле, то для родителей он - верх совершенства. Каприз, с их точки зрения, это не менее чем проявление нестандартного поведения, упрямство - признак самостоятельности. Часто родительская любовь не только слепа, она заставляет родителей видеть в ребенке тот идеал, о котором они мечтали с момента рождения малыша и которого сами не смогли достичь в жизни.

Дети также склонны идеализировать своих родителей: папа и мама самые красивые и самые умные. Ребенок берет с них пример, наделяя их всевозможными добродетелями. Только со временем, по мере своего развития он может обнаружить изъяны в том идеальном образе родителей, который он себе нарисовал. Но бывает и так, что родительский идеал сохраняется у человека на всю кизны.

3. Фрейд обратил внимание на то обстоягельство, что эмощнональное отношение одного человека к другому может служить причиной переоценки им этого другого. Он неоднократно подчеркивал, что чаще всего к завышенной оценке приводит влюбленность. Для влюбленного нет совершениее того человека, которого он любит. Более того, влюбленный склонен боготворить объект своей любои. Для - 190 -

него любимый человек — идеал, и он не может критически относиться к нему. Все недостатки любимого человека, которые явно бросаются в глаза друтим, он воспринимает как достоинтав. Идеализация имеет место до тех пор, пока сохраняется впобленность. С точки эрения 3. Фрейда, «половая переоценка объекта является его илеализацией».

Идеализация тесно связана с процессом образования идеала-Я. В этом случае человек идеализирует самого себя (самоидеализация). Такая самоидеализация может приводить к мании величия и другим психическим заболеваниям.

Осмысление проблемы идеализации нашло отражение в работах ряда психоаналитиков. Так, английский психоаналитик М. Клайн соотнесла процесс идеализации с защитой от влечения к разрушению, деструкции. В представлении немсцко-американского психоаналитика К. Хорни самовозвеличение невротика часто связано с тем, что он идеализирует себя.

В. М. Лейбин

идеализированный образ — представление человека о самом себе, наделение неков\( \) ственными ему чертами карактера и добродетелями. В психоаналитической литературе идеи об идеализированиом образе встречаются в работах первых психоаналитиков. У 3. Фрейда они выступают в качестве Идеала-Я и Сверх-Я; у А. Адлера — в форме присущего человеку стремления к превосходству.

Более полные представления об идеализированию образе содержатся в работах 
К. Хории. Она исходила из того, что создание 
человеком собственного образа является 
одной из польток разрешения вириренних 
конфликтов. Идеализированный образ основывался на представлении человека о том, 
каким он может или должен быть. Характеристики этого образа зависят от самой личности, считающей себя незаурядной, уминоодаренной, честной, святой. Личность при-

писывает себе качества, которыми на самом деле не обладает, т. е. идеализированный образ оторван от реальности. Личность не осознает этого отрыва, не замечает и не понимает того, что идеализирует себя.

С точки зрения К. Хории, в наиболее ярко выраженной форме идеализированный образ наблюдается у псикопатов и невротиков. У них можно обнаружить манию величия, чрезтику образу, то он начинает смотреть на самого себя как на гения, святого, совершенного человека. В том случае, если он обращает внимание на свое реальное у которы образу, то омершенного человека. В том случае, если он обращает внимание на свое реальное идеализированным образом, то может испытывать презвение к самому себе.

Медализированный образ отвечает жизненно важным потребностям человека. По мнению К. Хорми, этот образ выполняет несколько функций. Прежде всего идеализированный образ заменяет собой реальную уверенность человека в вою силы. Становащийся невротиком человек теряет уверенность в себе. Он оказывается в положении управляемого, вместо того чтобы самому управлять собой. Лишившись прочного основания, невротик искусственно раздувает ощущение собственного могущества. Вера в могущество становится необходимым компонентом идеализированию образа.

Другая функция идеализированного образа спазана с тем, что невротик живет в мире людей, которые ему представляются врагами. Полагая, что другие люди непременно хотят унизить его, оскорбить или победить, невротик испытывает потребность в некоем превосходстве над ними. В противовее чувству унижения он может реализовывать свою потребность в метигельности, в ощущении себя лучше или достойнее других.

Еще одной функцией *идеализированного образа* является подмена им подлинных идеалов. Невротик имеет смутное представление о

том, чего он хочет. Его идеалы не отличаются определенностью. Они противоречивы. Для того чтобы не ощущать свою жизнь бесцельной, невротик стремится стать для самого себя как бы идолом. Он создает внутри себя такой образ, который придает жизни некоторый смеся.

Кроме того, идеализированный образ выполняет защитную функцию: он отрицает существование внутрипсикических комфаиктов. Невротик не признает наличие недостатков в собе; отвергает все, что не входит в созданный им самим образ поведения, он не может согласиться с тем, что в чем-то уступает другим людям. Словом, невротик не хочет статкиваться лицом к лицу со своими собственными комфаиктами.

Наконец, важная функция идеализированмого образа заключается в примирения противоположностей. Благодаря этому образу неприемлемые конфаниями представляются стлаженными. Силой своего воображения невротик рисует картины бесконфинктной жизни. В этом смысле идеализированими образ является своего рода продуктом творчества, с помощью которого происходит снятие конфинитов.

Идеализированный образ создается для устранения внутренних конфликтов. В какой-то степени это облегчает жизнь человека. Однако, как показала К. Хорни, идеализированный образ одновременно «порождает в личности новую линию раскола». Создается новый конфликт, порождаемый разладом человека с самим собой: невротик испытывает колебания между своим идеализированным образом и презрением к самому себе. Он не имеет твердой почвы под ногами и может переходить от безграничного восхишения собой к болезненному стремлению к совершенствованию любой ценой. В таких случаях идеализированный образ становится своеобразным барьером на пути подлинного развития человека. Вместо развития наблюдается отчуждение человека от самого себя. Все свои силы он отлает на

поддержание им же самим созданного идеализированного образа. Человек интересуется не столько своей собственной жизнью, сколько тем образом самого себя, который он бережет и лелеет.

Одна из задач *пеиховиолиза* — помочь человеку осознать *идеализированный образ*, раскрыть функции этого образа. Важно, чтобы человек понял субъективный характер своего образа и увидел, к каким издержкам приводит этог образ, какую цену приходится платить за видимость разрешения *енутерених* комфаиктов.

В. М. Лейбин

ИДЕАЛ-Я — понятие, введенное 3. Фрейдом и используемое в психоаналитической литерятуре для описания психики человека и структуры личности. Оно обозначает такое образование, которое возникает внугру личности, представляет собой инстанцию, оказывающую воздействие на поведение индивида. Ибеал-Я опицетворяет требования, исходящие как бы из выошего существа в человеке

В классическом *психоанализе идеал-Я* имеет несколько значений и выполняет различные функции.

Идеал-Я — это любовь человека к самому себе; та любовь, когорая возникает в детстве и сохраняется на всю жизны, любовь, смязанная с нарииссизмом, т. е. с самолюбованием, и наконеи, любовь, сопровождающаяся возникно-вением идеального образа собственного Я.

Идеаа-Я — это точка отсчета, дающая возможность сравнивать реального человека с тем, каким бы он хотел быть в жизии. Нередко образование этого идеала связано с идеализацией, т. е. процессом, сопровождающимся завышенной самооценкой.

Идеал-Я — это некий наблюдатель за человеком, за его мышлением и поведением. Как таковой, он характеризуется двойственностью. С одной стороны, идеал-Я может выступать в качестве особой инстанции, называемой совестью, благодаря которой человек стремится к свершению добрых поступков. Другой стороны, идеал-Я может играть роль настолько жесткого наблюдателя, что это способствует возникновению у человека пси-хического заболевания, связанного с бредом наблюдения. Человеку кажется, что кто-то постоянно следит за ним. Его преследуют внутренние голоса. Он не может освободиться из-под власти всевидящего ока, нахолящегося в глубинах сто пседкия со ка, нахоляще-

Моеал-Я — это организующее начало, способствующее объединению людей в группы, сообщества, массы. Вождь, политический лидер, духовный наставник обретают в глазах других людей идеальный образ, котором слепо поклоняются и подчиняются. Этот идеал завораживает многих людей. Он становится идеалом-Я для каждого, кто объединяется в соответствующую группу или массовое движение. Человек как бы отрывается от своето собственного идеала-Я ращи обретения нового массового идеала-Я.

Эти значения и функции идеала-Я тесно взаимосвязаны, но могут приобретать и самостоятельный характер, придавая ту или иную направленность развития личности.

Во многих работах 3. Фрейда ставился знак равенства между идеалом-Я и Сверх-Я (Супер-Эго). Часто эти понятия он рассматривал как равноценные, тождественные.

В современной психоаналитической литературе некоторые авторы пытаются провести различия между идеалом-Я и Сеерх-Я, соотноси идеал-Я, как правило, с чувствами любви и привязанности, а Сеерх-Я — с чувствами страха и наказания.

Отдельные черты и характеристики *идеа*ла-Я стапи объектом серьезного изучения в психоанализе. Некоторые исследователи сосредоточили внимание на разработке того или иного аспекта идеала-Я.

В частности, *К. Хорни* подробно рассмотрела значение так называемого идеализированного образа. Человек рисует себе собственный идеализированный образ и, ориентируясь на него, осуществляет реальные изменения в своей жизни.

Под влиянием этого образа человек приписывает себе различные качества, хотя и не обладает ими. Он может считать себя незаурядной личностью; воспринимать себя в качестве важной персоны, наделенной красотой, умом, всевозможными добродетелями. На деле же отрыв от реальности, т. е. от того, что человек представляет собой на самом деле, от того, на что он реально способен, может привести к высокомерию, мании величия и т. п. и в конечном счете стать причиной невротипредставлении ческого заболевания. К. Хорни идеализированный образ может быть рассмотрен в качестве «психоза, вплетенного в ткань невроза».

Идеализированный образ отличается от подлинных идеалов, служащих ориентиром для развития личности. Он не является целью, к достижению которой стремится человек. Идеализированный образ — это разделяемая человеком идея о самом себе. Идея, которую он абсолютизирует и боготворит. В этом качестве идеализированный образ ведет к отчуждению человека от самого себя, служит питательной почвой для безграничного восхищения собой или болезненного стремления идеала-Я. Такой идеализированный образ, по убеждению К. Хории, не способствует внутреннем у развитию учеловка.

В. М. Лейбин

ИДЕНТИФИКАЦИЯ (ог ср.-лат. identifiсате — отождествлять, устанавливать совпадение) — процесс отождествления одного человека (субъекта) с другим (объектом). Ибентификация осуществляется на основе эмоциональной привязанности к другому лицу. Она сопровождается стремлением человека походить на того, кого он любит, обожает, боготворит. Специфические свойства и качества другого человека, его выражение лица, манера вести разговор, походка, стиль поведения, образ жизни — все это копируется, воспроизводится тем, кто стремится походить на своего кумила.

В классическом психовнавше под идентификацией понимается самое раннее проявление эмощиональной связи с другим лицом. Ребенок привязывается к матери, отцу или замещающим их лицам. Он кочет быть похожим на своих родителей, хочет стать таким же, как они. Благодаря процессу идентификации с любимым человеком происходит формирование собственного Я по подобию другого, взятого за образец подражиния.

3. Фрейд исходия из того, что идентификация амбивалентна, т. е. двойственна по своей природе. Так, идентификация мальчика со своим отцом не только сопровождается его стремлением стать таким же, например сильным, как отец, но и включает в себя определенную долю враждебности по отношению к отцу, как только мальчик начинает испытывать нежные чувства к матери. У ребенка появляется желание заменить отца в отношениях с ней.

В этом смысле идентификация способструст появлению у ребенка Эдипова комплекса, который, по мнению З. Фрейда, играет важную роль в психосексуальном развитии человека. Речь идет об установлении особых эмоциональных отношений между мальчиком и его родителями, т. е. тех отношений, когда сын одновременно любит и ненавидит своего отца, хочет устранить его из своей жизни, чтобы быть насдине с матерыю, и боится, чтобы быть насдине с матерыю, и боится, чтобы сыть насдине с матерыю, и боится, чтобы быть насдине с матерыю, и боится, чтобы сыть насдине с матерыю, и боится, чтобы сыть настине с матерыю, и боится, чтобы быть насдине с матерыю, и боится, чтобы сыть настине с матерыю, и боится, чтобы быть настине с матерыю, и бытся и матерыю, и быть на матерыю на мате

Процесс идентификации протекает поразному. Он может сопровождаться отождествлением и с любимым, и с нелюбимым человеком. Например, девочка, испытывающая сильные эмоциональные чувства к отцу, может делать все для того, чтобы стать похожей хотя бы в чем-то на свою мать, которую любит отец. Если ее мать больна, постоянно кашляет или хромает, то девочка старается походить на нее, несмотря на враждебные силу желания занять ее место в отношениях с отцом. В этом случае девочка отождествляет себя с непобимой матерью, начинает сильно кашлять или прикрамывать, чтобы тем самым привлечь к себе внимание отца. Идеинификация подобного рода может привести к соответствующему заболеванию с ярко выраженными невротическими симптомами.

Идентификации имеет место не только у отдельного человека. Она может наблюдаться одновременно у значительного количества людей, служить питательной почвой для их объединения между собой, быть основой для установления прочных эмоциональных связей в группе, обществе, нации.

В молодежной среде часто появляются кумиры из числа певцов, музыкантов, эстрадных звезд, которые становятся объектом подражания для тех, кто их обожает. Многие молодые люди стремятся походить на них: носят такую же одежду, как и их кумир: делают себе такую же прическу. Они готовы пойти на все, чтобы идентифицироваться со своим кумиром. Между теми, кто стремится подражать любимому певцу или музыканту, устанавливаются особые эмоциональные отношения. Таким образом, идентификация наблюлается не только между отдельным человеком и его кумиром, но и между членами группы, поклоняющимися той или иной эстралной звезде. Подобная идентификация способствует сплочению группы, подавлению чувств агрессивности ее членов по отношению друг к другу.

Аналогичная картина имеет место в политических партиях, социальных движениях, национальных объединениях. Их представители объединяются между собой на основе идентификации с их лидерами и друг с другом.

В психоанализе идентификация тесно связана с интроекцией, т. с. включением внешнего мира во внутренний мир человека. Взаимосвязь идентификации с интроекцией обусловлена тем, что процесс отождествления одного лица с другим может илти рука об руку с процессом вовлечения любимого и обожаемого объекта в орбиту переживаний личности. В этом случае объект поклонения становится не просто идеалом подражания, а тем внутренним идеалом Я, который может у человека стать на место его собственного Я и подменить его собой.

В современной психоаналитической литературе обсуждаются различные типы и формы идентификации. Рассматриваются ее механизмы, ведущие к возникновению психических заболеваний, а также к появлению политических лидеров, формированию общественных движений, всплеску национализма в различных странах мира. Типы и механизмы идентификации изучаются как в клиническом, так в прикладном исихоанализм

В. М. Лейбин

**ИЛЛЮЗИЯ** — искаженное восприятие реальности. В работах *3. Фрейда* проводится различие между *илпозией* и заблуждением.

Не все заблуждения являются иллозиями, последние не обязательно должны совпадать с заблуждениями. Так, мение древнегреческого философа Аристотеля о том, что насекомые возникают из нечистот, 3. Фрейд считал заблуждением; мение же португальского мореплавателя Колумба, будто он открыл новый путь в Индино, — иллозией. Отличие иллозии от заблуждения заключается в том, что в первом случае в ее создании участвует желание человека, а во втором случае такое желание отсутствует.

С точки зрения З. Фрейда, характерной чертой малюзии является ее происхождение из человеческого желания. В этом отношении малюзия напоминает собой бредовую цлею, т. е. представление, не соответствующее релыности. Однако, несмотря на определенное сходство, имлюзия отличается от бредовой идеи одним важным моментом: в бредовой идеи одним важным моментом: в бредовой

идее есть противоречие с реальностью, в иллозии такое противоречие выесе не образтельно. Так, девушка может жить иллозией, что
рано или поздно она найдет своего принца,
который полюбит ее и осчастивит. Это возможно, хотя бывает не так часто, как хотелось бы девушкам.

3. Фрейд соотносил малозию с верой: воззамо с тредполагамым исполнением желания. Под этим углом эрения он рассматривал религиозные учения, считая их малозиями. Но в данном случае не имеется в виду признание истинности или ложности религиозных учений, поскольку их нельзя ни доказать, ни опровертнъть. Речь у 3. Фрейда идет о том, что религиозные учения являются малюзиеми именно по своей психологической природпсихологической природпсихологической природ-

Ивлозии подобного рода 3. Фрейд противопоставлял науке. Он исходил из того, что научная деятельность остается для человека единственным средством, способствующим познанию окружающего мира. Научные теории могут быть спибочными, могут отражать заблуждения ученых. Однако на смену одним научным теориям приходят другие, более плодотворные и дающие более адекватное представление о мире.

Психоаналитическая трактовка религии как илилозии встретита возраже ние с режи ряда исследователей. Некоторые из них считали, что вера 3. Фрейда в науку — тоже илилозия. Основоположник психоанализа не согласился с подобной точкой эрения. Более тото, он всячески подчеркивал, что в отличие от религи наука не является илилозией. По его собственным словам, илилозией была бы вера, «будто мы еще откуда-то можем получить то, что она не способна нама дать».

В. М. Лейбин

ИМА́ГО — бессознательный прообраз, избирательно направляющий восприятие одним человеком другого; вырабатывается на основе первых межличностных отношений (реальных или фанзаматических) с семейным окружением.

Термин «имаго» принадлежит К. Г. Юнгу, который описал материнское, отцовское, братское имаго в работе «Метаморфозы и символы либило» (1911).

Понятие «миаго» сходно с понятием «комлекс»: оба относятся к области отношений ребенка с его семейным и социальным окружением. Но если комплекс — это набор образов и идей, обрисовывающий воздействие на человека межличностной ситуации в целом, то ммаго — это образ того или иного участника данной ситуации, существующий в воображении человека.

Часто миаго определяют как «бессознательное представление», однако это не многомерный образ, а скорее выработанная воображением схема, устойчивый стереотип восприятия человеком другого человека. *Миаго* не следует понимать как отображение реальности, пусть искаженное; за миаго сурового отца в действительности может стоять человек с весьма мягким характером.

Если вместо понятия «образ» используеть понятие «миаг», то подчеркивается тот факт, что описываемый человек воспринимается не объективно, а в зависимости от внутреннего состояния и динамики того человек который его описывает (убъекта). Также необходимо помнить, что многие образы (например, образы родителей) не возникают из непосредственного личного опыта восприятия родителей, а основываются на бессознательных фантазиях или вытекают из действия дохемила.

Г. Ю. Шульга

ИНВЕРСИЯ (лат. inversio — переворачивание, перестановка) — в психопализе используется для обозначения особото типа сексуальной ориентации человека, при котором половое влечение направлено на лиц собственного пола (гомосексуализм и лесбиянство). Впервые термин «инверсия» был введен в 1882 французским психиатром Ж. Шарко и В. Маньяном, а затем использовался З. Фрейдом.

Психический механизм инверсии связан с процессом интенсивной фиксации внимания ребенка на матери или отце, предопределяющим в дальнейшем гомосексуальные ориентации инверта. Для З. Фрейда инверсия - не столько половое извращение, сколько особая сексуальная установка человека. Он считал преследование гомосексуалистов большой жестокостью и несправедливостью. З. Фрейд выделил три основных типа инвертированных людей: 1) абсолютно инвертированные (постоянная инверсия), для которых сексуальный партнер может быть только одного с ним пола. Противоположный пол вызывает у них отвращение; 2) периодически инвертированные (периодическая инверсия), для которых сексуальный объект может относиться к лицам своего или противоположного пола: 3) случайно инвертированные (эпизодическая инверсия), когда в условиях недостаточности нормальных половых отношений в качестве сексуального партнера могут эпизодически, от случая к случаю избираться лица одинакового с инвертом пола.

В концепции «трилогического психоанализа», разработанной Н. Кеппе и его последователями, понятие инверсии приобрело иной смысл. В этой концепции оно используется для обозначения процесса, при котором человек видит в хорошем дурное; верит, что фантазии продуктивны, а реальность полна страданий; стремится выдать желаемое за действительное: занять позицию, противоречащую истинному положению вещей. Такой человек смотрит на мир сквозь очки с перевернутым изображением. Основная цель «трилогического психоанализа» — помочь отдельным людям и обществу в целом увидеть, осознать и попытаться устранить различные формы инверсии.

Известно, что сейчас во многих формах

массовой культуры — видеоклипах, журналах, комиксах, игрушках — широко используются двяволы, страшилища, монстры, демонические существа, призванные вызывать у людей определенные положительные эмоции. Такое таготение к ужасному и дыявольскому есть не что иное, как своеобразная псикологическая имеерсия культуры, когда эло выдается за добро, когда эло оказывается более привлекательным, чем добро. Одна из разновидностей подобной имеерсии — реклама. И. Келе утверждает, что если бы реклама была честной, а не лицемерной, то она выглядела бы примерно так:

«Курите сигареты «Быстромор» и умрите от рака легкого!»;

«Пейте водку «Зеленый эмий» и окончите свои дни в одиночестве в алкогольном отделении психбольницы, если цирроз печени не доконает вас раньше»;

«Этим летом насладитесь отдыхом на Песчаном Берегу, а по приезде закажите себе гроб, потому что вскоре умрете от СПИДа».

Еще один пример инверсии. Пациентка пришла на сеанс трилогического анализа. Надва прозрачное платье, она улеглась на диван и начала говорить. Беседа с доктором выглядела примерно так.

«Пациент: Доктор, сегодня я все угро бродила по городу. Теперь я решила стать проституткой, как доктор М., бесстыдной, как О., потому что так лучше жить.

Аналитик: Что у вас ассоциируется с доктором М. и с О.?

Пациент: Труд, преданность.

Аналитик: Тогда говорите, что способны достичь счастья и благополучия только через труд и преданность».

Разбор этого фрагмента показывает, что в нем содержатся все основные установки инверсии: стремление видеть в заблуждении добро (проституция — «лучшая жизнь»), отказ от осознания (нежелание осознать, что труд и преданность — это благо).

Н. Кеппе проводит различие между поня-

тиями «инверсия» и «конверсия». Инверсия—
это такая специфическая, совершаемая обществом или отдельным человеком процедура,
которая все переворачивает с ног на голову,
выдает ложь за истину. И напротив, конверсия — это стремление идти навстречу чемулибо, принимать вещи такими, какими они
существуют на самом деле. Обретение человеком душевного здоровья, стремление к истине, добру и красоте путем устранения различных видов отчуждающей инверсии — такова главная проблема «трилогической» психосоциотерапии.

М. С. Кельнер

Инверсия — в психологии: процесс и результат нарушения нормального порядка и последовательности элементов, их перестановка, переворачивание или замена вплоть до противоположных.

В общем феномен инверсии распространяется на мотивы, установки, желания, реакции, поведение и т. д. Наиболее подробно инверсия и ее механизмы исследованы в психиатрии, сексологии и психоанализе.

Понятие «инверсия» было введено в научный оборот в 1882 французскими психиатрами и неврологами Ж. Шарко и В. Маньяном. В настоящее время наиболее распространено то значение понятия инверсии, которое придал ему З. Фрейд, предложивший толкование инверсии как типа сексуальной ориентации мужчин и женщин, отличительным признаком которого является избрание в качестве екскуального объекта лиц собственного пола.

В психоапалие 3. Фрейда инверсия в общем характеризуется фиксапией либидо на лицах своего пола. По степени инвертации людей 3. Фрейд выделял три основных типа поведения: 1) абсолютно инвертированное, когда сексуальный обеем может быть только того же пола; 2) амфигенно инвертированное (психосексуальный гермафродитизм), когда сексуальный обеем отностится к собственному и/или противоположному полу; 3) случай-

но инвертированное, когда в ситуации недоступности сексуального объекта противоположного пола (или при подражании) в качестве объекта выбирается лицо того же пола и половой акт с ним доставляет удовистворение. Во временном плане 3. Фрей выделял три вариации: 1) постоянная инверсия, 2) периодическая инверсия, 3) эпизодическая инверсия.

По З. Фрейду, психический механизм инверсии, т. е. совокупность психических состояний и процессов, обусловливающих ее возникновение, развитие и функционирование, формируется в детстве в фазе кратковременной, но интенсивной фиксации на женшине (большей частью на матери). В результате преодоления фиксации инвертированные отождествляют себя с матерью и избирают в сексуальные объекты самих себя. Например, мужчины выбирают мужчин, похожих на них, и хотят любить их так, как любила их мать. Постоянно воспроизволя психический механизм появления инверсии, инвертированные мужчины переносят на мужчин вызванное женщинами возбуждение, в силу чего их навязчивое устремление к мужчинам обусловливается их «тревожным бегством от женщины».

В. И. Овчаренко

ИНДИВИДУАЦИЯ — одно из основных понятий анализической психологии К. Г. Юнаг, означающее процесс становления личности; процесс такого психологического развития, при котором реализуются индивидуальные задатки и уникальные особенности человека.

К. Г. Юне проводил различие между индивидуализмом и индивидуацией. Индивидуализм — это подчеркивание мнимого своеобразия в противовес коллективным требованиям и обязанностям человека перед обществом; индивидуация же — более совершенное исполнение человеком своето предназначения в обществе. Индивидуализм есть противоестественное развитие человека; тогда как индивидуация — естественное развитие, предполагающее самостановление человека.

Согласно представлениям К. Г. Юнга, человек находится во власти различных архетипов, или образов коллективного бессознательного, т. е. такого бессознательного, которое включает в себя общечеловеческий опыт, перелаваемый по наследству от поколения к поколению. В частности, живя совместно с другими люльми, человек становится персоной, выполняющей определенные функции в обществе. Он надевает на себя маску, чтобы произвести благоприятное впечатление на окружающих его людей и скрыть от них свою самость, т. е. подлинное лицо, если в этом есть необходимость. При этом он так часто надевает маску, что она может «прирасти» к липу.

С помощью персоны, маски человек играет ту или иную социальную роль в обществе. Он как бы отделяется от самого себя в пользу искусственной личности. Но отлеление от самого себя не проходит бесследно и безнаказанно. Оно может сопровождаться различными бессознательными реакциями, служащими питательной почвой для возникновения невроза. Внешне человек выглялит сильной личностью, играет роль преуспевающего в жизни индивида. Внутренне же он испытывает слабость, охвачен всевозможными страхами, ощущает свою никчемность. Разрыв и последующий конфликт между внешним и внутренним миром человека сопровождается психическими срывами и душевными надломами

Псикотерапия, направленная на устранение конфанктов в психике человека, способствует активизации процесса индивидуации.
Цель индивидуации — освобождение человека
от ложных покровов пероим. Человеку необходимо уметь различать, чем он кажется себе
и другим и кем он является на самом деле.
Он должен научиться различать, чето он
хочет сам и что ему навизывает его бессоваmenьное. Словом, человек должен понть свое

отличие от *персоны*, и не только от *персоны*, но и от других образов *бессознательного*, которые делают его неподлинным, превращают в марионетку безличных сил.

С точки зрения К. Г. Юнга, индивидуация - это выделение личности из коллективных основ собственной психики, и в этом смысле она многозначна. Индивидуация - это процесс интеграции природных задатков, способностей и творческих дарований личности; и процесс достижения целостности человека путем проявления всех сторон его жизнедеятельности; и цель жизни, предполагающая обретение человеком его самости, т. е. единства и целостности; и «духовное путешествие» человека, осуществляемое под влиянием и руководством внутреннего голоса, взывающего к самостановлению и самоосуществлению; и наконец, достижение человеком пика своего духовного развития.

В понимании К. Г. Юнго інидивидуация не означает отход человека от мира и замыкание его на самом себе. Она не имеет ничего общего с эгоцентризмом, т. е. с сооредоточением человека только и исключительно на своем Я. Индивидуация есть особый путь человека к самому себе, — такой путь, благодаря которому внешний и внутренний мир человека не противостоят друг другу, а образуют некое единство. Индивидуация — это движение от расшепленности и фрагментарности псикических процессов к единству и целостности души. Такое понимание индивидуация лежит в основе теории и практики аналитической психологии.

В. М. Лейбин

ИНСАЙТ («озаренне», «внутренний взор», «внутреннее понимание») — момент или прецесо сосмания, чувствования динамики собственной псилики, смысла своего символического поведения, которое приводит к изменению его мотивов и поведения, как такового. Считается, что момент инсайта нельзя увидеть извне. О том, что он состоялся, наблюдатель может понять только по его проявлениям в повелении.

Момент инсайта сопровождается инфантильным чувством всемогущества. Есть мнение, что повяляется несое понимание своей психики, сопровождаемое особым ошущением точной уверенности в истинности этого понимания.

Считается, что благодаря инсайлу расшітгняются интегрирующие функции Эго оно более эффективно находит компромиссы между противоречивыми требованиями Ид, супер-Эго и внешнего мира. Ранее разрозненные элементы псикической жизни человека объединяются благодаря инсайлу в некое недое.

Единого и общепринятого определения инсайта, по-видимому, нет. Слово «инсайт» встречается уже в ранних работах З. Фрейда, но еще не рассматривается как специальный термин, и его нет в индексе наиболее полного хогартовского издания Собрания сочинений З. Фрейда. Он описывал пациентов, у которых исчезали истерические симптомы, едва они вспоминали событие, послужившее причиной психического расстройства, и заново испытывали все переживания, связанные с этим эпизодом их жизни. Такое состояние, при котором человек ощущает часть своего бессознательного, оказывается в контакте с ним, получило название эмоционального или «истинного» инсайта. Интеллектуальным же инсайтом принято называть состояние, при котором человек осознает смысл своих переживаний, но пережитые эмоции не воспроизводятся. Интеллектуальный инсайт отличается от эмоционального тем, что при нем не снимаются симптомы психического неблагополучия. Тем не менее некоторые авторы считают его полезным, поскольку он может быть ступенью к «истинному», эмоциональному инсайту. Другие же не разделяют этого мнения и рассматривают его как обсессивную зашиту.

Такое леление инсайтов можно считать

условным, ибо эмоциональный инсайт включает в себя два компонента: когнитивный слотически-поэнваетслыній) и эмоциональный. Когнитивный компонент двет человеку новое знание о себе, эмоциональный — новый эмоциональный опыт, не подчиняющийся формальной логике, причем то и другое связывается в некое цельное образование.

Многие авторы полагают, что интеллектуальный инсайт необходим не только для самоосознания, но и для понимания других людей. В данном контексте обычно говорят об инсайте у психоаналитика и о том, что сам процесс психоанализа есть взаимодействие двух инсайтов: пациента и аналитика. Однако при этом возникает вопрос: является ли инсайт пациента «истинным» и в какой мере аналитик транслирует свое «осознание-чувствование» пациенту. Кроме того, разделение инсайтов на «истинные» (эффективные) и интеллектуальные (неэффективные) создает известную неопределенность, поскольку «истинным» неизбежно объявляется лишь тот инсайт, который оказался эффективным с точки зрения психоаналитика.

В некотором смысле инсайт можно считать целью психоаналитической работы; он подготавливается всем ее процессом. Однако единого взгляда на его место в терапевтическом процессе не существует. З. Фрейд считал интеллектуальный инсайт событием, за которым следует так называемая проработка, т. е. последовательная работа с разными уровнями сопротивления пациентя вплоть до устранения этого сопротивления. Затем пациент получает частичный доступ к содержанию своего бессознательного, в том числе к эмоциональному.

Поднее авторы стали рассматривать инсайт и проработку как единый процесс. Р. Гринсон писал, что терапевтическая работа может считаться проработкой только гогда, когда в ходе ее воэникает инсайт. Он выделил два вида сопротивления: первый препятствующий возникновению инсайта и второй — не дающий инсайту воэможности привести к изменению. Собственно аналитической работой с пациентом этот автор считал преодоление сопротивления первого вида, а преодоление сопротивления второго вида — собственно проработкой.

В контексте психотерапии следует, вероятно, разграничивать собственно инсайт и наступающие после него положительные терапевтические изменения, которые отнодь авторы вводят понятие «промежуточные инсайты» при психотерапии: такие инсайты постепенно, шаг за шагом, ведут к созданию новой когнитивно-эмощиональной структуры. Она позволяет человеку занять новую поопцию по отношению к внешнему миру и самому себе, расширить взаимодействие с миром и разнообразить способы этого взаимолействия.

Распространено мнение, что психоанали; тик подготавливает появление *uncaйma*, но не может непосредственно передать его пациенту. *Интерпретации* могут сообщить пациенту новые знания, он получает новый эмоциональный опыт от взаимодействия с аналитиком, но только сам пациент может «переварить» эти знания или переживания и превратить их в *uncaйm*.

Человек, по-видимому, не рождается со способностью к инсайту, а приобретает ее. В начале жизни у ребенка нет общей картины мира, он не отделяет себя от окружающего, но по мере того как эта картина появляется, он начинает научаться последовательному самосознанию и самоанализу. Только после завершения этого процесса, в юности, появляется возможность пережить инсайть. Считается, однако, что у людей с психотическими нарушениями эта возможность в полном объеме не возникает.

В. Сидорова

ИНСТИНКТ — Психоаналитики установили, что инстинкты в человеке имеют специфическую «поврежденность». О каждом живом существе на нашей планете в принципе можно сказать: оно сложилось окончательно. Животное действует так, как записано в его инстинктуальной программе: пауки безошибочно мастерят орудия ловя; птицы совершиборов; пчелы строят соты, не подозревая о необходимости предварительного архитектурного проекта...

Жесткая генетическая запрограммированность приводит к тому, что на многие поступки, которые легко совершает человек, животное просто не способно. Они не совершают преступиений, убийств, которые предваряются расчетом, выгодой. Нет в животном мире заказных убийствь. Специалисты отмечают: животное не совершает подлъх поступков. Хочется возразить: а львица, которая ждет в засаде антилопу? Разве это не низость? Нет же, львица — хищцик, который добывает себе пропитание. Это вовсе не то, что убийство, скажем, за деньги.

Нег'среди животных такого понятия, как изнасилование. Не станет особь мучить или истязать свою жертву. Следовательно, человеческое выражение о сексе «ну просто звери» не совсем точно. У животных существует ритуал ужаживания. Подчас очень сложный. Наконец, среди животных, судя по всему, есть сердечное томление, тоска. По-гибает лебедь — и его подруга складывает крылья и бросается наземь, чтобы разбиться... Волк (1), потеряв волчицу, остается вдовцом.

Лишь люди действуют по свободной прорамме. Многие их инстинкты природны и в то же время парадоксально неорганичны. Немещкий философ И. Кант дал интересный комментарий к гому факту, что ребенок, появляясь на свет, громко кричит. В грубом естественном состоянии это было бы опасно для ребенка и его матери. И. Кант откровенно признался, что не знает, как это получилось; он лишь предполагает, что в раннюю пору развития природы детеньши не кричали, а когда появилась культура, такое поведение человеческого чада оказалось возможным. Следовательно, произошел некий природный катаклизм. Философ даже мысли не допускал, что человек всегда был иноприродной особью.

инс

У животного все отправления тела и психологические реакции на окружающий мир нормальны и естественны. Оно ищет пишу, бежит от опасности или отдыхает, насытившись... Слабая укорененность человека в природе может быть преослежена на примере инстимикта потребления. Животное знает меру. Лошадь отличает травы съедобные и несъедобные, обычные и ядовитые — подсказывает инстимикт. Голодная кошка сначала осторожно попробует молоко. Медведь не станет есть про запас. У человека же все эти пищевые ограничения нарушены. Инстимкт здесь слеп и глух.

Как показали исследования психоаналитиков, потребности человека не заданы всецело инстинктом. Он свободен в выборе пинци. И подчас платит за это гибелью. В шелом разрушение организма человека связано, судя по всему, с разрастанием искусственных потребностей. Следователью, культура человека не имеет четких внутренних ориентиров: человек может двинуться к природным истокам, но возможен и иной вариант все больший отход от натуры, искажение потребностей, разрушение естественных истоков и связей.

Почуяв опасность, животное убегает. Иногда ничто реальное ему не грозит, но оно поднимается с места: мало ли по какому поводу хрустнула ветка! Человек также стремитате предугалать угрозу. Однако в отличие от других созданий он может испытывать страх и абсолютно беспричинно. Более того, он способен культивировать его в себе. Очевидно, страх у него вырастает из некой страсти. Она — нечто, к чему неодолимо тянется его дуща, без чего бытие неполно.

Возьмем для примера инстинкт агрессив-

иосии. Как любое живое существо, человек тотов обороняться. Однако разрушительное начало, запоженное в нем, отнюдь не исчерпвивается потребностью в защите. Он теравет природу, демонстрирует разрушительные идеи и тягу к тотальному уничтожению. Многие европейские психоаналитики писали о колоссальном уровне разрушительных тенденций, обнаруживаемых повсюду в мире, хотя, скорее всего, они не осознаются тако-

Человек едва ли не единственное на свете создание, которое уничтожает себе подобных. Олень, например, вступивший в схватку с соперником, отступает, признавая право сильнейшего. Два оленя сшибаются рогами, но если один повернется боком к другому, тот никогла не ударит его, а дождется, когда соперник опять станет к нему рога в рога. Это даже не благородство, а стереотип поведения. Волк, признав свое поражение, подставляет победителю жизненно важную артерию: мол, губи, твоя взяла. Однако природный инстинкт подсказывает разгоряченному триумфатору: остановись, не посягай на жизнь. И только люди способны стрелять в тех, кто поднял белый флаг или руки, опустился на колени. Люди стреляют в спину, бьют лежачего...

В древней арханческой истории известны этнографические иллюстрации так называемых ригуальных войн. Речь идет о том, что враждующие племена вставали друг против друга, потряжели оружием. Однако крювопролития не происходило. Но постепенно этот обычай исчез. В истории люди неоднократно пытались уничтожить целые народы, страны. Они демонстрировати национальный, религиозный фанатизм. Обнаруживали поразительную жестокости в человеке будет изэтот синдром жестокости в человеке будет иззиватися в результате развертывания цивилизации. Однако история подрывала эти илмозии.

3. Фрейд еще верил в живительные силы

истории: возможно, она создает более человеческие условия жизни. Потеснится и жестокость. Он еще не расценивал разрушительное как тайну, а склонялся к мысли, что деструктивное — это результат непрожитой жизни. Иначе говоря, те тенденции, которые могли бы реализоваться в действительности, оставшись без воплощения, рождают огромную энергию уничтожения. Человечество в принципе может спастись от гибели. Однако, возможно, пройдет тысяча лет, прежде чем человек перерастет свою дочеловеческую историю.

Когда ученые сравнивают психику человека и животного, они прикодят к выводу: человек в некотором роде аномальное существо. С первого взгляда видно, что в нем нарушен какой-то баланс. Возьмем, к примеру, половой инстинкт. В природе все целесообразно. Сексуальное возбуждение помогает сохранению вида. Оно рождается в определенное время, когда для продолжения рода сложились лучшие условия. Инстинкт требует уголения. Будучи реализованным, он становится безгласным. Человек может предаваться страсти едва ли не круглосуточно. Ето влечение далеко не всегда преследует цель сохранения и примумюжения рода.

Вся практика современной цивилизации направлена на то, чтобы люди получали сексуальные утехи без «риска расплаты» в виде 
потометва. Более того, половой имелником 
можно разрадить галлопинаторно. Благодаря 
этому свойству появилась целая порновидустрия, которая позволяет испытывать сладострастие не в натуре, а фиктивно, т. с. глядя 
на эротические картинки. При этом биологическая природа человека все равно ощущается, но она странным образом деформируется. 
Выходит, природа человека «окультурена» 
весьма эксцентрично.

Трудно представить себе природную особь, которая испытывала бы блаженство от того, что ее терзают, мучают. Однако мазо-хистские чувства обычны для определенного

числа людей. А для многих и садизм становится нормой. Непросто получить сексуальное блаженство. Догнать жертву, опрокинуть ее, истерзать — это садистский синдром. Следовательно, для понимания феномена жестокости надо знать, что психологическая природа людей разная. Среди нас есть садисты и мазохисты, жизнелюбы и «мертволюбы».

П. С. Гуревич

ИНСТИТУТ ИНТЕРАКТИВНОЙ ПСИХО-ТЕРАПИИ И ПСИХОАНАЛИЗА— негосударственное образовательное и научно-исследовательское учреждение, действующее в Горно-Алтайске (Республика Алтай) на основе утвержденного устава (1995).

Организован и зарегистрирован в 1991 с первоначальным названием Институт психотерапии. С 1995 — Институт интерастивной психотерапии и психоанализа. Учредители: А. В. Россохин, В. В. Белобородов, Т. М. Павлова, Е. Н. Попова, М. В. Ракцина.

Институт осуществляет проведение учебных и научно-исследовательских семинаров по психоаналитически ориентированной психотерапии, разработку учебных программ для теоретического и практического овладения психоаналитическими метолами, научные исследования в области прикладного психоанализа (в том числе изучение с психоаналитических позиций этнопсихологического материала — этнических особенностей языческих верований алтайцев, тувинцев, хакасцев; исследование шаманских состояний сознания. характерных для данных этнических культур), организацию научных экспедиций, изучаюших шаманские состояния сознания, повышение психологической и психотерапевтической квалификации психологов, врачей, пелагогов, социальных работников; создание условий для внедрения психоаналитических знаний в педагогическую практику; консультирование практикующих специалистов по вопросам психоанализа и психотерапии. супервизорскую практику; оказывает психоаналитически ориентированную психотерапевтическую помощь путем индивидуальной и групповой работы с клиентами.

Филиалы Института: Бийский институт пеихоанализа (Бийск, Алтайский край), директор М. В. Ракшина; Центр райхнанского анализа (Белокурика, Алтайский край), директор В. В. Поляков; Усть-Каменогорский институт психотерапии и психоанализа (Усть-Каменогорск, Казахстан), директор А. В. Антипов.

Директор Института — А. В. Россохин; зам. директора — Т. М. Павлова.

В. И. Овчаренко

ИНТЕГРАЛЬНЫЙ ПСИХОАНАЛИЗ (трялопческий психоанализ (от лат. integer целый, цельный, сдиный; неразрывно связанный и психоанализ) — 1) первоначальное название напалитической трилогии; 2) собственно психотерапевтическая часть аналитической трилогии, в отличие от классического психоанализа З. Фрейда, утверждавиего сексуальную этиологию (происхождение) неврозов, принимающая в качестве причины и источника невроза зависить, теоманию людей и патолотию социальных структур и использующая модифицированную методику и диологическую технику психоаналитической терапии.

В. И. Овчаренко

ИНТЕЛЛЕКТУАЛИЗАЦИЯ — процесс осмысления человеком и выражения словами его эмоций и противоречий. В психоаналитической литературе это понятие не получило существенного теоретического развития.

Одна из наиболее ясных трактовок термина принадлежит А. Фрейд. Она рассматривала импелектурализацию у подростка как защитный механизм, доводящий до крайности, по существу, нормальный процесс, в ходе которого он стремится «овладеть влечениями, связывая их с теми или иными мыслями и сознательно играя ими...». Согласно А. Фрейд, импелектурализация — это «..одно из наибо-

лее всеобщих, древних и необходимых достижений человеческого Я».

Термин «интеллектуализация» часто употребляется в отрицательном смысле: он обозначает преобладание в психоаналитическом курсе абстрактного умствования пациента нал переживанием и признанием своих аффектов и фантазий, т. е. это фактически является формой сопротивления процессу лечения. Такое сопротивление может быть более или менее явным, но в сущности оно неизменно оказывается способом уклониться от выполнения основного правила, которое обязывает пациента говорить все, что он думает и чувствует, не выбирая и не опуская ничего из того, что приходит ему в голову, сколь бы незначительным, смешным или неприятным ему это ни казалось.

Так, один пациент излагает свои проблемы исключительно в общих рациональных категориях (например, столкнувшись с выбором в любви, он принимается рассуждать о сравнительных достоинствах брака и свободной любви). Другой пациент, рассказывая о своей жизни, характере, конфликтах, сразу же представляет их в виде связной конструкции, иногда даже выраженной в терминах психоанализа (например, он уходит в разговоры о «сопротивлении властям» вместо обсуждения своих отношений с отцом). Некоторые пациенты во время психоанализа «хорошо работают»: следуя основному правилу, они рассказывают о своих воспоминаниях. снах, эмоциях; но при этом возникает впечатление, будто все происходит по заранее составленной программе: стараясь быть образцовыми пациентами, они сами дают оценки и истолкования, избегая тем самым вторжения в свое бессознательное, как и вообще любого вмешательства со стороны психоаналитика, которое они воспринимают как угрозу извне.

Такое сопротивление не всегда легко отделить от необходимого и плодотворного этапа, связанного с поисками формы выражения и принятием уже сделанных открытий, предложенных истолкований.

Термин «интеллектуализация» соотносим с противопоставлением интеллектуального и аффективного. Эти два спсооба сопротивоположны: в одном случае пациент всегда разумен и отказывается иметь дело с особой лотикой эмоций; в другом случае пациент непрестанно погружается в смутный мир эмоций, будучи не в состоянии освободиться от них. Отказ от интеллектуализации может привести к преувеличению роли аффективных переживаний» в лецхоанализе и затруднить выбор метода исследования и лечения пациента, в частности, он может послужить причиной путаницы между психованилицеским и катарупнеским методами.

Инпеллектуализацию можно сопоставить с другими механизмами, описанными в психодиализе, и прежде восто с рационализацией. 
Одна из главных целей инпеллектуализации — нейтрализация аффектов. Рационализация же предполагает иное — она приписывает аффектам некие высокие, но не истинные побуждения, дает им рациональные или 
циеальные мотивировки (например, садистское поведение во время войны нередко мотивируется и оправлывается ситуацией борьбы, любовью к родине и т. п.).

Г. Ю. Шульга

инт

ИНТЕРПРЕТАЦИЯ — процесс толкования какого-либо явления, события или текста. В классическом психоанализе интерпретация является процессом толкования симсла сновидений, симптомов психических заболеваний, солержания художественных произведений.

В основе психоаналитического толкования сповидений лежат следующие допущения. Сновидение представляет собой не сожатическое (телесное), а психическое явление. Видевщий сон знаст, что означает его сповидение, хотя и не догадывается об этом и, следовательно, полагает, что не знаст этото. Первое высказывание человека о его сновидении можно считать объяснением его.

Часто сновидения кажутся неясными, запутанными, абсурдными. Психоаналитическая интерпретация сновидений основывается на признании того, что каждое сновидение имеет смыси. Необходимо разбить сновидение на элементы и рассмотреть каждый элемент в отдельности. Психоаналитик требует, чтобы видеший со придерживался метода свободных ассоциаций, т. с. говорил буквально обо всем, что ему приходит в голову. Ассоциации и мысли видевшего сои по поводу знементов своего сновидения не случайны. (З. Фрейд считал, что в психике вообще нет ничего случайного.)

Видевшему сои приходят в голову вполне определенные ассоциации, связанные с теми или иными элементами сновидения. Важно найти мотивировку этих ассоциаций, которая бесссонательна и не понятна для видвущего сон. При этом следует иметь в виду, что элемент сновидения является заместителем чего-то другого, скрытого, бессоэнательное. Задача интерпретации, толкования сновидений как раз и заключается в том, чтобы найти это бессознательное, которое включает в себя богатую символику. Знание ее, понимание символического языка бессознательное способствует адекватному толкованию сновидений.

Невротические симптомы, подобно сновидениям, тоже имеют смыся и находятся в итимных отношениях с переживаниями пациентов. Анализ и интерпретация этих симптомов составляют важную задачу клинического психоанализа. Психоаналитическое томкование симптомов основывается на том, что образование симптома — это своето рода замещение, причем замещение того, что не могло проявиться в сознании человека в силу различных обстоятельств. Симптом является заместителем недостающего в жизни удовлетворения. Психоаналитическая терапия направлена на раскрытие смысла симптомов с тем, чтобы довести до сознания человека бессознательные процессы, содержащие этот смысл.

В психоаналитической терапии используется та же техника, которая применяется при толковании сновидений. Пациент полжен прийти в состояние спокойного самонаблюления и сообщать психоаналитику все свои чувства, мысли, воспоминания, которые возникают у него в процессе психоаналитического сеанса. При этом пациенту предлагается воздерживаться от какой-либо критики, не делать выбор между различными мыслями, не устранять их, если они окажутся неприятными, нескромными, неважными, бессменными. Психоаналитическое толкование симптомов, интерпретация их смысла основывается на том, что мысли, против которых возникают различного рода сомнения и возражения. содержат ценный материал - именно тот материал, который ведет к раскрытию бессознательного.

Важное место в классическом психоанализе занимает также интерпретация художественных произведений. В своих работах о Леонардо да Винчи, И. В. Гете и Ф. М. Достоевком 3. Фрейд продемонстрировал искусство психоаналитического толкования, основанное на знании психологии бессознательного второв художественных произведений. Его размышления об остроумии и юморе, анализ мотивов поведения персонажей Софокла, В. Шекспира, В. Йенсена и др. писателей и поэтов способствовали развитию искусства психоаналитической интерпретации мировых шедевров.

В целом интерпретация является неотъемлемой частью теории и практики психоанализа. Не случайно некоторые исследователи подчеркивают, что психоанализ — это интерпретация от начала до конца.

В. М. Лейбин

ИНТРОВЕРСИЯ, витровертированность (от лат. intro — движение внутрь и verto — обращать, поводачивать) — в налалишческой психологии К. Г. Юнга: процесс, результат, качество, свойство и особенность личности, характеризующиеся доминирующей ориентацией на собственный внутренний мир. По критериям интроверсии и противоположной ей экстраеверсии (т. е. преобладающим ориентациям на внешний мир) К. Г. Юнг выделял типы динчости интроверстов и экстраеверстов.

В психоанация 3. Фрейда понятие «интироверсия» употреблялось преимущественно в более ограниченных смислах, а именно для обозначения: 1) постоянного отклонения лиидаю и его направленности на Эго (Я) и 2) отхода либидо от возможного реального удовлетворения и усиленного притока его к безобинным доголе фантазиям. Согласно 3. Фрейду, интироверсия является постоянным и необходимым условием заболевания психоневрозом.

В. И. Овчаренко

ИНТРОЁКЦИЯ (от лат. intro — движение внутрь и јасіо — бросать) — в психолилаизе: процесс и результат столь полного введения и включения индивидом в свой внутренний включения индивидом в свой внутренний при приментов внешнего мира (образов, взглядов, мотивов, установок других людей и пр.), что он уже не различает собственные и несобственные представления и фантазии.

Понятие «интироекция» было введено в научный оборот III. Ференци для обозначения процессов и явлений противоположных (контрарных) проекции. З. Фрейд истолковывал интироекцию как психический механизм, въляющийся одной из основ идентификации и играющий значительную роль в процессе формирования Супер-Эго (Сверх-Я). Понятие еинтроекция» употреблялось также 3. Фрейдом и его последователями как синоним оральной инкорпорации. В психоаналитической традиции (К. Абрахам, М. Клайн и др.) значительное внимание уделялось исследованию различных параметров и качеств интросицрованных (внутренных) объектов, которые понимались как специфические психические структуры, образовавшиеся в результате интроекции.

В психиатрии *интроекция* понимается преимущественно как процесс и результат отождествления себя индивидом с образом другого человека (идеального или исторического *героя*, влиятельного лица и т. д.).

В. И. Овчаренко

Инпроекция — процесс включения внешнего мира во внутренний мир человека. В классическом психоапализе под инпроекцией понимается процесс установления таких специфических отношений между человеком (субъектом) и другим человеком или предметом, на который направлен его интерес (т. е. объектом), при которых свойства и качества объектом пременосятся субъектом вовнутрь.

Термин «интроекция» был введен в психоаналитическую литературу одним из сподвижников З. Фрейда Ш. Ференци, опубликовавшим в 1909 работу «Интроекция и трансфер».

Интроекция противопоставляется проекции как процессу вынесения человеком своих собственных чувств и внутренних побуждений вовне. При проекции субъект наделяет объект теми свойствами и качествами, которыми обладает сам.

При интроекции человек как бы вбирает в свою психику представления о части внешнего мира; превращает их в объект бессознательного фантазирования. Он наделяет самого себя свойствами и качествами воображаемого объекта; идентифицирует (отождествияет) себя с этим объектом; думает и действует

с оглядкой на внутренний образ, возникший в результате интроекции.

С точки зрения 3. Фрейод, интроекция тесно связана с идентификацией как одной из форм эмоциональной связи человска с объектом своего внимания. В процессе идентификации человек стремится быть похожим на того, к кому испытывает особые чувства принязанности, будь то любоев, обожание или поклонение. Благодаря интроекции человек как бы превращается в тот объект, с которым он себя идентифицирует.

Человек может угратить объект своей привязанности. Однако интроекция этого объекта вовнутрь самого себя оказывает соответствующее воздействие на его поведение. Сообенно наглядно этог процесс можно наблюдать на примере маленьких детей. В игровой форме дети часто огождествляют себя саким-либо животным. Они говорят своим родителям или сверстникам, например: «Я лошадка», «Я — щенок». При этом дети подражают тому или иному животному, принимают характерные для них позы, издают соответствующие звуки.

Аналогичные картины подражания животным, отождествления себя с ними могут наблюдаться не только в процессе детской игры. Ребенок на полном серьезе может включить в себя любимый, но в силу различных обстоятельств жизни утраченный объект своей привязанности. В одной из своих работ Фрейд привел в качестве примера наблюдение, описанное в психоаналитическом журнале. Речь шла о ребенке, который сильно переживал по поводу утраты любимого котенка. Это переживание привело к тому, что ребенок не только отождествлял себя с котенком, но и всем своим поведением показывал, что он теперь стал этим котенком. Ребенок капризничал, не хотел есть за столом, ползал на четвереньках.

Интроекция объекта субъектом свойственна не только детям, но и взрослым. Типичным примером может служить меланхолия взрослого человека, считающего реальную или воображаемую потерю любимособьежим причиной своего подавленного состояния. В этом случае человек упрекает самого себя за то, что произошла утрата объекта. Он обвиняет себя во всевозможных грехах. Унижает собственное Я. Тень объекта, по выражению З. Фрейда, оказывается отброшенной на Я человека. Интроекция объекта проявляется в явной форме.

Благодаря интроекции в психике человека возникают различные образы и представления, оказывающие воздействие на его жизнедеятельность. Эти образы и представления становится необъемленой частью его личности, превращаются в идеал-Я мли Серех-Я.

В классическом психопаланяе понятия идеала-Я и Слерх-Я тесно связаны с инпроекцией. Объект привязанности вбирается вовнутрь психики человека, становится на место 
го Я. Он оказывается не только включенным 
во внутренний мир человека, но и активно 
рействующим в качестве некоего идеала или 
инстанции, контролирующей его мысли и 
поведение. Прежиме отношения между внешним объектом и человеком перерастают в отношения между образовавщимся в результате 
инпроекции идеалом-Я и Я, ставщим объектом 
водлействия со стороны этого идеала. Внутренний мир человека, его психика становятся 
авеной прогиростояния разлучных сиавеной прогиростояния разлучных сизавеной прогиростояния разлучных си-

Процесс инпроекции приводит к изменениям в пасиже человека. Его Я как бы расщепляется на две части: одна из них включает в себя потерянный объект, другая, оликатеоряющая собой, с точки эрения З. Фрейда, критическую инстанцию или совесть, становится сосбенно беспощадной по отношению к первой части Я. Между обенми частями Я возникает конфиккт, обострение которого приводит к покическому расстройству.

Стремление к включению большей части внешнего мира в свое собственное Я особенно характерно для невротика. Вобрав внешний мир в мир внутренний, невротик делает

**— 207 —** 

этот первый мир объектом своих многочисленных фантазий.

Проблема шипроекции широко обсуждалась в работах К. Абрахама, М. Клайн, Ш. Ференци и других психоаналитиков. В современном психоанализе рассмотрению процесса импроекции также уделяется эначительное внимание.

В. М. Лейбин

интуиция (от лат. intuitus — взгляд, вид) — рассматривание, видение, созерпание, а также (с древних времен) духовное видение, нечто вроде вдохновения, постижение истины непосредственно, без участих сознания.

Милущим — это прямое переживание действительности, или, говоря словами И. В. Гете, «откровение, развивающееся изнутри человека». Интушция близка состояниям (влохновения, духовного видения, откровения), которые коренятся в бессознательном слое психики человека. Никто как будто не оспаривает сегодня тот непреложный факт, что интушция — благословенный человеческий дар. Однако в традиционной теории познания она все еще выглядит вольноотпушенницей беспокойного рассуика.

Об интуиции вспоминают, когда всепроникающий ум достигает пределов устатости, когда обнаруживают себя неосознанно идущие мыслительные процессы. Тогда интуиция оказывается востребованной. Подспудная работа сознания начинает плодоносить. Искра озарения венчает аналитическую работу интеллекта, демонстрируя неисчерпаемый потенциал размешлений. Так разум берет на вооружение тончайшие механизмы бессознательного творчества, внезапного просветления.

Известно, что большинство научных открытий совершается самым непредвиденным образом. Мышление действительно тесно связано с творческим порывом. Известно, что А. Эйнштейн любил играть на скрипке, и за этим занятием он нередко пытался найти эмоциональный польем для преодоления затруднений мысли. Не случайно говорят, что его теория относительности — плод гениальной интуиции. Немецкий химик А. Кекуле пришел к идее бензольного кольца (цикляческая формула бензола), потому что ему приснился сон. Он увидел эмею, хвост которой находится в ее пасти. Так родилась формула бензола.

Порой теоретическая догадка оказывается стоть индивидуальной, внезалной, точно томадается бессмертное художественное произведение. Выходит, великие творення науки и искусства в чем-то кодыны Однако, согласно современным взглядам, между ними остается существенное различие. Научное творчество выстраивается по непреложной лютике собственного развития. Открытие, подготовленное теоретическим прогрессом, по существу, ждет своего автора. Не родился бы, скажем, И. Ньютон, разве его законы вошли бы в современную физику Разуместся, опи родились бы, но были бы сопряженными с другими мисявим.

А вот если бы не было В. А. Моцарта, разве другие композиторы создали бы моцартовского «Дон Жуана»? Конечно, нет. Они сотворили бы совсем иной художественный мир. Тениальный математик Э. Галуа (1811—1833), которого преступно убил на дуэли профессиональный военный, в ночь перед по-единком собрал вес свое мужество и подготовил записку для Парижеской Академии наук. Он набросал основы теории групп, которая стала одним из важнейщих событий в истории математики.

Сравним этот поступок с поступком автотийского композитора Ф. Шуберта (1797—1828). Измученный бессонницей и головными болями, которые преследовали его почти гри года, он решил воплочить свой музыкальный замыссл. Заболев брющным тифом и ощущая скорую смерть, Ф. Шуберт присел за писыменный стол и, как обычно, без форгивано написыменный стол и, как обычно, без форгивано написам струнный концерт до мажор.

Трагическая дуэль отняла у Э. Галуа его открытия, но она не сумела обокрасть магематическую науку. Многие ученые пришли к тем же результатам. Но кто бы мог написать Вторую симфонию Ф. Шуберта или вторую часть квинтета, которая считается вершиной мировой симфонической музыки?..

Разумеется, воображение одинаково значимо как для ученого, так и для художника. В науке, как и в творчестве, возможны взлеты вдокновения. Напомним о «Болдинской весне» В. Ван Гога в 1890. Художник за короткий срок создал 90 полотен, т. е. получалось в среднем по полотну в день. Сюжет не имел здесь окончательного значения. Мастер рисовал все, что видел: поле, людей, деревенские дома. Художник как будто судорожно выжимал из тюбика сразу на полотно, в лихорадочном порыве писал все быстрее до рокового выстрела в него из пистолета..

Что же происходит в акте творческого саврения? Олни исследователи (и таких большинство) говорят о роли интупиции, эмоций. Другие отдают приоритет строгой мысли. Кто-то призывает к фантазии и выдумке, а кто-то, напротив, прокламирует голько устремление к истине... Некоторые настаивают на свободе самовыражения, на самоотрешенности и творческих муках. Иные же, наоборот, предостерегают от стихийных усилий и толкуют об интеллектуальной самодисциплине.

Итак, никому не приходит в голову принижать достоинство интунции. Ей воздают должное, но только в определенных пределах, когда она выверена разумом. Олнако интунция вовес не является «выхлопным клапаном» для познающего ума. Она служит вполне самостоятельным и самодостаточным средством мировосприятия. Интуитивное познание сродим имстическому опыту. В то же время мистика невозможна без интуитивности. Она приоткрывает некую реальность, которая предстает в своей целостности и неразъемности. Интумция кажется фрагментарной только по отношению к логической конструкции. На самом деле она всеоховатна и всепроникающа. Вот почему в наизном додилософском сознании есть здоровый реализм, универсальное чувство бытия, которое в известной мере было рассечено и умершалено развитием рассудочного знания.

ИНЦ

Интушция — базисный природный дар челюжева. Фантазируя, предвосжищая события,
он как бы реагизует собственную природу.
Именно так трактовал эту проблему, скажем,
известный немецкий философский антрополог А. Гелен (1904—1976). Для человека, по
его мнению, важен не только наличный жизненный опыт, но и возможный опыт, который он приобретает благодаря собственной
фантазии. Поэтому А. Гелен рассматривал
человека как фантазирующее существо, способное войти в реальность через интушцию.

Именно современные мыслители, психоаналитики, осмысливая последствия того факта, что человеческое мышление не поддается моделированию, пытаются понять, не потускнет ли присущий нам дар воображения? Куда делись фантазеры, создатели воздушных замков? Почему наша повседневность утратила поэтическое измерение? Даке наши сны стали будиниными, тревожными, уныло-достоверными. А помнится, Сократу приенился лебедь, опустившийся на его гоудь...

В философии XX в. огромную роль *интуищии* признают многие философские направления (интуитивизм, феноменология, философская антропология), но особенно *психоанализ*.

П. С. Гуревич

ИНЦЕСТ, инцестуозность (от лат. incestus нечистый, порочный) — сексуальные отношения (коитус) с кровными родственниками (родителями, детьми, братьями, сестрами и т. д.); кровосмешение.

Предполагается, что в первобытном об-

**— 209 —** 

шестве иниест был довольно широко распространен и в ряде случаев выступал в качестве доминирующей (или общепринятой) формы сексуальной жизни различных людей. В процессе эволюции культуры был практически повсеместно запрещен, хотя исключительные формы его существовали довольно долго: как форма династических браков фараонов, императоров и царей и ситуативный вид отношений (библейское повествование о Лоте и его дочерях, материалы судебных архивов и пр.). Ныне существует в форме нетипичного секса, особенно характерного для алкоголиков и лиц с различными расстройствами психики. В мифологии, религии и морали осуждается как грех. В законодательстве большинства стран мира квалифицируется как уголовное преступление и соответствующим образом карается.

В XX в. проблема инцеста привлекла внимание ученых и общественности главным образом вследствие знакомства с результатами различных сексологических исследований и интерпретаций инцеста в психоанализе Фрейда и работах его последователей. По 3. Фрейду, установление в первобытном обществе табу на иниест явилось одним из важнейших моментов и одним из пусковых механизмов создания морали и культуры. Однако вместе с тем он отстаивал мысль о существовании врожденного (наследуемого) инцестуозного неосознаваемого (бессознательного) влечения и осознаваемых инцестуозных фантазий, которые, по его мнению, у всех людей в детские годы направлены на родителей. З. Фрейд считал, что в зависимости от того, как переживается Эдипов комплекс, формируются психика и личность человека и что при определенных обстоятельствах инцестуозное влечение (в форме Эдипова комплекса) инициирует возникновение невроза и становится одним из его компонентов.

В аналитической психологии К. Г. Юнга, частично воспринявшего идеи З. Фрейда, исследовались врожденное, бессознательное ин-

цестуозное елечение девочки к отцу, инцестуозные чувства, различные психологические аспекты инцестуозных фантазий; психологическая ценность, место и роль табу на инцест в создании здорового общества.

В гуманистическом психоанализе Э. Фромма инцестуозность истолковывалась расширительно, приобретя межличностные и социологические измерения. Признавая наличие инцестуозных влечений у детей, Э. Фромм вместе с тем подагал, что в стандартных ситуациях порождаемые ими коллизии разрешаются относительно безболезненно, хотя в аномальных случаях могут предопределить многие моменты жизни человека и его судьбу. Например, мужчина, полностью не изживший Эдипов комплекс, всю оставшуюся жизнь будет испытывать сексуальное влечение только к таким женщинам, которые по отношению к нему будут выполнять материнские функции любви, восхищения и надежной защиты. Согласно Э. Фромму, избыточная привязанность к матери зачастую приводит к возникновению «инцестуозного симбиоза», под которым он понимал явление и уровень наиболее глубокой связи с матерью или ее эквивалентными заместителями (семьей, племенем и т. д.), характеризуемые определенной неотъемлемостью. Но при этом основная причина сильной эмоциональной привязанности к матери, нередко приобретающей форму невротического синдрома, кроется не столько в сексуальном тяготении, сколько в экзистенциальных ситуациях.

Свособразной новацией Э. Фромма в исстолковании проблем инцества стало выделение им особого злокачественного типа инцестуозного влечения, который, по его мнению, является главным «корнем» некрофилии. Э. Фромм, например, считал, что именно этот тип инцества обусловил основные характеристики и направленность личности А. Гитлера. Признаванности человека существенными ограничителями его взаимосущественными ограничителями его взаимопействия с пругими людьми. Э. Фломм утверждал, что нормальное становление человека предполагает разрыв инцестуозных связей и обретение своболы. При этом привязанность к полителям он оценивал как фундаментальную но далеко не единственную форму иниеста поскольку в процессе социальной эволюшии «ломашними» и ролными лля человека становятся племя, нашия, раса, государство, класс, политическая партия и множество других институционных структур и опганизаций отношение к которым со стороны инливила имеет неосознаваемый инцестуозный характер. По Э. Фромму, инцестуозные ориентации и привязанности питают национализм и расизм, которые являются симптомами неспособности человека воспринимать себя и пругих в качестве своболных существ. Настаивая на том, что развитие че-

В. И. Овчаренко

Инцест — сексуальные отношения между кровными родственниками; кровосмесительные отношения, которые с древнейших времен и по сей день считаются запретными, недопустимыми, нежелательными.

ловечества илет в направлении от иниеста к

своболе. Э. Фромм считал, что именно это

обстоятельство лает ключ к объяснению уни-

версальности табу на иниест.

Мифы разных народов повествуют о том, что запрещаемый законами и обычаями иниест разрешался богам. Кровосмесительныеют разрешался богам. Кровосмесительныотношения считались священными у фаранов, которые могли вступать в брак со своими сестрами. Однако по мере нравственного и культурного развития человечества инцестуозные отношения стати предметом строгого осуждения, морального порицания и даже коридического преследования. Их запрет обосновывался билогическими и медицинскими доводами, согласно которым кровосмесительные отношения ведут к вырождению человеческого рода.

В классическом психоанализе проблема

инцеста обсуждалась в связи с рассмотрением психосексуального развития человека. В соответствии с иделями 3. Фрейда, первый выбор сексуального объекта всегда является инщестуозным. У маленького мальчика он направлен на матъ; у маленькой девочки — на отца. Эта инфантильная (детская) склонность к инцесту связана с комплексом Эдила, предопресляющим первоначальную сексуальную ориентацию, детей и проявляющимся во влечении мальчика или девочки к родителю про-

ини

Воспитание и нравственные запреты сдерживают проявление инцестуозных желаний у детей. Тем не менее они нередко реализуются в детских фантазиях. Маленькая дочь воображает, что может получить от отца подарок — родить от него ребенка. Маленький мальчик мечтает о том, что, когда вырастет большим, непременно женится на своей матери.

Представления З. Фрейда об инцестуольного въечениях ребенка имели практическую направленность. В клиническом психоапализе возникновение и развитие неврозов непоредственно соотносилось с этими представлениями. Считалось, что в процессе своето психоссксуального развития каждый человек испытывает бессознательные инцестуозные желания, когда инфантильный (детский) выбор сексуального объекта отраничен родителями слембиным кокужением.

По мере полового созревания ребенок должен отдалиться от родителей, перенести свои сексуальные влечения на других людей. Сын должен переключить свои сексуальные желания с матери на другие объекты любеи. Девочка должна сместить свои сексуальные ориентации с отца на других мужчин.

Однако далеко не каждый человек способен успешно разрешить стоящие перед ним задачи, связанные с нормальным психосексуальным развитием. Юноша может испытывать повышенную привязанность к матери находиться под ее валетью, боготворить ее образ. Он столкнется с серьезной проблемой, когда не сможет по-настоящему глубоко полюбить другую женцину. Девущка тоже может сохранить свою первичную сексуальную ориентацию. Это окажет соответствуюшее воздействие на ее дальнейшее развитие, в результате чего она не сможет создать свою собственную семью или будет в браке фринтидной (заторможенной, колодной, нечувствительной к сексуальным отношениям). Все это может привести к возникновению неврозов.

Детские инпестуоаные желания находят свое отражение в сновидениях взрослых. Они провявляются не только у невротиков, но и у здоровых людей. У последних в сновидениях в сновидениях встречаются разнообразные сцены кровосмесительных отношений между детьми и родителями, сестрами и братьями. З. Фрейд считал, что в этом отношении невротики обнаруживают в преувеличенном и усутубленном виде то, что может иметь место в сновидениях зопорыму пловей.

Идеи 3. Фрейда о свойственных ребенку инцестуозных влечениях вызвали возражение у многих медиков, пискологов, педагогов. Их неоднозначно востриняли и психоаналитики. Одни из них положили идеи 3. Фрейда об фантильной инцестуозности в основу дальнейшего развития теории и практики психоанализа; другие пересмотрели эти идеи, частично отказавшись от них.

С точки эрения Э. Фромма, например, сами по себе детские инфантильные влечения являются не причиной, а следствием психологической связи ребенка с матерью. Инцестуозные влечения к матеры воспринимались им сквозь призму не только любеи, но и страха, возникающего у ребенка по отношению к матери.

Э. Фромм проводил различие между доброкачественной связью ребенка с матерью и патологической формой его инцестуозной связи с ней. Он выдвинул положение, согласно которому связь ребенка с матерью, проявляющаяся как в тоске по ее любеи, так и в страхе перед ней, является более сильной и элементарной, чем рассмотренная З. Фрейдом инцестуозная связь, восходящая к сексуальным алечениям.

По мнению З. Фромма, инпестуоное желание представляет собой не результат сексуальных устремлений, а страх перед свободой. Для того чтобы стать самостоятельной личностью, обрести свободу, человек должен выйти из-под еласти своих инцестуозных елечений, которые, наряду или вместо естественной связи с матерыю, могут принимать формы не естественной, а утрированной, болезненной любеи к матери-родине, нации, госуларству.

В. М. Лейбин

ИНЦЕСТ психологический — абсолютное эмоциональное предпочтение одним человеком другого, связанного с ним детско-родительскими узами.

В работах Э. Фромма рассматривается формы психологической связи с матерью. Если психологической связи с матерью. Если психологическая связь взрослого сына с матерью не очень интенсивна, то она, как правило, не сокращает его сексуальную или аффективную потенцию, а также его независимость и целостность. Таким образом, в психологическом инцесте может находиться совершенно неинфантильный взрослый, хорощо адпатированный и независимый в социальном и профессиональном планах. Его зависимость от матери — только эмоционально-психологическая.

При более тяжелых формах исихологичествого инцеста инцестуальное влечение нарушает или разрушает, в зависимости от степени регрессии, способность любить. Так, по мнению немецко-американского психоаналитика К Хории, когда мужчина, бессознательно сильно привязанный к матери, после рождения собственного ребенка начинает воспринимать жену как фигуру матери, для него ста-

новится невозможным относиться к ней как к сексуальному объекту. Подобное изменение установки може огравдываться разного рода рационализациями, например тем, что будто бы из-за беременности, родов и кормления жена утлатила свою класоту.

Явление и уровень наиболее глубокой связи с мателью — «инпестуальный симби» оз» — характеризуется определенной неразпывностью. Симбиотически связанный с матерью человек, по мнению российского психоаналитика А. Белкина, остается «в плену сохранившейся с млаленчества тотальной связи с матерью и мучительных, хотя и не поллающихся расшифровке переживаний. связанных с тем, что ни ему, ни ей жизнь не позволяет заново воспроизвести эту ситуанию абсолютной взаимной принадлежности. Отсюла и вырастает влечение к смерти - к тому, чтобы вернуться назал, к слалостному состоянию небытия, бессознательная память о котором обеспенивает все преимущества и ралости реальной жизни». Такой же точки зрения придерживался и Э. Фромм, который считал, что при симбиотической связи речь илет о стремлении полностью потерять свою индивидуальность и снова стать единым с природой. Поэтому данное глубокое регрессивное стремление возвратиться в материнское лоно и в прошлое нахолится в конфликте с желанием жить, означает одновременно склонность к мертвому, к разрушению.

Обычно инцестуальное елечение не распознается, как таковое, или находит себе рациональное обоснование, например такое: «моя мать так много сделала для меня, что я обязан служить ей», и т. п.

В процессе социальной эволюции необыайно сильная привязанность к матери может переходить в страстную любовь к родине, нации, государству, классу и т. д. Здесь также кроется возможность национализма и расизма, связанных с неспособностью воспринимать себя и других людей в качестве свободных существ.

Российские психологи В Посева и А. Луньков считают, что искупление и привлекательность инцестуозной фиксации состоит в соблазне спокойного, «стабильного» способа существования являющегося по сушеству, метафорой умирания. Основной паралокс взросления, по их мнению, «состоит в том, что инцестуальная фиксация не есть нечто, что человек может преодолеть раз и навсегла. буль то в подростковом, юношеском или спелнем возрасте. Неизбежно возникая по отношению к ролителю, она потом может трансформироваться и апресоваться уже собственным детям, а в более мягкой форме - начальникам на работе и лаже социальным институтам, т. е. любым социальным иерархиям».

В. В. Старовойтов

**ИСТЕРИЯ** — болезненные изменения в теле, вызываемые представлениями. Это самый старый, самый известный, привлекавший более всего внимания вид невроза, но нелегко оказалось определить, что характеризует *истерио* по существу, чем она отличается от дутих неврозов.

Известная медицине на протяжении 25 веков, истерия считалась загадочным заболеванием с непостоянными и трудно объяснимыми симптомами. Само название ее восходит к греческому слову «матка» и отражает дренее убежление, будто заболевание истерией связано с ненормальным состоянием матки и свойственно только женщинам. В XVI в. в медицине появилось мнение, что истерия обязана своим происхождением патологии мозга. В связи с этим допускалось, что на может быть обнаружена и у мужчин.

Клинические проявления истерии разнообразны и внешне могут напоминать многие известные заболевания. Не случайно еще в XVII в. ее называли «великой симулянткой», которая «подражает всем болезням». Обращали на себя внимание следующие моменты: в истерическом безумии просматривалась определенная последовательность; во время принапка истерик как бы исполняет роль и больной во время припадка не страдает. Это возбуждало подсорительность: врачи долгое время рассматривали истериков как лиц, преступающих законы науки, обвиняли их в презеличениях и намеренных обманах, в симуляции, «наказывали» их, по выражению 3. Фрейда, не проявляя к ним ровно никакого интереса.

Объективное и систематическое исследование истерии началось в XIX в. Ко второй половине этого века в клинической интерпретации, научном постижении и терапии истерии оформилось несколько подходов. В общем она рассматривалась в связи с проблемой «расшепленной» или «двойной» личности, к чему подводили получившие в то время широкое распространение гипнотические исследования личности, анализ фуг и амбулаторного автоматизма. Так, в 1887 известный французский психиатр А. Бине заявил: «Я считаю вполне доказанным, что в общем случае мы имеем дело с двумя состояниями сознания, не соприкасающимися друг с другом, но сосуществующими в сознании истерического пациента... Проблема, над которой я работаю, - попытка понять, как и почему у истерического пациента происходит раздвоение пичности».

В основе заболевания, как полагало тогда большинство врачей, лежат стремления или фрустрации сексуального характера. Такой точки зрения на этиологию истерии придерживались многие гинксологи и неврологи. Считалось, что хотя галлюцинации и действия пациентов в течение истерического криза могут быть воспроизведением пережитой в прошлом псикической травмы, однако в большинстве случаев они относятся к сексуальным событиям (либо драматическим, таким, как, например, попытка изнасилования, либо чисто эротическим, либо более тонким любовным переживаниям). Замечали, что истерический припадок мог выражать скрытое желание, как это случилось, например, в практике доктора Ришара: его пациентка, «влюбившись в некоето мужчину с первого взгляда и никогда его более не видев, позволяла себе выказывать чувства к нему (доктору Ришару. — H. K) в процессе припадка, но никогда — в нормальном состоянииь.

При этом было признано, что истерия зависит от функциональных, а не от физических сексуальных расстройств. Причиной ее возникновения считали «расстройства либидо» и неправильное воспитание; большая роль в этиологии болезни отводилась потаенной жизни пациента, патогенной роли постыдных секретов, фантазий, подавленных желаний.

Находились врачи, оспаривавшие роль сексуальной фрустрации в этиологии истерии. Так, один парижский психоневролог обследовал 430 пациенток и обнаружил, что у монахинь этого недуга не наблюдается, в то время как среди проституток истерия - явление довольно частое. Американский гинеколог А. Кинг считал истерический процесс следствием автоматического воспроизведения репродуктивной потребности при неудовлетворении последней: поскольку реакция не приводит к конечному результату, постольку она должна воспроизводиться снова и снова, многие месяцы и годы. А. Кинг подкреплял свои положения эмпирическими наблюдениями: соглашаясь с наличием множества случаев мужской истерии, он тем не менее замечал, что по преимуществу это все же заболевание женское, поражающее в основном женщин детородного возраста, чаще всего весной и летом и скорее праздных, нежели изнуренных трудом.

Большое значение в возникновении истебил принисывалось наследственности: по статистике того времени 25% женщин, чьи матери страдали истерией, также становились истеричками. Заболевание считалось социально зависимым: представительницы низших слоев общества страдали им чаще, чем аристократки, деревенские жительницы — чаще, чем городские. Отмечалось также, что предпосылкой заболевания служит определенная слабость личности и повышенная чувствительность.

Самые громкие и во многих отношениях судьбоносные для психологии успехи в исследовании *истерии* принадлежали «Наполеону неврозов» — парижскому невропатологу *Ж. Шарко*, достижения которого в изучении этого заболевания были названы в 1928 группой парижских сюрреатистов «всличайшим поэтическим открытием конна XIX въ-

Работая в больнице Сальпетриер, где одновременно содержалось от четырех до пяти тысяч больных женщин, Ж. Шарко имел общирное поле для наблюдений и практики. В 1870 он дал описание большого истерического припадка (grande hesterie); в 1884-1885 провел исследование травматических параличей и доказал их сходство с параличами, полученными под гипнозом, и с истерическими параличами, вследствие чего объединил все три вида в одну группу динамических параличей. Затем Ж. Шарко изучил случаи истерического мутизма и истерической боли в области тазобедренного сустава (coxalgia), а в 1892 описал истерическую амнезию и продемонстрировал ее исчезновение пол воздействием гипноза, т. е. дифференцировал ее от амнезии органического происхождения. Основными положениями, к которым пришел Ж. Шарко. были следующие: истерички не симулянтки; истерия происходит не от нарушений в половой сфере; случаи мужской ис*терии* встречаются достаточно часто и позволяют утверждать, что это заболевание не детерминировано полом. Тем не менее он был склонен нозологически объединять мужскую истерию и травматический невроз.

Широкое обсуждение проблем истерии сделало ее популярной в дилетантских кругах. Драматизм и вычурность истерических проявлений возбуждали интерес не только профессионалов, но и литературной, художественной общественности. Публичные лекции Ж. Шарко в больнице, на которых он демонстрировал слушателям гипногическое исцеление истерических параличей и случаи истерических припадков — эти «схватки души с самой собою», — стали на некоторое время популярным светским развлечением. Известностью пользовалась и главная модель Ж. Шарко — звезда его демонстраций, «королева истеричех» Бланш Витман.

Причину истерических явлений Ж. Шарко видел в том, что «идея или связная группа илей закрепляются в соэнании наподобне паразитов, оставаясь изолированными от поля соэнания и проявляясь вовне через сответствующие моторные явления». Такие илеи, писат он, оказываются вне контроля 2го подобно тому, как это бывает с идеями, внущенными под гипизозм. Постепенно формировалось представление о том, что небольше «осколки» личности могут претерпевать самостоятельное развитие и заявлять о себе путем формирования симптомов, т. е. клинических расстройств.

Младший современник Ж. Шарко психиатр П. Жане называл подобные явления «подсознательными фиксированными идеями» и считал их ответственными за один из уровней симптоматики при истерии, а именно за так называемые случайные проявления. Другой уровень истерической симптоматики — стигмы - являлись, по его мнению, следствием единого фундаментального расстройства, которое он определил как «сужение поля сознания». «Истерическая личность, - писал П. Жане. — не в состоянии воспринять всей реальности; частью ее приходится жертвовать. Возникает то, что... «оставленные» явления развиваются независимо, так что субъект не имеет об этом понятия». Сужение сознания обусловлено, по П. Жане, «отсутствием психологической силы» в больном. Психологическая сила необходима для осуществления «функции реальности», которая является скольку исчезает в первую очередь и чаще воего». Истерия, согласно Л. Жане, представляет собой форму дегенеративного изменения нервной системы, которая выражается в прирожденном недостатке психического синтеза. Истеричные больные неспособны с самого начала связать различные душевные процессы в одно целое, и эта неспособность служит причиной их наклонности к душевной диссошиании.

Посвятив долгое время изучению природы подсознательных фиксированных идей и проблеме их выявления, управления ими, их отношения к симптомам и определению символического характера самих симптомов, П. Жане пришел к выводу, что симптомы могут исчезать при осознании забытого. Вообще мысль о том, что симптомы могут возникать от бессознательных представлений и исчезать при их устранении, высказывали и до него, но П. Жане развил это положение клинически и теоретически. Подсознательные фиксированные идеи недостаточно осознать. следует добиться их «диссоциации, иногда преодолевая значительное сопротивление (часто в форме соматических симптомов)». Свой терапевтический метод, большая роль в котором отводилась сомнамбулическому, т. е. гипнотическому, воздействию на больного, П. Жане назвал «психологическим анализом».

Самый творческий, самый плодотворный синтез теоретических воззрений на истерию и применявшихся при ее лечении терапевтических приемов проделал З. Фрейд. Из этого эвристического синтеза родилась первая формленняя теория бессоэнательного, явится новый терапевтический метол. Как писал З. Фрейд, епсихоанализ был создан при лечении опной истерической левушки».

Поскольку чистые случаи истерии наблюдались редко и высказывались даже мнения о ее клинической несамостоятельности, 3. Фрейд приступил к изучению этиологии и психических механизмов «всех неврозов». Он пришел к выводу, что, с одной стороны, невроз нельзя признать истерическим только на основании обнаружения в его симптомах признаков истерии, а с другой стороны, что чистые случаи истерии встречаются редко. Истерия, как правило, оказывалась только одним из аспектов сложного клинического случая и могла быть «найдена и лечена как невроз» только в случае пограничном. Тем не менее, считал 3. Фрейд, она представляет собой самостоятельную нозологическую единицу. Все дело в том, что «моносимпатическая травматическая истерия является как бы элементарным организмом, одноклеточным существом по сравнению со структурой более тяжелого истерического невроза, какой обычно нам встречается».

Согласно З. Фрейду, истерия определяется травматическим опытом, воспоминание о котором символически проявляется в симптомах, а истерические симптомы восходят иногда явно, но чаще в замаскированной символической форме - к определенной психической травме. Либо травма могла произойти в состоянии частичного аутогипноза, либо ее болезненный характер привел к тому, что она была «вытеснена за пределы сознания». «В обоих случаях, - писал З. Фрейд, она не была должным образом отреагирована (например, плачем или аффективным поведением), не задержалась в сознании». З. Фрейд показал, что истерия возникает вследствие вытеснения, причем вытесненное представление остается как слабый след воспоминания, а оторванный от него аффект используется для конверсии возбуждения. Благодаря вытеснению представление становится причиной болезненных симптомов, т. е. патогенным.

Анализируя случай «истерической девушки» Анны О., Й. Брейер и З. Фрейд писали о нем как о гипноидной истерии. В подобных случаях представление становится патогенным отгого, что, будучи воспринятым в слабом псикическом состоянии, оно с самото начала оставалось вне Я. Потому-то и не требовалось никакой дополнительной силлуитобы удерживать его вне Я, и, наоборот, при попытке ввести это представление обратно в Яс помощью, как определия З. Фрейд, «сомнамбулической деятельности духа», не возникало никакого сопротивления. Истерия, построенная на вытеслении, получила название вистерии готора»

 Фрейд назвал свой метод психоанализом.
 Выделив две группы неврозов — актуальные неврозы (неврастения, невроз тревоги) и психоневрозы (истерия, невроз навязчивых состояний), он приступил к разработке общей теории истерии.

Предварительные выволы свидетельствовали о том, что уже было известно в общих чертах: «наши истеричные больные стралают воспоминаниями». Симптомы образовывались как остатки аффективных переживаний. причем во многих случаях повторные травмы детерминировали лействие одного симптома. Заболевание возникало оттого, что «развившемуся при патогенных положениях аффекту был закрыт нормальный выхол, и он... получил ненормальное применение, оставаясь источником постоянного возбужления или испытав перемещение в необычные телесные иннервании или задержки, которые представляли телесные симптомы данного случая». Описанному процессу лали название «истерическая конверсия». Часть душевного возбуждения, писал 3. Фрейд, выражается в «душевном волнении». Истерическая конверсия утрирует эту часть аффективного процесса и направляет его по новому пути. Заслуга описания этиологии и патогенеза конверсионной истерии, при которой психический конфликт находит выражение в соматической симптоматике (пароксизмальных состояниях, параличах, амнезии), полностью принадлежит 3. Фрейду. Ему же принадлежит заслуга выделения в отдельную нозологическую группу истерии тревоги, сопровождающейся образованием фобий.

Истерические симптомы оказалось возможным снимать при помощи специфической терапии. Она сводилась к выведению травматического эпизода на уровень сознания с последующим его отреагированием через аффективное поведение, проговаривание или «корректирующие ассоциации». При этом требовалась тщательная проработка на всех уровнях организации психического материала, приводящего к образованию симптома. Однако «катмартический метод» (так его назвали тогда) не мог применяться для излечения самой истерической предрасположенности.

С этих пор стало можно говорить о чисто психологической теории истерии. В отличие от П. Жане З. Фрейд объяснял расшепление личности линамически, т. е. как конфликт противоположно направленных лушевных сил. Он отказался от гипноза как от неналежного и «капризного» метола. Олин за другим были описаны процессы сопротивления и вытеснения, и именно на илее сопротивления 3. Фрейд начал строить свое понимание психических процессов при истерии. Их упрощенная модель сводилась к обозначению лвух уровней психической жизни - сознательного и бессознательного. Инливил проявляет себя на обоих уровнях, причем эти проявления сильно отличаются лруг от лруга и могут вступать в конфликт. Если истерические симптомы мы обнаруживаем на уровне сознания, то на уровне бессознательного помещаются привелиие к их возникновению мотивы - так называемые «травматические воспоминания». Между симптомом и травматическим воспоминанием обнаруживается тройственная связь. Во-первых, они находятся в герменевтическом соотношении, при котором симптом является ключом к пониманию репрезентаций на уровне бессознательного. Во-вторых, межлу ними имеются причинно-следственные отношения. И наконец. в-третьих, они находятся в терапевтической взаимозависимости. Таким образом, клиническая интерпретация, научное постижение и терапевтическое устранение симптома представляют собой в *психоанализе* елиное целое.

Общая модель истерии претерпела со временем ряд существенных изменений. Так, обнаружилось, что в бессознательном невозможно отличить воспоминание от фантазии. Затем вытеснение стало пониматься как один из защитных механизмов Я, характерный именно для истерии: и само вытеснение начали трактовать уже не как причину тревожности, а как ее следствие. Была описана структура Эдипова комплекса, открыто явление переноса и контрпереноса (трансфер и контртрансфер), были сформулированы принципы «классической» терапии истерии: «Ту часть своей лушевной жизни, которую больной не может вспомнить, он снова переживает в своем отношении к врачу и только благодаря переживанию убеждается в существовании и могуществе... бессознательных сексуальных стремлений. Симптомы. представляющие собою осадки прежних любовных (в широком смысле) переживаний, могут быть растворены только при высокой температуре переживаний при наличии переноса и тогда только переведены в другие продукты психики. Врач играет роль каталитического фермента при этой реакции, который на время притягивает к себе освобождающиеся аффекты». В центре терапевтического взаимодействия врача и пациента оказывается, следовательно, анализ фантазий и отношений в переносе. Исцеление возможно постольку, поскольку возвращенный таким образом в область сознания психический конфликт получает при руководстве терапевта лучший выход, чем он получил в свое время с помощью вытеснения. Имеются и другие выходы: больной может убедиться, что в настоящий момент он готов принять вытесненное желание полностью или частично, или патогенное желание переводится на высшую, не вызывающую сомнений цель (этот процесс получил название сублимации). Если же отказ от вытесненного желания приэнается справедливым, то достигается сознательное овладение им. «Лечение, — писал З. Фрейд, — можно определить как продолжение воспитания в смысле устранения остатков дегства».

ист

Соматические истерические проявления традиционно группируются и описываются следующим образом.

Самое яркое проявление истерии — истерический припадок, или grande hysterie. (В русской психнатрической и неврологической литературе принят термин «истерическая дуга».) Иногла для возникновения припадка достаточно лишь небольшой провожащии или намека, считается даже, что его возможно имитировать. Так, во 2-й половине XIX в знаменитой больние Сальпетриер в Париже некоторые больные были готовы за небольшое вознаграждение демонстрировать grande hysterie молодым возачам.

Начальное явление припадка - «комок в горле» (globus hystericus) - может возникать обособленно у всех людей в состоянии сильного переживания. В ситуации припалка за ним следует плач, переходящий в рыдания и хохот, которые трудно бывает разграничить. После этого наступает сулорожная (тоническая) фаза, имеющая определенное внешнее сходство с эпилептическим припадком: больной падает, изгибается дугой, опираясь на стопы и голову, кисти рук судорожно вывернуты и заведены за спину. В этот момент отмечается прекращение лыхания и, как следствие его, пианоз. Тоническая фаза сменяется клинической, при которой больной может галлюцинировать, бредить и принимать так называемые страстные позы. Характерно, что во время припадка больной не теряет полностью связи с окружающими. Более того, истерический припадок не наступает, когда вокруг нет людей, которые могли бы его видеть. Тревога и излишняя заботливость присутствующих может сделать его более плительным. Больные нередко реагируют на замечания окружающих, и те могут «подсказать» им определенные двигательные или эмоциональные реакции. Иногда «дути» не наблюдается, тогда движения во время припалка имеют ха-отический характер: больной стучит ногами, разбрасывает руки, напувает шеки, с силой ядижает и выдыжает выбымает волух, стискивает зубы, стонет. Он может рвать на себе одежду, биться головой об пол, кусаться, выкрикивать слова или чье-то имя.

Сознание во время припадков полностью не нарушено. Чаще всего имеет место сужение поля сознания (сумеречное сознание). Известно, что во время падения больные истерией не ушибаются, как эпилептики; не случается прикусов языка и прочих экспессов, характерных для эпилептического припадка. Кроме того, истерический припадок можно временно или полностью прекратить резким воздействием: уколом булавкой, обливанием холодной водой, повлительным тоном, пощечиной. Длительность истерического припадка больще, чем эпилептического, — 15—20 минут. но может быть и несколько часов.

Помимо истерических припадков в клинике истерические параличи, контрактуры и гиперкинезы, расстройства анализаторных функций (слепота, глухота, кожная анестезия и др.), расстройства речи (мутизм, афония, заикание), расстройства похолки и ло.

Истерический паралич не сопровождается поражения центральной и периферической поражения центральной и периферической нервной системы (например, сохраняются сухожильные рефлексы, отсутствуют патологические симптомы, нет грофических расстройств и нарушений функций тазовых органов). При парезах ног обращает на себя внимание парадоксальность позы. Иногда парез касается произвольных движений, автоматические и рефлекторные движения при этом оказываются сохранными.

Характерны истерические расстройства походки. В легких случаях появляется неуверенность в ходьбе, шатание, в тяжелых —

больной то производит ногами сложные, вытурные движения, то волочит ногу за собой как посторонний предмет. Иногда прямостояние и кодьба становятся невозможными, в то время как неврологическое обследование показывает отсутствие параличей и нарушений координации — это явление получило название астазии-абазии. Нарушения двигательных функций легко устраняются внушением в состоянии сипноза (знаменитые эксперименты Ж. Шарко).

Описаны разнообразные нарушения чувствительности. Потеря чувствительности на половине тела - истерическая гемианестезия - проходит строго по средней линии и часто сопровождается нарушением зрения. слуха, обоняния и вкуса на стороне потери чувствительности. Зоны нарушения чувствительности не соответствуют анатомической иннервации. Истерия, по словам З. Фрейда, «не знает анатомии». Например, анестезия всей руки начинается с уровня плечевого сустава до пальцев кисти. Появляются анестезии по типу «перчаток», «носков», «чулок». Кроме нарушений чувствительности, связанных с параличами, при истерии возникает анестезия или гиперестезия как самостоятельный признак, локализация при этом может быть произвольной.

Помимо параличей и парезов наблюдаются местные контрактуры. Наряду с контрактурами конечностей описаны местные мышечные контрактуры: кривошея, блефароспазм (спазм круговой мышцы века, проявляющийся частым миганием), истерический тризм (сокращение жевательных мышц, приводящее к стискиванию челюстей) и др. К двигательным нарушениям при истерии относят ряд речевых расстройств: мутизм, сурдомутизм, афонию и заикание. При мутизме больной утрачивает способность говорить, но сохраняет способность к письму. С окружающими он общается при помощи жестов и письменно. при этом не предпринимает попыток произнести что-либо. Афония (беззвучность речи) возникает как самостоятельный симптом или при обратном развитии мутизма.

Гиперкинезы при истерии имеют разнообразный характер: дрожание всего тела, головы, одной лип более конечностей. Часто отмечаются гиперкинезы лицевых и глазных мышц. Дрожание может быть мелким и крупным. Во сне гиперкинезы исчезают, при отвлечении больного — ослабевают, при волнении или обращении на них внимания — усиливаются.

Нарушения зрення — истерический амавроз — заключаются в расстройстве цветоощущения (часто на синий цвет), концентрическом сужении поля зрения, монокулярном двоении. При амаврозе больные сохраняют возможность свободно двигаться и производить точные действия, фотореакция зрачков сохранена.

При исперии часто встречаются вазомоторные, секреторные и висцеральные расстройства. Наблюдаются судороги и парезы гладкой мускулатуры, спазм пищевода и globus hystericus, истерический парез кишечника, истерическая рвога, икота, отрыжка, полиурия, анурия, тахикардия, одышка. Характерно, что при истерической рвоте, как правило, не отмечается истощения, а при полной истерической анурии не отмечается уремических явлений и в крови не находят накоплений полугктов белювого обонна. Отдельным видом расстройства является истерическая анорексия.

Сумеречное состояние сознания (сужение сознания) характеризуется частичным выключением больных из реальной обстановки. Их поведение в таком состоянии отличается выразительностью и театральностью. Разновидностью и театральностью. Разновидностью и театральностью умеречного состояния является амбулаторный автоматизм, во время которого больные производят ряд сложных привычных для них действий при отгуствии полного их сосмания. Близки к амбулаторному автоматизму так называемые истерические фути сложные целенаправленые действия, совершаемые больным в состоянии глубокого нарушения сознания с полной последующей амнезыей происшедшего.

Под влиянием неприятных переживаний возникает истерический сон.

К истерическим нарушениям сознания относят также пуэрилизм и псевдодеменцию (встречаются в судебной практике).

В последние годы исследователи отмечаот изменение общей картины истерии. Припадки в полном объеме практически не встречаются, все реже наблюдаются истерические параличи. Болезнь как бы приспосабливается к новым социальным условиям, научаясь вписываться в современную жизнь с ее особенностии.

Н. И. Кигай

III er I

## K

КАЗАНСКАЯ ПСИХОАНАЛИТИЧЕСКАЯ АССОЦИАЦИЯ — общественное научное объединение сторонников психоапализа Казани, организованное в 1922 в целях «энакомстве с новыми направлениями в изучении психологии личности», установления контактов с отечественными (московскими) и зарубсжими психоаналитиками, приобретения и переводов иностранной научной литературы, издания «наиболее интересных психоаналитических новинок» и использования психоаналитической терапии для лечения функциональных психических изастройств.

На первом заседании ассоциации 7 сентября 1922 (присутствовало 10 человек, в том числе будущий известный историк академик М. В. Нечкина) были приняты решения о се целях, задачах, принципах организации и деятельности. Организатор и руководитель ассоциации А. Р. Лурия сделал доклад «Современое положение псикованияма». Сообщение об организации ассоциации было послано З. Фрейду, который в ответном письме приветствоват ее создание.

На собраниях ассоциации заслушивались и обсуждались докладья и сообщения, посвященние различным теоретическим, методологическим проблемам. В качестве клиническим проблемам. В качестве клинического базы ассоциации использовалась Психиатрическая клиника медицинского факультета

Казанского университета, где члены ассоциации (в первую очередь врачи Р. А. Авербух, Б. Д. Фридман и др.) занимались обследованием и терапией пациентов. Одной из пациенток, к которой применялись методы психоанализа (А. Р. Лурия и др.), была внучка Ф. М. Достоерского.

Наибольшая активность ассоциации пришлась на 1922—1923. Собрания ее проходили 1—2 раза в месяц. Согласно протохолам (которые вел А. Р. Лурия), на четвертом заседании ассоциации (23 ноября 1922) в докладечеферат «Лекций по введению в психоанализ» Зигмунда Фрейда, т. 1» член кружка М. В. Нечкина высказада несколько критических замечаний по поводу отдельных идей 3. Фрейда. На одном из заседаний А. Р. Лурия слелал доклад «К психоанализу костюма», текст которого сохранняся.

В. И. Овчаренко

КАННАБИХ Юрий Владимирович (1872—1939) — российский психиатр, психотерапевт и психоаналитик. Один из пионеров, организаторов и лидеров российского психоаналитического движения. Доктор медицины (1914), профессор (1920). Заслуженный деятель науки РСФСР (1937).

Окончил одесскую классическую гимназию, естественно-историческое отделение (1896) и медицинский факультет Московско-

го университета (1899). В 1898 проходил стажировку и работал в клинике Э. Крепелина в Гейлельберге (Германия). После окончания медицинского факультета был принят на должность клинического ординатора в Пропелевтическую терапевтическую Московского университета и в 1900-1903 обучался в ординатуре этой клиники. По окончании ординатуры работал психиатром. В 1905—1909 работал орлинатором Центрального полицейского приемного покоя для душевнобольных в Москве (у А. Н. Бернштейна), где занимался врачебной, научно-исслеловательской, пелагогической и общественной леятельностью. Особое внимание улелял различным пограничным состояниям (неврозам, психопатиям, реактивным состояниям и лр.), истории психиатрии и новейшим психологическим илеям. Интересовался проблемами философии, литературы и искусства, которым посвятил несколько статей и ряд выступлений. В 1906 опубликовал статью «Массовое внушение и преступные гипнотизеры». в которой обличал организаторов еврейских погромов в России.

В 1909-1917 заведовал медицинской частью подмосковного санатория «Крюково». который был ориентирован на лечение различных пограничных состояний, в первую очередь — неврозов. Сотрудничал с Н. А. Вырубовым. Г. Роршахом и др. Активно интересовался психоаналитическими илеями и практиковал психоаналитическую терапию. Пришел к выволу о целесообразности использования психоанализа при лечении истерии, невроза навязчивых состояний, фобий, психосексуальных отклонений и реактивноаффективных синдромов. Уледял всевозрастающее внимание проблемам истории психиатрии и читал спецкурсы по «Истории психиатрических учений» (1907, 1909 и др.).

В 1910-1914 принимал участие в организации и издании психоаналитически ориентированного междисциплинарного научного журнала «Психотепапия. Обозрения вопросов психического лечения и прикладной психологии». Состоял членом редакционной коллегии этого журнала и опубликовал в нем серию статей об эволюции и современном состоянии психотерапии.

В 1914 защитил локторскую лиссертацию по проблемам шиклотимии. В 1917-1919 работал оплинатором Алексеевской психиатрической больницы в Москве (психиатрической больницы имени П. П. Кашенко). В 1920-1921 принимал участие в организации Туркестанского университета (Ташкент) и был избран профессором кафедры психиатрии этого вуза. В 1921 возвратился в Москву, гле продолжил врачебную и исследовательскую работу в санатории «Стрешнево» (1920-1938) и в качестве профессора приступил к чтению курса медицинской психологии в Высшей мелицинской школе (3-м Московском университете), в которой преподавал до 1924. когла ее расформировали.

В 1922 был одним из инициаторов организации и сооснователей Русского психоаналитического общества (РПСАО). В 1924 стал членом бюро этого общества, а в 1927-1930 был его председателем (президентом). Оценивал психоанализ как глубоко оригинальное учение, продвинувшее вперед знания о многих механизмах человеческого повеления, в том числе о бессознательном, комплексах, вытеснении, сублимации, символике, сексуальности, первобытной психике и т. д. Постоянно подчеркивал «бесспорное значение» ncuxoанализа как метола лечения, но прелостерегал против чрезмерного распространения теории 3. Фрейда на разнообразные явления культуры и социальной жизни.

В 1924-1929 работал в Психиатрической клинике 1-го Московского государственного vниверситета, гле занимался врачеванием и читал факультативный курс психотерапии для студентов и врачей. Одним из первых указал на значение трудов И. П. Павлова и В. М. Бехтерева для понимания и терапии неврозов.

В 1925—1928 читал оригинальный шикл

лекций по истории психиатрии на курсах усовершенствования в Невропскихагрическом диспансере Наркомадрава. В 1929 опубликовал «Историю психиатрии», в которой исследовал эволюцию психиатрии с первобытных времен до 20-х годов ХХ в. На протяжении десятилетий эта книга была единственным в мире исследованием такого рода и поныне не утратила многих своих достоинств.

На основе исследований истории и современного состояния психиатрии выявил поворот психиатрии на сторону психологии» в начале ХХ в. (связанный в эначительной мере с появлением учения 3. Фрейдо), позволяющий прояснить существенные моменты истории, логики, методологии и взаимодействия этих наук.

В 1929—1936 заведовал отделом истории психиатрии в Институте невропсихиатрической профилактики (названия менялись: Московский научно-исследовательский институт психиатрии Министерства адравоохранения и др.). В 1936—1939 заведовал кафедрой психиатрии 3-го Московского медицинского института.

Сыграл значительную роль в исследовании френии, организации круортогерапии функциональных заболеваний нервной системы, в пропаганде научных знаний о психиатрии, психотерапии, психологии и психотигиене.

Автор кинг «Псикогерапия» (1927), «Что такое душевные болезни» (1928), «История психиатрии» (1929; 2-е изд., 1994); статей «К вопросу о свободе воли. Данные гипнологии и психопатологии» (1907), «Водлоция психотерапевтических идей в XIX веке» (1910), «Лечение психоневрозов» (1926), «Йсторические пути френологических идей и личная судьба их творца. К столетию смерти Галля» (1931), «Психоанали»» (1931), «Тетель и психиатрия» (1931), «Место гипноза в системе советской психотерапии и психогигиены» (1934) и др.

В. И. Овчаренко

**КАРДИНЕР (Kardiner) Абрам (1892—1981)** американский психиатр, этнолог, психоаналитик и социолог. Доктор наук.

В 1921—1922 прошел курс дидактического пеихоанализа у 3. Фрейдо и в Нью-Йорк начал в Вене. По возвращении в Нью-Йорк начал практиковать психоанализ самостоятельно. Сотрудничал с К. Оберндорфом. Был членом Нью-Йоркского психоаналитического общества. Вкодил в группу лидеров Ассоциации психоаналитической медицины Колумбийского университета, в котором первым начал подготовку врачей-психоаналитиков. В 1933 поднужения семиная по паботам 3. Флейда.

Совместно с антропологом Р. Линтоном исследовал особенности психики и личности людей, принадлежащих к разным этническим, расовым и культурным группам. Разработал психодинамическое понимание национального характера. Изучал положение негров в системе американской демократии, проблемы аерессивности, воспитания, религии, травматические неврозы военного времени (1941), адаптационные возможности личностных структур и др. Первым предложил осуществить интеграцию психоапализа и антроплогии на основе зеопсихологии и ее понятийного аппарата.

Особое внимание уделял исследованию проблем личности, общества и культуры. Первоначально исходил из психоаналитического понимания природы, структуры и формирования личности. В дальнейшем модернизировал его, обратившись к культурологии и социологии. Считал, что формирование личности осуществляется под влиянием культуры и различных социальных институтов, развитие которых, в свою очередь, обусловливается географическими, экономическими, этническими и др. факторами. Создал концепцию базисной структуры личности, в которой утверждал, что базисная структура личности и типичные черты группового характера свойственны всегла индивидам данной культуры или субкультуры и являются продуктом специфического способа воспитания людей (особенно в период детства). Рассматривал понятие «базисная структура личности» как эффективный операциональный инструмент для социальных начк.

Опираясь на данные сравнительного анализа культур, проведенного с позиций психоанализа, пришел к выволу, что культурное развитие в значительной мере определяется теми методами, которые использует общество в целях выживания и самосохранения. Установил и продемонстрировал связь между религией и летскими переживаниями. Считал. что в каждой конкретной культуре религиозные системы - это своеобразный слепок с переживаний ребенка, связанных с родительским воспитанием. Отмечал, что при наличии относительной универсальности понятия божества способы, при помощи которых люди домогаются божественной помощи, изменяются в зависимости от специфики детских переживаний и особых жизненных целей, определяемых обществом.

В связи с наличием культурологических и социологических акцентов в психоаналитически ориентированных концепциях А. Кардинера его иногда относят к лидерам неофрейдизма.

Автор книг «Индивид и его общество» (1939), «Психологические границы общества» (1945) и др.

В. И. Овчаренко

КА́ТАРСИС (греч. kátharsis — букв. «очищение») — целебный психологический взрыв, очищение души. Первопачально — термин античной эстетики, выражавший глубину воздействия искусства на человека. В древнегреческом словоупотреблении: совобождение души от «скверны», тела — от вредных веществ. Пифагорейцы, последовятели древнегреческого философа и математика Пифагора (ок. 570 — ок. 498 до н. э.), полагали, что душа страдает от вредных примесей, от патубных стиделей. К таковым они относили гнев. вожделение, властолюбие, фанатизм, страх, ревность. Очистить душу от этих аффектов способна, по мнению пифагорейцев, специально подобранная музыка. Пифагор, согласно легенде, исцелял мелодиями не только душевные, но и телесные недути.

В отличие от Пифагора другой древнегреческий философ. Платон (427-347 до н. э.). не рассчитывал на помощь искусства в исцелении души, но полагал, что можно очистить душу от чувственных вожделений, от всего телесного, от того, что может исказить красоту идеи. Он утверждал, что идеи пребывают в природе как бы в виде образцов. Вещи же сходны с ними и представляют собой их подобия. Причастность вещей идеям заключается не в чем ином, как только в уполоблении им. Платоновское истолкование катарсиса было развито затем древнегреческим философом Платином (204/205-270), основателем неоплатонизма, позже приверженцами патристики (совокупности теологических, философских и политических доктрин христианских мыслителей II-VIII вв., которых называют «отцами церкви») и представителями эстетики.

**Катарсис** — важнейший момент развития действия в античной трагедии, предполагавший эмоциональную разрядку. Трагедия не простое описание печальных происшествий и страшных убийств. Не количество драм и не число гибелей рождает жанр. Герои трагедии ищут оправдания своим поступкам. В какой-то момент они попадают, казалось бы, в безвыходную ситуацию, когда им приходится до конца осмысливать собственную судьбу, свой выбор, когда любое решение может стать катастрофическим. И герой побеждает ситуацию, однако чаще всего - ценой собственной гибели. Но вот что странно. Герой античной трагедии погибал, а зрители, вытирая проступившие слезы жалости, расходились с просветленной душой и сердцем, готовыми к самым тяжелым испытаниям. Так греки открыли великую тайну драматического действия, мистическое очищение души от грязи чувственности и телесности. Это стало достоянием всех театров мира всех эпох.

У древнегреческого философа Аристотеля (384-322 до н. э.) находим эстетическое определение катарсиса. В «Политике» он писал. что под влиянием музыки и песнопений психика человека начинает преображаться. В ней рождаются сильные чувства - жалость, страх, энтузиазм, сочувствие. Так слушатели получают некое очищение и облегчение, связанное с удовольствием. В «Поэтике» Аристотель показал катарсическое действие трагедии, определив трагедию как особого рода подражание посредством не рассказа, а действия, в котором благодаря состраданию и страху происходит смещение подобных аффектов. Цель трагедии - совершать катарсис души, «очищение от страстей».

Трагедии великих древнегреческих трагиков (V-IV вв. до н. э.) Еврипида, Эсхила и Софокла заканчиваются гибелью героев и самым, казалось бы, безнадежным отрицанием жизни. Однако трагедия не вселяет в нас отчаяния, а, напротив, очищает душу и примиряет с жизнью. Как, каким образом безобразное и дисгармоничное, составляющее содержание трагического мифа, может примирять с жизнью? Достигается это той таинственной силой, которая скрыта в искусстве, силой, претворяющей в красоту жизненный ужас и делающей его предметом нашего эстетического наслаждения. По Аристотелю («Поэтика», гл. VII), зритель, следя за событиями трагедии, испытывает душевное волнение: сострадание к герою, страх за его судьбу. Это волнение приводит эрителя к катарсису - очищает его душу, возвышает, воспитывает его.

Итак, понятие «капарсис» впервые использовалось в древнегреческой культуре для характеристики некоторых элементов мистерий и религиозных праздников. Оно было унаследовано древнегреческой философией и уногреблялось в ней в различных значениях (магическом, мистериальном, религиозном, физиологическом, медицинском, этическом, собственно философском и др.).

В философской литературе понятие «катарсис» имеет более 1,5 тыс. различных толкований. В эстетике Возрождения преобладало как этическое понимание катарсиса, так и гедонистическое, т. е. как получение удовольствия. У теоретиков классицизма катарсис связывался уже не столько со страстями, сколько с разумом человека. У французского драматурга П. Корнеля (1606—1684) рагедия, демонстрируя, как страсти приводят людей к несчастьям, заставляет разум человека проявлять сдержанность.

В христианской концепции эпохи Просвещения (XVIII в.) находим осуждение катарсиса. Так, французский философ Ж. Ж. Руссо (1712—1778) ссуждал театр, ставя в упрек катарсису то, что он «лишь пустое мимолетное чувство, которое исчезает тотчае же. Вслед за импозией, породившей его, это остаток сетсетвенного чувства, сразу же загубленный страствями, бесплодная жалость, которая удовлетворяется несколькими слезами, но не подвитла никого на малейшие проявления человеколюбия» («Об общественном договоре»).

По мневию немецкого поэта и философа г. Лессинта (1729—1781), возбуждение страстей повышает социальную активность человека. Тратедия в конечном счете оказывается поэмой, возбуждающей сострадание». Она призывает эрителя найти золотую середину между крайностями сострадания и страха. Немецкий поэт и мыспитель И. В. Fere (1749—1832) считал, что катареис восстанавливает с помощью искусства разрушенную гармонию духовного мира человека.

В новейшее время понятие «катареие» получило значительное распространение в психологии и психотерапии, что было обусловлено использованием его в теории и пем-хотерапевтической практике Й. Брейера и 3. Фрейда и достижения ими реального очи-

шения психики пациентов от патогенной информации и облегчения их страданий. В психодиализе котпроси спонимается как удовольствие, которое испытывает во время спектакля человек от своих собственных эмоций, передающихся от эмоций другого человека (актера), а также как удовольствие от ощущения части своего прошлого Я (оно принимает облик Я другого человека), обеспечивающей безопасность. В настоящее время существуют несколько психотерапевтических методик и приемов, рассчитанных на достижение катарасиса.

Однако не всякое душевное облегчение связано с катарсисом. В психоанализе чаше речь идет о смене душевных состояний, терапевтическом перехоле от тоски к ралости, от горя к наслажлению. Но это скорее сублимаиия (переключение), нежели катарсис, Исследователи отмечают, что состояния каталсиса человек может постичь с помощью искусства (рассказ Г. И. Успенского «Выпрямила») и без посредства мистерии, искусства или философии. Это возможно в том случае. если человек сможет научиться самостоятельно извлекать уроки из личной судьбы, особенно если в реальном содержании этой судьбы будут и подлинно трагические собырит

П. С. Гуревич, В. И. Овчаренко

КАТАРТИЧЕСКИЙ МЕТОД (от греч. Кићаткіз — очищепие) — психотерапевтический метод Й. Брейера — З. Фрейда, предназначенным преимущественно для лечения неврозов. Создан и успешно применен в 90-х годах XIX в. Основан на теорегических положениях, согласно которым: а) патогенные симитомы больных дюдей обуслодиваются не осознаваемыми ими психическими травмами (потрясшими, но забытыми событиями их жизни); б) эти симитомы соответствуют ненорамальной связи определенного количества пераэрешенной энергии возбуждения; в) лечение должно быть направлено на разрядку патогенных аффектов и бессознательных интогнов; г) посредством соответствующего побуждения пациентов к воспоминанию, воспроизведению и новому, контролируемому переживанию травмировавших их психику событий и соответствующего отреатирования их, можно добиться разрядки и очищения психики (катарсиса) и, следовательно, получить необходимый терапевтический эффект.

Фактически катартический метод существует в двух формах, различающихся по способу достижения катарсиса: 1) гипнотической (гипнокатарсис) и 2) ассоциативной. Как метод психогерапии создавался и первона-чально применялся исключительно с использованием гипноза. В дальнейшем Й. Брейер по-прежнему применял гипноз, а 3. Фрейд замения гипноз совобойыми ассоциациями.

По оценке 3. Фрейда, катартический метод был предварительной ступенью психоапализа.

В настоящее время является одним из методов психотерапии.

В. И. Овчаренко

КАТЕКСИС (англ. cathexis — количество энергин) — в психоанализе: энергетический заряд, своеобразный квант психосексуальной энергии, подобный или тождественный электрическому заряду.

Считается, что либидо (знертия сексуального влечения, психическая энергия, энергия психики и т. д.) состоит из определенной совокупности кламескием, которая в звисимости от различных факторов может увеличиваться (гиперкатексие), уменьшаться (гипокатексие), присоспиняться к объектым (объект-катексие), отсоединяться от объектым (объектым сотруктурам и перемещаться от одной структурах и перемещаться от одной структурах и перемещаться от одной структуры к другой

Согласно этим представлениям, в психике совтранения образовать об отрицательно заряженные катексисы, взаимодействие которых предполагает существование контркатексиса и антикатексиса, обеспечивающих противоборство катексиса и его подавление.

В. И. Овчаренко

КАЧАЛОВ Павел Валерьевич (р. 1958) — российский психиатр-психоаналитик. Кандидат медицинских наук (1990).

Окончил Гродненский медицинский институт (1980) и интернатуру по психоневрологии в Минском медицинском институте (1984).

С 1984 ст. науч. сотрудник Научного щентра социальной и судебной психиатрии им. В. П. Сербского. В 1991—1992 читат курсы пропедевтики психоанализи, вел учебные и лечебные группы психоанализической терапии в психиатрической больнице № 12 (Покровское-Стрешнево).

В 1992—1997 ассистент клиники психиатрии Специализированного госпитального центра Эскироля (Париж). В 1992—1997 учился в Парижском институте психоанализа. С 1992 учится в докторантуре по клинической, патологической и психоаналитической психологии в университете Париж-5 (Сорбонна — Рене Декарт).

Автор статей по соматопсихиатрии, психиатрии катастроф, посттравматическому стрессу и др.

В. И. Овчаренко

КЕЛЬНЕР Майор Самуилович (р. 1936) российский философ. Доктор философских наук (1993), профессор (1995).

Окончил философский факультет Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1963) и аспирантуру кафедры истории зарубежной философии философского факультета этого университета (1969).

Работал редактором издательства «Мысль»

(1963—1964). С 1964 на преподавательской работе: преподаватель (1964—1969), ст. преподаватель (1969—1974), доцент (1974—1994), профессор (с 1995) кафедры философии 1-го Московского медицинского института им. М. Сеченова (с 1990 — Московская медицинская академия им. И. М. Сеченова).

В течение ряда лет читает спецкурсы, посвященные философским проблемам психоаналитической антропологии,

Исследовал философию психоанализа и ее водполию. Изучал социокультурную психоаналитическую антропологию (3. Фрейд, Г. Маркузе, В. Райк и др.). Обосновал идею многомерности и разноплановости карактера мировоззрения З. Фрейда и выявил зволющию его взглядов на проблемы человека культуры. Установил основные этапы зволющии философии социокультурного психоанализо от приложения идей З. Фрейда к проблемам творчества и культуры до антипсихиатрии (Р. Лейнг, Д. Купер) и шизоанализа (Ж. Делё, Ф. Геатпари).

Автор книг «Критика буржуазной философии в медицине» (1976, совыс. К. Е. Тарасовым), «Фрейдо-марксизм» о человеке-(1989, совм. с К. Е. Тарасовым) и ряда статей по социокультурной психоаналитической антропологии, проблеме бессознательное, психологии толпы, патерналистским комплексам, садистско-мазохистскому подчинению людей и др.

В. И. Овчаренко

КЕППЕ (Керре) Норберто (р. 1927) — бразильский психоаналитик, психосоматик и трилогик. Доктор философии. Основатель аналитической трилогии.

Учился в семинарии Сан-Карлоса (Бразилия), увлекался философией, литературой и музыкой. В 1958—1961 изучал в Вене глубинную психологию и психопиализ, работал в поликлинике В. Франкла — основателя логотерапии. С 1961 работал как врач и психоаналитик в собственной частной клинике. Основал отделение психосоматической медицины в больнице Сан-Паулу (Бразилия). В 1970 организовал в Сан-Паулу Общество интегрального психоанализа (ныне — Международное общество аналитической тоилогии: МОАТ).

В 1972 завершил частичный переход от психоанализа 3. Фрейда к психоанализу М. Клайн, приняв ее идею о зависти как факторе психопатологических процессов. Пол влиянием английского психоанализи У. Байона создал собственную версию психоанализа — интегральный психоанализ (ныне называется «аналитическая трилоеция»), ориентированный на соединение духовности (теологии), философии и науки (естествознания) на базе психоаналитически ориентированных илей, методов и техники, в целях целостного исследования и психотерапии людей через любовь, разум и осознание (в том числе сосознание осознания).

С 1980 начал активную международную пропаганду идей аналитической трилогии. В 1983 с большой группой последователй приемал в США, где развил идеи о психосоциальной патологии и приступил к организации трилогических предприятий и общежитий. В 1983 занимался аналогичной деятельностью в странах Европы.

Автор книг «Трилогия» (1977), «Освобождение народа. Патология власти» (1987) и еще ок. 20 книг по различным проблемам психонанальна, психосоматики, аналитической трилогии, психопатологии, социопатологии и др.

В. И. Овчаренко

Согласно К. Г. Юнгу, основное содержание коллективного бессознательного составляют инстинкты и архетипы.

В. И. Овчаренко

**КОЛЛЕКТИВНЫЙ ПСИХОАНАЛИЗ** — методика, рассчитанная на провоцирование предельной исповедальности.

Специфика коллективной психотерапии заключается в общности методики лечения и случайном объединении людей. В отличие от группового психовнализа, в котором акцентируется изучение группы и ее внутренних динамических процессов, коллективный психоапализ направлен на достижение катартического эффект.

При коллективном психоанализе отбираютделенного времени постоянно находятся в 
процессе интенсивных контактов. Они обсуждают различные проблемы без предверительного сценария и волевого участия психоаналитика. В итоге на первой стадии общения возникает обмен аффектами, внутренними состояниями. Однако постепенно, по 
мере развития событий, рождается эффект 
абсолютной исповедальности. Нередко на 
таких ссансах дежурит карета «скорой помоши, поскольку можно вызвать из собственного бессознательного пациентов травмируюпиме их воспоминания.

Современная культура не располагает к откровенности. Даже в семье зачастую нет раскованности и родственного участия. Как подчеркивает отечественный психолог В. Леви, если притиздеться к людям, которые стоят на перекрестке, то мы увидим, что мнотие из них находятся в состоянии внутреннего монолога. Они жестикулируют, пытаются выразить собственные душевные состояния. Это наглядно демонстрируемый эффект невысказанности.

Человеку свойственно анализировать свои душевные переживания. В каждой культуре есть некие механизмы, которые обслуживают эти человеческие потребности. В религиозной культуре огромную психотерапевтическую роль играет исповедь. Ребенок признается в собственных прегрешениях, хотя речь идет лишь о конфетке, тайно взятой с вазы. Дело не в самом проступке, а в постоянной глубинной обостренной потребности человека рассказывать о своих состояниях, о работе луши.

KOM

В XIX в. эту психотерапевтическую функцию выполняла эпистолярная литература. Люди писали друг другу неделовые письма. Например, такие: «Сегодня я вышел в парк, туман рассеивался, но мне все равно было грустно... Авторы писем пытались зафиксировать тончайшие переливы своих чувств, уникальные состояния, движения сердца. При этом опи знали, что другой человек, получивший письмо, не станет смеяться или глумиться, потому что в нем тоже есть глумиться, потому что в нем тоже есть глуминься пребность исповедаться...

Современная культура во многом утратила религиозность. Нет в ней романтического покрова. Наша эпоха стремительная, расчетливая, деловая. Естественно, многие люди испытывают потребность с кем-то поделиться, зафиксировать виимание на необычности собственных переживаний, найти душевный отклик. Колеженивный писхоанализ выполняет эти задачи. Свободный обмен впечатлениями, репликами, мнениями в конечном счете рождает эффект исповедальности. Поди открывают друг другу собственные тайны. Методика коллективного психоанализа имеет огромный психограпелический эффем-

П. С. Гуревич

КОМПІЛЕКС (от лат. complexus — связь, сочетавив) — полисемантическое понятие современной психологии, употребляемое преимущественно в спедующих основных значениях: 1) отпосительно устойчивая последовательность ассоциативных цепей; 2) группа ассоциируемых или соотносимых факторов (например, симптомокомпляек — группа симппример, симптомокомпляек — группа симптомов); 3) совокупность тесно связанных воспоминаний; 4) группа эмоциональных представлений; 5) отчасти упорядоченная совокупность разнообразных личностных черт; 6) способ и механизм бессознательного самоопределения индивида в структуре межличностных отношений и др.

KOM

- 228 -

Наиболее распространенным и популярным (фактически почти синонимичным самому понятию) является психоаналитическое понимание и толкования комплекса как совокупности полностью или частично бессознательных взаимосвязанных, аффективно окрашенных элементов (импульсов, идей, чувств, представлений и воспоминаний), оказывающей динамическое воздействие на психику и поведение человека.

Как психоаналитический термин, понятие комплекс» вошло в язык современной науки и обыденной жизни благодаря концепциям 3. Фрейда (Эдипов комплекс, комплекс кастрации), А. Адлера (комплекс неполноценности) и К. Г. Юлеа (комплекс) экстры) и по. К. Г. Олеа (комплекс) экстры) и по.

В современном психоапализе постулируется существование более 50 различных комплексов, используемых, как правило, для образного обозначения и описательной формупировки различных психических актов. Например, комплекс Дианы (бессознательное желание женщин быть мужчиной), комплекс бихасты (бессознательное сексуальное влечение матери к сыну), комплекс Каина (бессонательная зависть к брату), а также комплексм Антигоны, Гарпагона, Гофмана, Гризельды, Медеи, Новалиса, Ореста, Пантагрюэля, Прометея, Фелры. Эмпедокла и мн. до

Согласно традиции, восходящей к 3. Фрейду, для названий комплексов, как правило, используются имена мифических и литературных героев.

В психоанализе и вне его границ наиболее признаны ныне комплекс кастрации, комплекс неполноценности, комплекс Электры и Эдипов комплекс.

В. И. Овчаренко

КОМПЛЕКС КАСТРАЦИИ (от лат. совправые) — в психоанализе 3. Фрейда, специфическая, совокупная универсальная детская реакция на антомическое различие полов, проявляющаяся преимущественно в форме страха (мальчики боятся лишиться пениса) и зависти (девочки завидуют мальчики от у них есть пенис, и ощущают себя «кастриюваяньми»).

Считается, что эта реакция основывается на реальном подавлении инфантильной сексуальной деятельности и/или фантазме кастрации (т. е. приписываемого отцу желания лициять мальчика пениса).

Согласно 3. Фрейду, комплекс кастрации непосредственно связан с комплексом Эдипа, но хронологически эта связь проявляется по-разному. У мальчиков вначале формируется комплекс Эдипа, а затем комплекс кастрации, у девочек наоборот, вначале формируется комплекс кастрации, а затем комплекс Эдипа.

У мальчиков этот коммлекс также порождает гордость за наличие пениса и фаллоцентрические ориентации, у девочек ощущение несправедливой нехватки (которая зачастую отрицается) и стремление возместить обнаруженную «недостачу». В сигу этих обстоятельств комплекс кастрации и переживание его оказывают влияние на формирование мужского и женского типов поведения.

Представление о комплексе кастрации было введено 3. Фрейдом в 1908 и в дальнейшем дорабатывалось по мере накопления клинических материалов и развития его учения.

В современном психоанализе считается, что обнаруженный 3. Фрейом комплекс кастрации отражает широко распространенные реалии душевной жизни детей, котя предложенное им теоретическое объяснение данного комплекса в общем признается недостаточно обоснованным. Определенный вклад в развитие концепции комплекса кастрации внесли психоаналитики А. Штерке. О. Ранк и мн. др.

В. И. Овчаренко

Комплекс кастрации — одно из понятий классического психоанализа, означающее совокупность переживаний ребенка по поводу его анатомического отличия от других людей, обнаруживаемого им в процессе познавательной деятельности. Эти переживания связаны с попытками ребенка ответить на вопросы, возникающие у него после того, как он с недоумением открывает для себя нечто такое, что требует объяснения.

Описание комплекса кастрации было дано 3. Фрейдом в связи с рассмотрением инфантильной (детской) сексуальности. Он исходил из того, что психосексуальное развитие ребенка сопровождается познавательной деятельностью, направленной как на собственное тело, так и на тела окружающих его людей. Раннее детское сексуальное исследование мальчика приводит его к обнаружению пениса, с которым он может играть и совершать различные манипуляции. Мальчик полагает, что точно такой же пенис есть у всех людей, включая мать, сестру, других девочек. Позднее он обнаруживает, что девочки отличаются от мальчиков. У них нет того, что в глазах мальчиков является само собой разумеющимся, естественным и необходимым. Естественно, у мальчика возникают вопросы. Например, почему у девочки нет пениса (мужского полового органа), а у мальчика он есть? Не является ли его отсутствие у девочки результатом наказания ее за дурные поступки? Не случится ли то же самое с мальчиком, если он будет плохо себя вести? Первоначальное недоумение может смениться страхом. Этот страх подкрепляется угрозами со стороны родителей и воспитателей, всегда готовых наказывать мальчика за дурные поступки. Застав мальчика за игрой со своим маленьким пенисом и пытаясь отучить его от этой привычки, они грозятся, например, отрезать ему пальчик или сам пенис. *Стирах* утраты пениса ведет к возникновению того, что 3. *Фрейд* и назвал *комплексом кастрации*.

С точки зрения основателя психоманализ, комплекс кастращи присущ обоим полам. Если мальчик испытывает страх перед угрозой лишиться важного органа, то девочка переживает по повод отсутствия гого, что она обнаруживает у мальчика. Девочка чувструет себя ущемленной, воспринимает «дефект» своего тела как несправедливость; завидует мальчику и испытывает желание быть мужчиной.

С точки зрения классического психоанамиза комплекс кастрации имеет важное значение для психосексуального развития ребенка. Он оказывает воздействие на формирование карактера человека; предопределяет его более поздние сексуальные предпочтения, связанные с различного рода перверсиями (извращениями); является источником возникновения психических расстройств.

Представления З. Фрейда о комплексе кастрации тесно связаны с его идеями об Эдиповом комплексе, когда страдающий им мальчик испытывает сексуальное влечение к матери и враждебно относится к отгу, мещающему исполнению его желаний. Страх перед утратой пениса усливается у мальчика по мере того, как он начинает видеть в отце своего соперника. Страх кастрации, связанный с реальной или воображаемой утрозой, порождает у него всевозможные переживания, способные привести к душевным надломам и психических срывам.

У девочки комплекс кастрации порождает иные переживания. Они связаны не с угрозой утраты пениса, а с ощущением его нехватки. Девочка начинает испытывать негативные чувства к матери, которая родила ее с таким недостатком. Настороженность к матери, сопровождающаяся проявлением ревности и стремлением занять ее место в отношениях с отцом, может перерасти в чувство обожания отца и ненависти к матери. Впоследствии все это может сказаться как на сексуальных предпочтениях взрослой женщины, так и на ее психическом состоянии, обусловленном чувством вины.

С помощью комплекса кастрации 3. Фрейд попытался объяснить широкий круг вопросов: от психосексуального развития ребенка до возникновения неврозов; от различий в психологии мужчины и женщины до установения запрета на инцест (кровосмесительные, родственные сексуальные отношения); от истории зарождения религиозных верований до становления нравственных идеалов и ценностей культуры.

Представления 3. Фрейда о комплексе кастрации нашли свое отражение в процессе дальнейшего развития теории и практики психоанализа. Одни психоаналитики попытались отыскать глубинные истоки возникновения этого комплекса и страха кастрации. сведя их к травме рождения человека (О. Ранк). Другие подвергли критике фрейдовское понимание ущербности женщин и их зависти к пенису как несоответствующее действительному положению дел и отражающее мужскую точку зрения на роль женщины и ее положение в обществе (К. Хорни). Третьи сделали акцент на рассмотрении не пениса, обозначающего мужской орган в его телесной реальности, а фаллоса как символического значения пениса, оказывающего соответствующее возлействие на человека (Ж. Лакан).

В. М. Лейбин

## КОМПЛЕКС НЕПОЛНОЦЕННОСТИ — одно из основных понятий индивидуальной психологии А. Адаера, означающее преувели-

психологии А. Адлера, означающее преувеличение присущего от рождения человеку чувства неполноценности.

В самом деле, в отличие от животных человек рождается слабым, беспомощным, беззащитным существом, имеющим органические недостатки. Органы его тела не приспособлены к защите. Внешний мир угрожает ему со всех сторон. Жизнь в обществе полна тягот и лишений. Смерть неотступно следует за ним по пятам. Все это свидетельствует о том, что с момента своего рождения человек испытывает чувством еполноценностии. По словам А. Адъера, быть человеком — значит обладать чувством неполноценностии, являющим-ся фундаментом его психуческой жизни.

В индивидуальной психологии чуество меполноценности рассматривается с точки эрения общего условия существования человека. Оно присуще всем людям без исключения, само по себе чуество меполноценности не является психическим расстройством. Напротив, оно способствует здоровому развитию человека, постижению им усложов в жизни.

Испытывая чувство неполноценности, чеповек активизирует свою деятельность: он
стремится компенсировать имеющиеся у него
от рождения недостатки, дефекты, пытается
преодолеть свою неполноценность; кочет
самоутвердиться в жизни; делает все для того,
чтобы стать более совершенным. В этом
плане чувством неполноченности является стимудом для развертывания его жизнедеятельности. Оно становится движущей силой общественно полезной деятельности человека.

Из истории известны примеры, когда стремление преодолеть свою неполноценность приводило к выдающимся результатам. Так, Демосфен, будучи заикой от рождения, благодаря своему стремлению справиться со своим недугом стал величайшим оратором Греции; Л. ван Бетховен, страдавший слуховыми дефектами, — знаменитым композитором.

Но ощущение собственной неполношенрегим может порождать у человека и неуверегиность в свои силы, что не способствует его приспособлению к жизни в обществе, создает многочисленные проблемы, разрешение которых становится камнем преткновения для самого человека.

Остро переживаемая неполноценность может вести к патологическому проявлению

этого чувства. Определяющим является не сама неполноценность, а сила и характер ее восприятия человеком. Ненормальное чувство неполноценности превращается в то, что А. Адаер назвал комплексом неполноценности. Этот комплекс отражает преувеличенное чувство неполноценности.

Когда в человеке побеждает чувство неполноценности, он становится неспособным к позитивному развитию своих творческих сил и дарований. Верх в нем берут надменность и самодовольство, высокомерие и коварство. Такой человек обычно бывает склонен к совершению преступлений, оправданию своих поступков и обвинению других во всех грехах.

Одержимый комплексом неполноценности, человек притворяется лучшим, чем есть на самом деле. Он стремится всеми способами возвыситься над другими людьми, чтобы тем самым компенсировать свою ущербность; прибетает к различного рода излюзили и ложным оценкам, чтобы придать самому себе в глазах окружающих ореол преуспевающего человека; порывает связь с другими людьми и уходит в себя, чтобы выглядеть неординарной личностью; поворя сповами 3. Фредде, совершает «бесство в болезнь», т. е. симулирует болезнь, чтобы привлечь к себе внимание и вызвать сострадание родственников и знакомых.

Из комплекса неполноценности, как считал А. Адлер, развивается невроз. Сталкиваясь с реальными грудностями в жизни, невротик уклоняется от полезной деятельности. Он находит или создает свое собственное поле деятельности в воображаемом мире. Благоларя тем или иным уловкам невротик добивается успехов в воображаемом мире; учрствует себя выдающейся личностью; отдается во власть мании величия; заставляет других людей считаться со своими прикотями; больше интересуется собой, чем окружающими.

Комплекс неполноценности формируется в детстве. Раскрытие причин возникновения невроза предполагает понимание того, как и в каких условиях воспитывался ребенок. Важно выяснить, что способствовало чрезмерному усльению учествовано произведение в этом отношении неблагоприятными являются, согласно А. Адлеру, такие обстоятельства жизни, как природовое повреждение органов, отверженность ребенка родителями или избалованность в процессе воспитания.

Цель индивидуальной психотерапии в таком случае - освобождение человека от вредных последствий преувеличенного чувства неполноценности. Благодаря лечению, направленному на исправление ошибок воспитания, у человека пробуждается чувство общности с другими людьми. То есть индивидуальная психотерапия способствует социальному приспособлению человека к реальному миру путем развития у него чувства общности. В этом случае ошущение неполноценности служит стимулом для здорового развития личности, а не превращается в комплекс неполноценности. являющийся питательной почвой для возникновения психических расстройств.

В. М. Лейбин

КОМПЛЕКС ЭДИПА — совокупность чувств и переживаний ребенка, испытывающего амбивалентное (двойственное) отношение к своим родителям. В классическом психоанализе под комплексом Эдина понимается сексуавьюе влечение ребенка к родителю противоположного пола и его стремление к устранению родителя своего пола. (См. Эдиное комплекс.)

В. М. Лейбин

КОМПЛЕКС ЭЛЕКТРЫ — понятие, введенное основателем аналитической психологии К. Т. Южом для обозначения Эдипова комллекса у женщин. Это понятие было использовано им в 1913 для характеристики чувств и переживаний девочки, связанных с ее влечением к отцу, стремлением заменить мать в се отношениях с ним, а затем и желанием устранить мать, мешающую реализации детского желания.

Название комплекса связано с древнегреческим мифом об Электре. Согласно этому мифу, Электра, дочь Агамемнона и Клитемнестры, способствовала убийству своей матери. Спасая своего брата Ореста от гибели, она помогла ему убить мать, повинную в смерти их отца.

В отличие от К. Г. Юнеа З. Фрейд не использовал понятие «комплекс Электиры», а предпочитал говорить об Эдиловом комплексе, считая, что этот комплекс в равной степени присущ всем людям, независимо от их половой принадлежности.

3. Фрейд исходил из того, что по своей природе Эдилов комплекс одинаков для мальчиков и девочек. Девочка испытывает нежную привязанность к своему отцу, а в матери видит сопераницу. Она ненавидит мать и хочет устранить ее, чтобы занять ее место в отношениях с отцом. В этом смысле любоеь к родителю противоположного пола и ненависть к родителю своего пола аналогичны как у мальчиков. Так и у девочек.

Однако характер возникновения и развития Эдипова комплекса у девочек имеет свою специфику. Хотя и для мальчика, и для певочки мать является первым объектом детской привязанности, но со временем сильная эмоциональная привязанность девочки к матери уступает место привязанности к отцу. Отход от матери сопровождается возникновением у девочки чувства враждебности, а прежняя связь с ней выливается в ненависть. Чувства враждебности и ненависти к матери усиливаются по мере того, как девочка обнаруживает отсутствие у нее того органа (пениса, т. е. мужского полового органа), который есть у мальчиков. Девочка обвиняет свою мать в том, что она родила ее с таким дефектом. Ее переживания по поводу отсутствия пениса порождают у нее чувство зависти и приводят к возникновению комплекса ка*страции*, связанного с ощущением ею собственной неполноценности.

С точки зрения З. Фрейда, комплекс кастрации служит питательной почвой для возникновения у девочки Эдипова комплекса. Если у мальчика комплекс кастрации ведет к отказу от реализации сексуального влечения к матери в силу страха перел отном, то девочка пол влиянием этого комплекса попалает в Эдипову ситуацию. У мальчика Эдипов комплекс вытесняется и преодолевается, у девочки он, как правило, усиливается и развивается. По сравнению с мальчиком девочка дольше находится на стадии Эдипова комплекса, что сказывается на формировании женского характера. По мнению З. Фрейда, девочке не улается преодолеть Эдипов комплекс в полной мере, и это может приводить к разного рода психическим расстройствам.

В современной психоаналитической литературе понятие «комплекс Электры» используется редко. Обычно рассмотрение отношения девочки к родителям осуществляется на основе раскрытия доэдипова и Эдипова периодов (стадий) ее психосексуального развития. При этом большее внимание уделяется анализу доэдипова периода, основанного на нежной привязанности девочки к своей матери. Многие психоаналитики считают, что этот период психосексуального развития девочки представляется более важным для понимания психологии женщины и истоков возникновения женских неврозов, чем Эдипов комплекс. являвшийся главным объектом рассмотрения в классическом психоднализе.

R M Пейбин

КОН Игорь Семенович (р. 1928) — российский философ, социолог и психолог. Доктор философских наук (1960), профессор (1963), академик Российской академии образования (1989). Действительный и почетный член ряда зарубежных университетов и научных обществ.

Окончил исторический факультет Ленин-

градского педагогического института им. А. И. Герцена (1947) и аспирантуру того же института (1950). Защитил кандидатскую диссертацию по историческим наукам (1950) и кандидатскую диссертацию по философским наукам (1950).

В 1950—1952 преподавал новую историю в Вологолском педагогическом институте. В 1953—1956 преподавал философию в Ленинградском химико-фармацевтическом институте. В 1956—1957 работал доцентом и профессором философского факультега Ленинградского государственного университета. В 1967—1968 работал в Институте философии АН СССР (Москва). В 1968—1972 заведовал отделом в Институте конкретных социальных исследований АН СССР. В 1972—1974 был профессором Института общественных наук. С 1975 главный науч. сотрудник Института этнологии и антропологии РАН.

Исследовал проблемы истории социологии, теории личности, психологии юношеского возраста, антропологии детства и сексологии. Опубликовал первое в России монографическое исследование по сексологии.

Автор книг «Поэнтивизм в социологии» (1964), «Осциология личности» (1967), «Открытие «Я» (1976), «Психология зноншеского возраста» (1979), «Дружба» (1980), «В поисках себя» (1984), «Ребенок и общество» (1988), «Введение в сексологию» (1989), «Вкус запретного плода» (1992) и мн. др.

В. И. Овчаренко

КОНТРТРАНСОЕ́Р (контриеренос) — перенесение бессознательных чувств и реакций психоаналитика на пациента. В процессе психоаналитического лечения врач-психоаналитик не только испытывает разнообразные чувства к пациенту, но и переносит их на него. Он переносит на него свои собственные переживания, вызванные общением с пациентом. Те переживания, которые уходят корнями в прошлое самого психоаналитика, в его собственное детство. Эмощиональные реакции на пациента связаны с комплексами и внутренними сопронимаениеми, присущими психоаналитику. В этом смысле контртрансфер мещает успешному лечению. Поэтому каждый врач-психоналитик должен предварительно подвертнуться самоанализу, чтобы тем самым лучше разобраться в собственном бессоэнательном и не причинить вреда пациенту.

Психоаналитик обязан понимать свои бессознательные чувства и реакции, осущеетвлять постоянный контроль над ними. Только в этом случае он сможет использовать конприрансфер во благо лечения пациента, так как понимание собственного бессознательного потого человека. А

Комприпрансфер зарактеризуется смобиваментиностью (двойственностью) чувств и эмоций. Психоаналитик может по-разному реагировать на поведение пациента: испытывать к нему сострадание или проявлять профессиональную безучастность; верить ему на слово или сомневаться в правдивости сказанного, внешне располатать к себе и в то же время внутренне негодовать по поводу дурных привычек пациента; вести борьбу с самим собой, не подлаваясь эмощиям, или бессознательно следовать им, обнаруживая свою заинтересованность в установлении тех или иных отношений с пациентом.

Явно или неявно проявляющаяся любоеь пациента к психоаналитику (а возникновение ее вполне возможно) способна породить у него ответное чувство. Конприереное подобного рода характерен чаще всего для начинающих молодых психоаналитиков или для тех, чья личная жизнь не удалась. Искушение ответить взаимностью на любоеь пациента, доставить ему удовлетворение, воспользоваться благоприятным случаем — все это может стать серьезным испытанием для психоаналитика.

3. Фрейд был категорически против подобного контрпереноса чувств. Он считал недопустимыми любые попытки психоаналитика ответить на предлагаемую ему нежность и
тем более влюбленность пациента. По выражению 3. Фрейда, аналитическая техника возалагает на врача обязанность отказывать пациенту в его требовании удовлетворения чувства
любаи. Речь идет не только о сексуальтать
воздержании психоаналитика, но и о огособности тактично вести себя с пациентом,
не обижая его и не оскорбляя его чувсть. Уступка любовным требованиям пациента всегда ведет к провалам психоаналитического лечения.

Контрперенос проявляется благодаря влиянию пациента на бессознательные чувства психоаналитика. Поэтому одно из основных требований психоаналитического лечения заключается в том, что психоаналитик должен вовремя распознать и одолеть свой контрперенос.

3. Фрейд подчеркивал, что каждый психоналитик добивается успехов в своей практической деятельности настолько, насколько допускают его собственные компексы и внутренние сопромивления. Вот почему психоаналитик должен не только начинать свою деятельность с самоанализа, но и беспрерывно углублять его по мере расширения клинической практики и нарастания опыта общения с пациентами.

В. М. Лейбин

КОНФЛИКТ ПСИХИЧЕСКИЙ (ВНУТРЕН-НИЙ) — столкновение разнонаправленных желаний человека, противостояние одной части личности другой, противоречивое отношение индивида к другим людям и самому себе. В классическом психоанализе внутренний конфанкт рассматривается в качестве той основы, на которой произрастает невроя.

Конфликты являются составной частью жизнедеятельности человека. Они постоянно возникают в глубинах психики и требуют своего разрешения. В этом нет ничего особенного. Возникновение и разрешение кон-

фликтов — нормальный путь развития человека.

Вместе с тем в глубинах души нередко возникают такие конфликты, разрешение которых может сопровождаться психическими расстройствами человека. 3. Фрейд назвал такие конфликты патогенными, т. е. ведущими к болезни.

Согласно основателю психоанализа, в принципе каждый человек стремится к получению удовольствия. Конфликт возникает в том случае, если в силу внешних ограничений человеку приходится отказываться от немедленного удовлетворения своих желаний. Полобные ограничения связаны с нравственными нормами и социальными запретами, существующими в обществе. Нормальный конфликт сопряжен с внешним, вынужденным отказом от удовлетворения желаний, несовместимых с требованиями общества. Разрешение этого конфликта осуществляется благоларя попыткам человека иными, но морально допустимыми путями и способами достичь удовольствия. Так, человек может прибегнуть к сублимации, т. е. к переключению своих, как правило, сексуальных влечений с запретных целей на социально олобренные. Активизация творческой деятельности в начке и искусстве является, по З. Фрейду, типичным примером нормального разрешения такого конфликта и достижения удовольствия.

Патогенный конфликт предполагает наличие не только внешних, но и внутренних
ограничений, связанных с удовлетворением
бессоэнательных вачений человека. Речь идет
о тех ограничениях, которые накодятся в
самом человеке. В представлении З. Фрейда
патогенный конфликт — это конфликт между
вечениями Я и сексуальными вачениями.
Стало быть, не сексуальными вачениями.
Стало быть, не сексуальными вачениями
ковые, являются причиной возинкнювения
неврозов, а тот патогенный конфликт, который разытрывается между Я (сознашем) или
серх-х Я (советью) и сексуальностью.

Благодаря механизмам внутреннего вытеснения своих сексуальных желаний человеклишь формально справляется с ентренными конфанктами, а на самом деле попросту отстраняется от действительности, всецело поружаясь в созданный им иллюзорный и фантастический мир. Уход от неудовлетворяюшей действительности завершается, по выражению 3. Фрейда, ебесством в болезы».

Невротическое заболевание — типичный пример такого «бесства в болезнь», свидетельствующий о своеобразных и в общем-то тщетных попытках разрешения человеком своих внутренных конфинктов. По мнению 3. Орейда, невроз как бы заменяет в наше время монастырь, в который обычно удалялись все, кто разочаровывался в жизни или чурствовал себя спишком слабым для жизни.

Основатель психоанализа приводил такое образное сравнение, способствующее лучшему пониманию сути того способа разрешения внутренних конфликтов, который характеризуется «бегством в болезнь». Представим себе, что по узкой тропинке, проложенной на крутом склоне скалы, едет на верблюде человек. Неожиданно на повороте появляется лев. Положение безвыхолное: тропинка настолько узка, а лев так близко, что повернуть обратно и убежать уже невозможно. Человек считает себя обреченным на неминуемую гибель. Ему не остается ничего другого, как пассивно ожидать своей смерти или, собравшись с силами, вступить в схватку со львом, хотя шансы на выживание ничтожны. Иначе велет себя верблюд: столкнувшись с опасностью, он вместе с сидящим на нем человеком бросается в пропасть. Лев остается, что называется, с носом. Но и для человека исхол оказывается губительным, ибо он даже не успевает вступить в борьбу за свою жизнь.

Приводя это сравнение, З. Фрейд подчеркивал, что помощь, оказываемая неврозом, дает ничуть не лучшие результаты для человека, чем попытка верблюда избежать гибели от разъяренного льва. Так что подобное разрешение *конфликтов* никак нельзя признать эффективным.

«Бесство в болезы» на является подпинным спасением для человека, который отказывается от своих возможностей по мобилизации всех сил на борьбу с опасностями, возникающими в реальных жизненных ситуациях. Такая попытка разрешения конфаиктов приносит временное облегчение человеку, но конфаиктов при этом не исчезают. Напротив, они загоняются в глубь человеческой психики и разрушаютсе е изнутри.

Лучший выход из положения — мобилизация человемо весе кових сил с целью сознательного, а не бессознательного разрешения возникающих в жизни конфликтов. Такая мобилизация собственных сил прежде всего предполагает осознание человеком возих бессознательных влечений. Психоанализ как раз и стремится к тому, чтобы оказать помощь нуждающимся в переводе бессознательного в сознание.

Задача психоаналитической терапии заключается в том, чтобы с помощью соответствующей техники содействовать человеку в осознании им причин возникновения внутрениего конфаикта. Он должен осознать патубность бессознательного решении его, привестиего к «бегству в болезнь». Обладая соотвестетвующим знанием, человек сможет поновому разрешить конфаикт, исходя из сознательного отношения к своим бессознательным дечениям.

Въдвинутъе З. Фрейдом представления о психическом конфликте нашли свое дальнейшее отражение в работах многих психоаналитиков. Большинство из них исходили из того, что в основе невроза лежит противоречие между бессознательными влечениями человека и его запрещающей совестью. Однако спорным оставался вопрос об исходных основаниях психического конфликта.

К. Хорни, например, пересмотрела установки классического психоанализа, связанные с происхождением невроза. Она признала

важность противостояния бессознательных влечений и запрещвющей совести с точки эрения понимания невроза. Однако, по ее мнению, основанный на этом противостоянии психический комфамкт является вторичным. Он сам возникает по мере развития невроза. Глубинный источник комфамкта коренится в потере невротиком способности понимать лотику и причины собственных желаний, и поэтому он просто перестает вообще желать чего-либо, так как его желания направлены в противоположные стороны.

В конечном счете основы глубинного конфликта невротика составляют коренные противоречия в тех отношениях, которые складываются у него с другими людьми. Эти отношения характеризуются направленностью человека к людям, против людей или от людей. У нормального человека все три типа отношений дополняют друг друга, поскольку он умеет уступать людям, бороться с ними и держаться от них обособленно. У невротика эти отношения несовместимы: они не могут соответствовать друг другу, «уживаться», «сосуществовать» друг с другом, а захватывают его целиком, предопределяя его отношение к самому себе и к жизни в целом. По выражению К. Хорни, конфликт, порождаемый несовместимыми типами отношений, как раз и составляет ядро невроза.

В понимании К Хории, нормальный конралия может осознаваться личностью, невротический конфилия всегла бессознателен. Нормальный конфалият связан с выбором между двумя возможностями, убеждениями или ценностями. Осуществляя свой выбор, человек тем самым разрешает конфликт. Поглощенный своим конфликтом невротик имеет свободы выбора. Его раздирают внутренние противоречия. Он не может прийти к какому-то одному решению. Отчанные попытки разрешения конфалият и приводят к мучительным переживаниям, беспомощности, страсу, накоплению разрушительных сил в глубинам скаижи. Невротический конфликт разрушает личность изнутри. Он может быть разрешен голько путем изменения внутренних условий, приведших к его возникновению. Поэтому целью психоаналитической терапии является зменение этих условий. Психоанализ помогает невротику осознать его чувства и желания, выработать собственную систему ценностей и установить отношения с другими людьми на основе осознанных чувств и убежденый.

В. М. Лейбин

КОНФОРМИЗМ (от позднелат. conformis — подобный, сходный) — социально-психологическая ориентация личности, которая обнаруживается не в итоге самостоятельного, глубоко продуманного выбора жизненных и социальных ценностей, а лишь как пассивное, приспособительное отношение к существующему порядку вещей. Конформное поведение — это поведение согласное, некритическое. Конформистом называют того, кто без критического разбора присоединиется к суждениям, господствующим в определенных куртах.

Понятие конформизма претерпело конкретное переосмысление по сравнению с его первоначальным употреблением. Вплоть до 90-х годов оно имело безусловно критический и даже иронический оттенок. Опиравсь на психологические опыты, проведенные в 40—50-х годах по разным методикам, многие психоаналитики и социологи утвердились в мысли, что конформность, т. е., уступчивость внешнему вилянию, является имманентым свойством индивидуального сознания. Успехи пропаганды все чаще объясняли конформизм податливостью сознания, а в самой пропагандистской технике усматривали искусство использования скъмты конформизма.

 Фромм в книге «Бегство от свободы» (1941) отмечал, что главные пути, по которым происходит «бегство от свободы», — это подчинение вождю (в фашистских странах) и вынужденная конформизация сознания (преимушественно в странах западной демократии). Э. Фромм исследовал механизмы, которые приводят к конформизму, автоматизирующему поведение и мышление человека.

... Психоаналитики полчеркивали такие характеристики человека, как стертость индивидуальности, стандартность, манипулируемость, консерватизм. Конформизм они рассматривали в качестве одного из механизмов «бегства от свободы». Индивид перестает быть самим собой и полностью усваивает тип личности, предлагаемый ему общепринятым шаблоном, а в результате становится точно таким же, как все остальные, и таким, каким его хотят видеть. Исчезает различие между собственным Я и окружающим миром, а вместе с тем и осознанный страх перед одиночеством и бессилием. Этот механизм Э. Фромм сравнивал с защитной окраской некоторых животных: они настолько похожи на свое окружение, что практически неотличимы от него. Отказавшись от собственного Я и превратившись в роботов, полобных миллионам других таких же роботов, человек уже не ошущает олиночества и тревоги. Однако за это приходится платить утратой своей личности.

Э. Фромм анализировал также псевдомышление, которое известно лучше, чем аналогичные явления в сфере желаний и чувств. Спросите рядового читателя газеты, развивает свою концепцию психоаналитик, что он думает о такой-то политической проблеме, и он выдает вам как «собственное мнение» более или менее точный пересказ прочитанного. Но при этом он верит, будто все сказанное им, является результатом его собственных размышленные.

Человек, живущий в небольшой общине, где политические взгляды передаются от отца к сыну, может не отдавать себе отчета в том, до какой степени «его собственное мнение» определяется авторитиемы строгого родителя, сложившимся в детские годы. У другого читателя мнение может быть продуктом ми-

нутного замешательства, страха показаться неосведомленным, и «мысль» его оказывается лишь видимостью, а не результатом естественного сочетания опыта, знаний и политических убеждений. То же явление обнаруживается в эстетических суждениях.

Подавление критического мышления, как правило, начинается в раннем возрасте. Например, пятилетняя девочка может заметить неискренность матери: та всегда говорит о любви, а на самом деле холодна и эгоистична: или - в более релких случаях - постоянно подчеркивает свои высокие моральные устои, но связана с посторонним мужчиной. Девочка ощущает этот разрыв, оскорбляющий ее чувство правды и справедливости, но она зависит от матери, которая не допустит никакой критики. А если при том она не может опереться, скажем, на слабохарактерного отца, то ей тем более приходится подавлять свою критическую проницательность. Очень скоро она перестанет замечать неискренность или неверность матери, утратит, по мнению Э. Фромма, способность мыслить критически, поскольку, как выяснится, все это безнадежно и опасно. Вместе с тем девочка усвоит шаблон мышления, позволяющий ей поверить, что ее мать - искренний и достойный человек и брак ее родителей - счастливый брак. Она примет эту мысль как свою собственную.

Утрата собственной личности, считал 3. Фромм, и ее замещение псевдоличностью ставит индивида в крайне неустойчивое положение. Превратившись в отражение чужих окиданий, о на значительной степени теряет самого себя, а вместе с тем — и уверенность в себе. Для того чтобы преодолеть панику, в состояние которой приводит эта потеря собственного Я, он вынужден приспосабливаться и дальше, «добывать» себе это Я из непрерывного признания и одобрения других людей. Пусть он сам не знает, кто он, но хотя бы другие будут знать, если он не будет вести себя так, как им нужио; а если будту знать себя так, как им нужио; а если будту знать они, то узнает и он, стоит только поверить им.

Утрата собственного Я вызывает глубокие сомнения в своей личности и тем самым уси-ливает погребность в приспособлении. Если я представляю собой лишь то, чего, по моему мнению, от меня ожидают, то кто же Я? С крушением средневекового строя, в котором каждый индивид имел свое конкретное, беспорно признаваемое за ним место, начались его сомнения относительно собственной сущности. Начиная с Р. Декарта (1596—1650), подлинная сущность индивида стала одной из основных проблем современной философии.

Сегодня мы считаем бесспорным, что мы - это мы. Однако сомнение (что же мы такое?) не только не исчезло, но, может быть, даже усилилось. Такое ощущение сомнения современного человека выражено в пьесах итальянского писателя и драматурга Л. Пиранделло (1867-1936), который ставил вопросы: кто я? Есть ли у меня иные доказательства собственной идентичности, кроме моего физического тела? Ответы Л. Пиранделло не похожи на ответы Р. Декарта, утверждавшего индивидуальную личность. Л. Пиранделло отрицал индивидуальную личность, полагая, что у Я нет собственной сущности, личность является лишь отражением того, чего ожидают от нее остальные, личность - это то, «что вам будет угодно».

«Такая потеря собственной сушности, отмечал Э. Фромм, — превращает конформизацию в императив: человек может быть уверен в себе лишь в том случае, если живет в соответствии с ожиданиями других. Если мы живем не по общепринятому сценарию, то рискуем не только вызвать неодобрение и возросшую изолящию, но и потерять уверенность в своей сущности, что угрожает психическому здоровью».

По мнению многих исследователей, социальный конформизм служит фундаментальной основой авторитаризма и тоталитаризма. 3. Фрейд рассматривал такие механизмы формирования конформизма, как насилие, устренение, национальный и социальный непрасизм, отождествление с вождем и праввишим пруппами, сексуальное подавление. Немецкий психоаналитик В. Райх (1897—1957) видел причину универсального конформизма в консервативной структуре характеров, которая формируется через сексуальное подавление существующей формой семьи и через нее — репресияными социальными система-

ми.

«Безбрежный конформизм», «всеобщее умопомрачение», «манипуляторская игра представлениями людей» — эти характеристики, назойливо повторяемые, проходят уже через первый солидный библиографический справочник «Пропаганда, коммуникация и общественное мнение», выпущенный в США в 1946. В последующих маданиях эта тенденция стала выявляться еще более отчетливо. В хрестоматиях по проблемам пропаганды конформым прератился в ключевое помятие.

Общая точка зрения исследователей сволилась к тому, что социально и психологически обусловленный конформизм не имеет предела (а раз это признавалось, то и тотапитаризм выступал в качестве неизбежного итога слепого исторического движения). Складывалось убеждение, что в сложном искусстве инсологического водлействия сознание индивида, точнее, лабильность его психики служит единственным доминирующим фактором.

Изучая поведение человека, многие исследователи стремятся отыскать в психике человека конформность как извечное психологическое свойство. Не случайно сам термин, заимствованный у психологов, был перенесен затем в социологию и стал там одним из клюсевых понятий. При этом, однако, психоаналитические наблюдения не были преобразованы и переосмыслены в другой системе анализа — социальной.

Проблема поставлена авторами, по суще-

ству, так: коренится ли конформилм в сознании индивида или нет? Нельзя не видеть, что такая постановка вопроса является крайне искусственной и неконкретной, она лишена реально-исторической определенности. Если конформность — неотъемлемое свойство «человеческой природы», то исследователю остается выяснить «меру присутствия» этого свойства у того или иного индивида, иначе говоря, выделить психологические группы, характеризующиеся «слабо» или «ярко» выраженной конформностью.

Но что может дать такая фиксация? Если конформность присуща всем, то «потично» считать ее проявлением «здоровой» лешшим. Такая «логика» порождает весьма характерный и не лишенный здавого смысая ход рассуждений, согласно которому конформное поведение нередко расценивается в психологической литературе как естественное, нормальное. Ведь именно оно служит основой для закрепления в обществе принятьх млей, ценностей и норм. Без него невозможен общественный порядок и стабильное развитие. При этом нонконформистские проявления индивидуального сознания оцениваются как патология («отклоняющеея поведение»).

Показательна в этом отношении классификация американского исследователя
И. Джаниса, который исследоват связь между
лабильностью (податливостью) психижи и типологическими характеристиками личности.
По его мнению, самые убедительные примеры сильного сопротивления воздействию массовой коммуникации можно найти среди
людей с эрко выраженными параноидными
тенденциями или среди тех, кто обнаруживает склонность к откровенно антисоциальному
поведению и сознательно избегает общения.

Логика рассуждений И. Джаниса примерно такова. Нормальный человек должен обладать стремлением и способностью к приспособлению. Невротик плохо подготовлен к тому, чтобы выполнять свои социальные роли: его психика неподатлива. В работе И. Джаниса он выступает как «нонконформист поневоле»... У нормальных людей, подчеркивает И. Джанис, сознание легко подлается внешнему воздействию, а всякое сопромивление влиянию пропаганды есть психическая аномалия. Ее оспожненной формой является агрессивносты, стремление продемонстрировать воро власты над другими.

Согласно классификации И. Джаниса, недодативость к внешнему воздействию наблюдается также среди людей, безразличных к социальным интересам. Ярче всего это безразличие проявляется у тех, кто страдает шизоидными расстройствами или обладает нарписсическим храмктером.

Как видим, соотношение между конформизмом и нонконформизмом изображает И. Джанисом как противоречие между «нормальной» и «смещенной», аномальной психикой. Его эмпирическая классификация узаконивает жесткую предустановленность социальных ориентаций, а ее плохо замаскированной общей тенденцией оказывается призыв к лодяльности.

В действительности глубоко «социальной» сплошь и рядом оказывается как раз личность психологически обособленная, неудовлетворенная теми суррогатами «социальности», которые предлагает ей современное общество. В этом смысле фундаментальной личностной установкой является не приспособление к господствующим нормам миропорядка, а постоянный поиск подлинной социальности, предполагающее проверку, корректировку и пересмотр однажды найденных общественных стандартов, осознание своей социальной позиции, жизненных интересов и социальных устремлений.

Однако в последние годы в психоанализе наметилась иная тенденция в оценке конформизма: он уже не рассматривается исключительно как отрицательное явление. Одно дело — законопослушное поведение в рамках тоталитарного общества, колониализма, расизма или тотальной информатизации, и доугое дело — поведение человека в демократическом обществе, где должен существовать механизм усвоения господствующих норм и ценностей, который гарантирует сохранение существующего порядка, устранения революционных потрясений и катаклизмов. Нонконформизм как полярная противоположность конформизма не может быть принят в качестве единственно возможной модели человеческого поведениях.

П. С. Гуревич

КОНФРОНТАЦИЯ — психоаналитическая техника, заключающаяся в привлечении внимания пациента к каким-либо отрищаемым им особенностям его реакций, отношений с внешним миром или чувств к терапевту без попытки их объяснения или имперремации. Терапевт обращается к конфронмации тогда, когда стигает настоятельно важным обратить внимание пациент на что-либо.

Один из вариантов перевода этого антлийского слова — «встреча лицом к лицу». Производя конфронтацию, аналитик или неаналитический психотерапевт специально создает условия для того, чтобы пациент жегретился лицом к лицу» с чем-то в нем самом, что он отрицает. Совершенно не обязательно аналитику проявлять для этого настойчивость, оказывать давление. В какой-то момент простой вопрос пациентке, например, о ее возрасте может явиться серьезной конфронтацией.

Конфронтация — это одностороннее, директивное действие терапевта, сообщение об объективном факте, о реальности, не меняющейся от того, принимает ее пациент или нет. Этим она отличается от главной аналитической техники, интерпретации — толкования субъективного смысла пациента, о верности которого в конечном счете может судить лишь он сам.

Использование приема конфронтации требует от аналитика особой осмотрительности, точности, тактичности, тшательного учета эсех обстоятельств. Принимая решение конфронтировать пациента с определенным материалом, он должен четко сознавать, чего хочет таким образом добиться, а также учитивать предполагаемую реакцию пациента, его структуру характера, факторы пранесфера и контрри характера, факторы пранесфера и контрри характера. Как правило, конфронтация используется в двух основных типах обстоятельств, в которых цели ее различны.

В рутинной аналитической работе пациент может быть конфронтирован с материалом, которого тот, по мнению терапевта, избегает, но к встрече с которым он, опять же по мнению терапевта, уже подготовлен предшествующей аналитической работой. Конфронтация может следовать за прояснением или интерпретацией, не достигших обращения к избегаемой теме. В этом случае своевременность конфронтации определяется тем, что полготовительная аналитическая работа проделана и надлежащий рабочий альянс установлен. Нечто похожее осуществляет, например, родитель по отношению к ребенку, когда сообщает ему о некой отрицательной особенности его поведения (которую тот не желает сознавать), подготовив его предварительно примерами из жизни, логическими умозаключениями, доверительным тоном, проявлениями сочувствия и понимания.

Нередко, однако, основания для конфронтации возникают при слабом или отсутствующем рабочем альянсе, когда терапия зашла в тупик или находится под угрозой. Угроза эта может заключаться в импульсах пациента, воплощение которых в действии было бы разрушительно для него самого либо для его значимых отношений (в том числе отношений с терапевтом). Чем категоричней пациент отрицает свои импульсы, тем больше опасность их отреагирования - разрядки в действиях. Конфронтация с импульсами в подобный критический момент — это «скорая помощь», и если пациент способен увидеть в ней заботу терапевта о его благополучии, то он с большой вероятностью признает существующую опасность и обнаружит готовность к установлению или восстановлению рабочего адьянса. В этом случае конфронтацию можно считать успешной.

Но бывает совсем иначе, и даже согласие пациента с терапевтом не всегда свидетельствует об успехе. Например, некоторые пациенты так хотят поиравиться и угодить терапевту, что готовы согласиться с чем угодию. В результате терапевту предъявляется ложное  $\mathcal{A}_i$  что, разумеется, нельзя назвать успехом применения техники.

Следует заметить, что даже успешная конфронтация, позволившая достичь тех целей, на которые была направлена, имеет «подводные камни». А именно она может приводить к выведению из сферы анализа тех самых аспектов личности или отношений пациента. которые привели к избеганию определенной темы: пациент соглашается с терапевтом, но ценой подавления внутреннего конфликта, «выталкивания» его из сознания. Разрешение данной трудности состоит в том, чтобы терапевт сознавал этот пробел и впоследствии заполнил его - обсудил с пациентом возможный уход в тень в результате конфронтации каких-то его симптомов и таким образом вернул их в анализ.

Успех конфронтации в больщой мере зависит от личности терапевта. Существенно, чтобы терапевт чувствоват себя комфортно с тем материалом, которого пациент избетает. Следует заметить, что взаимодействие с аналитиком, не разрушающимся, а сохраняющим душевное равновесие, при встрече с конфликтнями, разрушительными, отрицаемыми тенденциями пациента само по себе служит серьезной конфронтацией, дающей глубокий позитивный эффект.

Наконец, имеет значение комприранефер — чувства терапевта по отношению к пациенту, обусловленные не текущей ситуацией, а прошлым пациента или терапевта. Они обязательно должны быть проанализированы, прежде чем предпринята комфронтация. Например, при наличии в контррпрансфере гнева, зависти, обиды предполагаемая «помощь» и «забота» может, по сути, явиться мощным отреагированием со стороны терапевта.

Т. С. Драбкина

КОПЫЛОВ Алексей Николаевич (р. 1965) — российский психиатр и психоаналитически ориентированный психогораневт. Член правления Русского психоаналитического общества (с 1994) и член редакционной коллетии «Психоаналитического исстика».

Окончил 1-й Московский медицинский институт им. И. М. Сеченова (1988) и интернатуру по психматрии (1989). Специализировался по психотерапни (1989). В 1989—1994 работал псикотерапеятом в псиконеврологическом диспансере № 2 и Московском городском нейроэндокринологическом центре. С 1994 — науч. сотрудник Московского научно-исследовательского института психиатрии Министерства здравоохранения Российской Федерации.

С 1990 член Российской психоаналитической ассоциации. В 1992—1994 член правления Российской психоаналитической ассоциации и редакционной коллегии «Российского психоаналитического вестника». Проходил тренинги по программам Американской психоаналитической ассоциации (1990—1992) и Британского психоаналитического общества (1991—1994, под руководством Ш. Фитцжералыд).

Автор статей по проблемам клинического психоанализа, танцевально-двигательной терапии и др.

В. И. Овчаренко

**КРУК Владимир Михайлович (р. 1954)** — российский психолог, психотерапевт и практикующий психоаналитический консультант.

Канцидат психологических наук (1988), доцент (1992). Член правления Российской психоанааниической ассоциации (с 1992) и Русского психоаналитического общества (с 1995). Директор по науке Русского психоаналитического общества. Член редакционной коллегии журнала «Российский психоаналитический всетник».

Окончил Новосибирское высшее военное училище (1975), Военную академию (1983) и адъюнктуру кафедры психологии Военной академии (1988).

С 1983 занимался преподавательской и научно-исследовательской работой. Особое внимание уделяет психодинамической психотерапии и психоаналитически ориентированным проблемам военной психологии. С 1988 работает на кафедре психологии Военного университета Министерства обороны Россий-ской Федерации (ранее — Военно-политическая академия им. В. И. Ленина, Гуманитарияя академия Вооруженных Сил Россий-ской Федерации).

Прошел американскую и британскую программы психоаналитической подготовки для членов Российской психоаналитической ассоциации. Окончил ряд обучающих психоаналитических семинаров, циклов и программ по психотерами по психотерами.

С начала 90-х годов является организатором, научным и методическим руководителем психоаналитически ориентированной психотерапевтической подготовки военных психопотов.

Автор ряда статей по различным проблемам психонализа, психологии девиантного поведения, психического здоровья человека в жизненных ситуациях различного класса сложности и др.

В. И. Овчаренко

## Л

ЛАКАН (Lacan) Жак (1901—1981) — французский психоаналитик и психиатр. Создатель структурного *психоанализа*. Доктор наук, профессор.

Занимался практической медициной. В 1936 наблюдал и исследовал «стадию зеркала» (начало узнавания себя ребенком 6—18-месячного возраста в зеркале), являющуюся на-алом идентификации человека. В 1949 изложил результаты исследований и разработанную им концепцию в книге «Стадия зеркала как образующая функцию Я (как она представляется нам в психоаналитическом опыте)». С 1953 профессор психиатрического госпиталя Сент-Ани.

В связи с идеями и опытом структурной лингвистики и структурной антропологии развивал идеи З. Фрейда об особой роли языка и символики в структуре и функциях бессознательного. Создал ряд психоаналитических графов. В 50-60-х годах разрабатывал новые ориентации психоанализа. Критиковал «американизированный» психоанализ. Призывал вернуться «назад, к Фрейду», т. е. к подлинному смыслу психоаналитического учения, адекватной формой выражения которого считал структуралистскую интерпретацию идей классического психоанализа. Осуществляя синтез психоаналитической и лингвистической проблематики, сместил фокус исследований в область различных языковых структур.

Создал концепцию структурного психоанализа, основные положения которой изложил в работах «Функция и поле речи и языка в психоанализе» (1953) и «Тексты. Избранное» (1966). В качестве программных тезисов выдвинул положения о том, что: 1) бессознательное структурировано как язык и 2) бессоонательное субъекта — это речь Другого. Провозгласил опосредованность языком мысли и существования, получркнул их нетождественность. Интерпретировал желание человека как желание Другого.

В середине 60-х годов организовал и возглавил школу структурного психоанализи (иногда именуемую лакановской школой психоанализа и парижской школой фрейдизма). Был исключен из нескольких психоаналитических организаций, в том числе из Французского психоаналитического общества.

Исследовал функции языка в культуре, психоаналитическую триаду — реального, воображаемого и символического, разрядов психики, проблемы означаемого и означающего, образа, желания, идентификации, Я, Другого, трансфера, структуры личности, сна и сповидений, фантазий, ансамблей поведения и др.

В собственной версии психоаналитической терапии особое внимание уделял речи пациента, свободному обмену словами, языковой проработке душевного опыта пациента. переходу от «пустой» речи к «полной» и восстановлению символического ряда.

Оказал влияние на современные течения психоанализа и фрейдизма и развитие психоанализа во Франции.

Автор книги «Четыре фундаментальные концепции психоанализа» (1979) и др. работ по различным проблемам психоанализа и структурализма.

В. И. Овчаренко

латёнтный период — период детского развития от упадка детской сексуальности в 6—7 лет до начала полового созревания (12—13 лет).

В это время половая (мастурбационная) активность ослабевает, объектные отношения десексуализируются, появляются такие чувства, как стыд и отвращение; ярко проявляются познавательные, нравственные, эстетические интересы и устремления; становится более выраженной целенаправленная деятельность. Биологически латентный период характеризуется застоем процесса психофизического созревания, и З. Фрейд в «Трех очерках по теории сексуальности» (1905) описывал его психологические характеристики исключительно как следствия биологических причин. Однако впоследствии он сам признал, что такой подход не вполне убедителен, ибо нет оснований «требовать полной согласованности между анатомической зрелостью и психическим развитием». Таким образом, если завершение латентного периода понятно (оно определяется физиологическим пубертатным развитием), то биологический фактор его начала, хотя оно имеет физиологические корреляты, не столь очевиден.

Каково психоаналитическое объяснение латентного периода?

Латентный период следует за Эдиповой фазой психосексуального развития, которая начинается в 3—5 лет и является естественным продолжением фаллической фазы (некоторые авторы даже объединяют эти две фазы в одну), карактеризующейся появлением интенсивного интереса к половым органам и активной генитальной мастурбации. Гениталии становятся основным источником чувственного удовлетворения. Как и на предыдущих фазах, на первый план выходят темы психического развития и отношений, связанные с соответствующей эрогенной эоной. У ребенка развивается сексуальное любопытство, возникает интерес к половым органам родителей. Любовь к матери — доныне самому значимому объекту — приобретает новый оттенок.

У мальчика любовь к матери теперь вызыверенивое соперинчество с отном, который имеет настолько же больший пенис, насколько он сам больше, и потому, конечно же, пользующийся предпочтением матери. Он хотел бы как-то устранить отца, чтобы самому остаться с матерью.

У девочки, согласно психоаналитической теории, акобое к тому же объекту — матери — вызывает завить к отцу, обладающему пенисом и потому имеющему неоспоримое преимущественное право на мать; в результае отец завладевает и ее преимущественным вниманием как фигура более сильная и привлекательная, обладающая ценностью, которая у нее самой отсутствует, а мать превращается в конкурента.

Так и у мальчиков, и у девочек возникает более или менее неосознаваемое желание устранить родителя своего пола, чтобы завладеть родителя противоположного пола. Это состояние получило название «Эдилов комплекс», по имени мифологического царя Эдипа, который, сам того не ведая, убил своего отца и женился на матери. Эдиповы желания вызывают у ребенка немало тревопи, страха, чувства силы. С основаниями или без таковых, ему кажется, что родитель противоположного пола покарает его за его фантазии и мастурбацию. Этот страх в западных культурах усугубляется социальным давлением, требующим от детей сокытия

своей сексуальности. Тревога Эдиповой фазы и постепенное утасание Эдипова компаекса связаны также, говора словами З. Фрейда, с «внутренней невозможностью» удовлетворения Эдиповых желаний по биологическим причиним: «...недостижимость ожидаемого удовлетворения, постоянная фрустрированность ребенка принуждают маленького влюбленного отказаться от своего безнадежного стремления».

Так или иначе и мальчик, и девочка принуждены вытеснить из сознания свои сексуальные фантазии фаллическо-Эдиповой фазы и подавить желание мастурбации. Вытеснение закрепляется идентификацией (отождествлением) с ролителем своего пола. - в действие вступает один из защитных механизмов психики, называемый «илентификация с агрессором». В результате реально или воображаемо исходящий от этого родителя запрет на сексуальную активность становится как бы собственным запретом. Отсюда, согласно традиционным психоаналитическим представлениям, берет начало Супер-Эго внутренняя контролирующая и наказующая инстанция. Нарушение его запретов (пусть лаже это не осознается) вызывает чувства тревоги и вины.

С зарождением супер-Эго в 5-8 лет и начинается латентный период. Сексуальное влечение к родителю противоположного пола, желание завосвать его любовь, конкуренция с родителем своего пола, — в норме все это вытесняется, а интересы направляются большей частью на поэнание, учебу, упорядоченную физическую активность и игры.

На первом этапе латентного периоба супер-Эго еще неустойчиво: иногда оно захлестывается волной инстинктивных жеданий, иногда властвует чересчур строго. Стабилизатором служат фантазии о всемогуществе родителей.

Позднее *Супер-Эго* становится устойчивей, ребенок — более самодостаточным. *Вера* во всемогущество родителей постепенно сме-

няется большей опорой на сверстников и других взрослых.

Ребенок латентного периода значительно ближе к «взрослой» реальности, чем ребенок более младшего возраста: теперь у него меньше активность воображения и значительно сильнее настрой на целенаправленные лействия. В связи с тем что значительно больше психических солержаний у него полавлено и вытеснено, он более закрыт. Иными словами, у ребенка этого возраста проявления психических защит значительно преобладают над спонтанным поведением. В силу действия Супер-Эго и отчасти заместительного характера активности ребенка (познавательной, учебной, физической), являющейся в некотором смысле «преемницей» Эдиповых желаний, с ней связаны весьма интенсивные чувства гордости успехами и стыда от неудач.

Э. Эпиксон в своем описании стадий жизни называл соответствующую латентному периоду стадию «трудолюбие против неполноценности». В книге «Летство и общество» он писал: «Дело в том, что хотя ребенок (после эдиповой фазы) психологически уже готов к роли родителя, тем не менее, чтобы стать готовым к этой роли биологически, он раньше должен сформироваться как работник и обладатель потенции. С наступлением периода латентности нормально развивающийся ребенок забывает или, скорее, подвергает сублимации прежнее желание «делать» людей путем прямого агрессивного действия и немедленно стать «папой» или «мамой»... он теперь учится завоевывать признание путем производства вещей...» Далее Э. Эриксон рассуждал о трудолюбии и усердии, развивающихся в данный период; о том, что во всех культурах ребенок этого возраста получает систематическое обучение, буль то в стенах школы или вне их.

Таков смысл латентного периода с точки зрения развития, отчасти проливающий свет и на позитивный смысл Эдипова комплекса, — формирование перспектив и надежд на будущее, а одновременно накопление безысходности, вынуждающей в конце концов к массивному выпесиению и переходу в новое качество, и энергии для нескольких лет упорных усилий.

Психологическая опасность в латентиный период состоит в чувстве неадекватности и неполноценности. Пережив неудачи в различных формах активности, увидев себя не в столь 
выгодном свете по сравнению со сверстниками, ребенок может отказаться от дальнейших 
стараний и регрессировать в более изолированный, менее осознанный мир Эдипова комплекса. Вот почему очень важно, чтобы ребенок был подготовлен к школьной жизни и 
чтобы в школе символически подкрепились 
ожидания, происходящие из более ранних 
фаз.

Т. С. Драбкина

## ЛЕВИН Евгений Васильевич (1940—1982) —

российский психнатр и психоаналитик. После окончания срочной службы в Вооруженных Силах СССР поступил во 2-й Московский государственный медицинский институт (1961). Во время учебы увлекался идеями 3. Фрейда и др. психоаналитиков и самостоятельно освоил методику и технику психоаналитической терапии. Окончил Московский ментитут (1976) и получил профессиональную квалификацию как специалист по лечебному делу. В 1976 был в интернатуре в московской психиатрической больнице № 15.

В 1977—1981 работал врачом-психиатром скорой психиатрической помощи в психиатрической больнице № 7. С 1981 работал врачом-психиатром станции «Скорой помощи».

С начала 70-х годов систематически практиковал нелегальную психоаналитическую терапию, подпольные формы которой были предопределены социальными условиями. В ряде случаев добивался положительных результатов.

В. И. Овчаренко

ЛЕВИ-СТРОС (Levi-Strauss) Клод (1908— 1990) — французский этнограф, антрополь, философ и социолог. Один из основателей структурализма, структурной антропологии и структурной социологии. Доктор наук, профессор (1935), академик Французской академии (1973).

Окончил Сорбонну (Парижский университет) в 1932. Участвовал в работе этнографических и антропологических экспедиций в Южной Америке и Азии. В 1935—1938 работал профессором университета в Сан-Паулу (Бразилия). Осуществил этнографические исследования индейцев Южной Америки: изучал их семейную и общественную жизнь, структуры родства и структуры мышления. Испытал влияния идей психоанализа, структурной дингвистики и др., стимулировавших его творческую деятельность. В 1939 в связи с началом второй мировой войны вернулся во Францию и вступил в армию. В 1942-1947 работал профессором Новой школы социальных исследований и атташе по культуре французского посольства в США. В 1950-1959 профессор Высшей практической школы (Париж) и руководитель Лаборатории социальной антропологии. В 1959-1982 профессор Коллеж де Франс.

Исследовал не зависящие от индивидуального сознания структуры мышления и социальной жизни, в том числе структуры бессознательного и их символические функции, общечеловеческие структуры интеллекта и др. Создавал основы оритинальной теории первобытного мышления. Предложил толкование мифа как фундаментального содержания коллективного сознания и бессознательного. Разработал концепцию «нового гуманизма», направленного на преодоление расовых, этнических, сословных и пр. предвессудков и отраничений. Оказат влияние на развитие социальной мысли и различных школ глубинной психологии.

Автор книг «Семейная и общественная жизнь индейцев намбиквара» (1948), «Элементарные структуры родства» (1949), «Пе-

чальные тропики» (1955), «Структурная антропология» (т. 1—2, 1958, 1973), «Первобытная мысль» (1962), «Тотемизм сегодня» (1962), «Мифологики» (т. 1—4, 1964—1971), «Путимасок» (1975) и др.

В. И. Овчаренко

**ЛЕВЧУК Лариса Тимофеевна (р. 1940)** — российско-украинский философ. Доктор философских наук (1982), профессор (1984).

Окончила философское отделение историко-философского факультета Кневского государственного университета (1962). В 1962— 1969 работала преподавателем и в 1969—1976 доцентом кафедры этики, эстетики и логики Киевского государственного университета. С 1976 заведует кафедрой этики, эстетики и теории культуры Киевского государственного университета.

Осуществила анализ ряда тенденций развития европейской эстетики и практики западного искусства, психоаналимических и постфрейдистских концепций.

Автор книг «В творческой лаборатории кудожника» (1978), «Психоанализ и художественное творчество. Критический анализ» (1980), «Искусство в борьбе идеологий» (1985), «Психоанализ: от бессознательного к «усталости от созначия» (1989) и др.

В. И. Овчаренко

**ЛЕЙБИН Валерий Монсеевич (р. 1942)** — российский философ. Доктор философских наук (1982), профессор.

Окончил философский факультет Леиинградского государственного университета (1959) и аспирантуру Института философии АН СССР (1972). В 1974—1977 работал научным сотрудником в Институте научной информации по общественным наукам (ИНИОН АН СССР). В 1977—1997 науч. сотрудник, ст. науч. и ведущий науч. сотрудник Весеозоного научно-исследовательского института системных исследований АН СССР (ныне — Институт системного анализа РАН).

В 1975 представил к защите, в 1979 защишал. в 1982 защитил докторскую диссертацию на тему «Психоанализ и американский неофрейдизм (историко-философский анализ фрейдизма)». С 1991 профессор кафедры глобальных проблем Российского открытого университета (ныне - кафедры глобалистики, системологии и философской антропологии университета Российской академии образования). С 1996 профессор кафедры истории и теории психоанализа Института гуманитарного образования и психоанализа Акалемии гуманитарных исследований (Москва). Член релакционных коллегий «Российского психоаналитического вестника» (с 1991), философского психоаналитического журнала «Архетип» (с 1996), «Психоаналитического вестника» (с 1997). Член Российского психоаналитического общества Московской межрегиональной психозналитической ассоциации.

пей

В 70-х голах опубликовал работы, посвяшенные анализу учений А. Адлера, Г. Маркузе, В. Райха, Г. Салливана, З. Фрейда, К. Хорни, К. Г. Юнга. В 80-х годах подготовил ряд материалов по распространению идей А. Адлера в России. Публикация этих материалов напіла отражение в журналах «Individual Psychology» (1981, 1982, 1988) u «Zeitschrift für Individualpsychologie» (1988). В 1991 завершил работу над рукописью «Фрейд и Россия» (не опубликована). В 1995-1997 провел эмпирическое исследование по выявлению отношения российских студентов к психоаналитическим идеям, в частности к Эдипову комплексу. С 1991 в различных институтах и университетах читает курсы лекций «Психоанализ и культура», «История и теория психоанализа», «Фрейл и Россия»,

Принимал участие в работе Междунаролного конгресса по неосознаваемой психической деятельноги (Тбилиси, 1978), секции психополитики XIV Всемирного конгресса Международной ассоциации политических наук (Вашинттон, 1988). Наряду с 40 зарубежными учетыми участвовал в дискуссии о статусе психоанализа на страницах журнала «Веhavioral and Brain Sciences» (1986). Выступал с докладом об истории развития психоанализа в России на международном симпозиуме «Советская культура сегодня: перестройка прошлого или изобретение будущего?» (США, учиверситет Дьюка, 1991).

В. М. Лейбин - автор-составитель первой хрестоматии по истории российского психоанализа «Зигмунд Фрейд, психоанализ и русская мысль» (1994); книг «Философия социального критицизма в США» (1976), «Психоанализ и философия неофрейдизма» (1977), «Модели мира и образ человека» (1982), «Фрейд, психоанализ и современная западная философия» (1990), «Русскость Фрейда» (1994), а также ок. 200 статей, разделов в коллективных трудах, обзоров и рецензий, опубликованных в отечественных и зарубежных изданиях. Работы изланы на английском, арабском, болгарском, венгерском, испанском, итальянском, немешком, польском, португальском, чешском и французском языках.

В. И. Овчаренко

**ЛЕЙНГ** (Laing) Рональд (1927—1989) — шотландский психиатр и психолог. Один из создателей и лидеров антипсихиатрии.

Окончил мелицинский факультет университета Глазго. Увлекался психоднализом. Работал психиатром в различных лечебных учреждениях (в том числе в армейских), затем в клинике Глазго. Читал курс лекций по психиатрии в местном университете. Длительное время самостоятельно изучал философию, теологию, восточные и западные мистические учения. Исследовал природу и причины психических болезней, окружение психически больных, шизофренические системы, взаимоотношения врача и пациента, традиционные способы психиатрии и психотерапии, измененные состояния сознания и его трансперсональные уровни, этические и юридические аспекты психиатрии, проблемы человеческого опыта и др.

Считал, что подлинные причины безумия

коренятся в основах человеческого бытия. Некоторые психические заболевания рассматривал как стратегии и способы выжива: ния людей в современном мире. Одна из его илей - считать сумасшествие разумной реакцией на безумное социальное окружение. Утверждал, что современная психиатрия и психопатология искажают подлинный внутренний мир больных людей. Выступил с резкой критикой репрессивного характера современной клинической психиатрии. Боролся за человеческие права психически больных. Считал неправомочным принуждение пациентов к приему психотропных препаратов. Предлагал интенсифицировать поиски более тонких психофармакологических подходов. Сформулировал понимание психотерапии как аутентичной (подлинной, обычной) встречи двух люлей.

После 1956 работал врачом в клинике Тэвистока. В 1961 опубликовал книгу «Разделенное Я. Экзистенциальное исследование псичического здоровыя и безумия», в которой целопызовал идеи и труды европейских философов-экзистенциалистов для критики градицинонной психиатрии и разработки програмуы перестройки психиатрии в экзистенциальном контексте, обеспечивающем понимание нормального и патологического состояний чедовека в повседневной жизни. Исследоват комплекс проблем Я, в том числе вопросы формилекс проблем Я, в том числе вопросы формиравния и мункционирования и мункционирования мункционирования и мункционирования мун

С 1961 по 1967, работая в Тэвистокском институте человеческих отношений, исследовал разнообразные проблемы семьи. Придавал особое значение окружению психически больных людей и систематически изучал семы шизофреников. Во время и после посещения Индии практиковал йогу и буддистекую медитацию. В 1965 организовал терапевтическую коммуну Кингсли Холл — своеобразную экспериментальную модель будущих антипскихатрических коммун.

В качестве существенно важного момента нормальной жизни и психики утверждал «онтологическую безопасность, главным условием обретения которой считал способность человека быть независимой, автономной индивидуальностью: В связи с этим исследовал и выделил три типичных формы тревоги — полицение, прорыв и окаменение, которые следует научиться преодолевать.

В критике и борьбе с современной психиатрией большое значение придавал замене современного «психиатрического жаргона» посредством использования идей и подходов герменевтики (толкования). Поддерживал и развивал учение Г. Маркузе об «одномерном человеке». Выступал с критикой репрессивной одномерной цивилизации нашего времени. Считался одним из идеологов движений «новых левых» и контркультуры. В последний период творчества несколько смягчил антипсихиатрические позиции и осуществил некоторый поворот к «альтернативным психологиям». Опубликовал ряд работ, посвященных изучению «социальных систем фантазий», посредством которых группа воздействует на своих членов.

Автор книг «Я и другие» (1961), «Здравомыслие, сумасшествие и семья» (т. 1. Смы пизофреников, 1964; совы с А. Эстерсон), «Разум и сила. Десятилетие философии Ж.-П. Сартра, 1950—1960» (1964, совы с Д. Кулер), «Интерперсональное восприятие. Теория и метод исследования» (1966, совы с Г. Филлипсон и А. Ли), «Политика опыта и райская птица» (1967), «Семейные трудности» (1967), «Политика семы» (1969) и др.

В. И. Овчаренко

**ЛЕНЦ Александр Карлович (1882—?)** — российский невропатолог и психиатр. Доктор медицинских наук (1923), профессор.

Окончил 1-ю петербургскую гимназию, юридический факультет Петербургского университета и Военно-медицинскую академию (1913).

По окончании академии был прикомандирован к клинике душевных и нервных болезней. В 1914 был мобилизован на первую мировую войну. Служил врачом в строевых частях и участвовал в боях. С 1918 военный врач Красной Армии. Вскоре был назначен ассистетном клиники душевнобольных Военно-медицинской академии РККА. Одновременно работал помощником директора Института моэта им. В. М. Бектерева.

В начале 20-х годов разрабатывал теорию суперрефлексов (особых условных рефлексов, надстраивающихся над другими условными рефлексами; в качестве примера суперрефлекса называл служение человечеству). В 1922 опубликовал статьи «Об основах физиологической теории человеческого поведения» и человные рефлексы высоких порядков и их изучение на душевнобольных». В 1922—1925 работал консультантом-невропатологом ленинградских мест лишения свободы.

Проявлял интерес к психоанализу 3. Фрей-добислеповат возможнести взяимодействия психоанализа с физиологической теорией поведения и реактологической теории ассоциативного «К физиологической теории ассоциативного эксперимента и комплексов».

С 1925 заведовал кафедрой психиатрии Белорусского государственного университета (Минск). Одновременно работал в Белорусской Академии наук и организовал в ней Интитут высшей нервной деятельности. В 1928 изучал психиатрию во Франции и Германии. С 1934 заведовал кафедрой психиатрии Высших медицинских курсов при одной из больниц Ленинграда (позднее — 3-го Государственного ленинградского медицинского интитута) и был окружным психиатром Ленинградского военного округа. С 1940 ряд лет был начальником кафедры психиатрии Военно-морской медицинской академии.

Автор книг «Стыд и его значение для полового чувства» (1925), «Психоанализ и физиологическая школа» (1926) и более 70 работ по проблемам невропатологии, психиатрии и др.

В. И. Овчаренко

ЛИБИ́ДО (лат. libido — страсть) — в психоанализе: бессознательные сексуальные влечения, в более общем плане — влечение к жизни и ее обнаружениям, близкое к платоновскому Эросу.

Само понятие «либидо» многозначно и означает желание, влечение, стремление. В размых содрежательных контекстах смыса его сопрягается с удовольствием, кровожадностью, жаждой наслаждения, произволом и капризом. Как понятие слово употребялаюсь и до 3. Фрейда. В медицинской, психологической и затем философской литературе оно появилось о 2-й половине прошлого века в работах М. Бенедикта «Электротерапия» (1868), А. Молля «Исследование сексуального влечения» (1893) и др.

Прежде всего либидо - это проявление полового инстинкта, обостренного и неустанного сексуального влечения. Все вокруг пропитано пряным ароматом Эроса. Он многолик, его присутствие обнаруживается лалеко за пределами эрогенных зон: в политике, в молитвенном экстазе, в житейской сутолоке, Эрос — глубинная, трудноуголяемая потребность человека и общества в целом. Он неизбывен, неисчерпаем. Все мы то и дело вязнем в оргастическом исступлении, в эротическом движении мысли, в сладчайших фантазийных грехах. Это, по З. Фрейду, не только страсть, но и стиль современной жизни, специфический способ существования.

Огромная заслуга З. Фрейда, как отмечал русский философ Б. П. Вышеславцев, состоит в открытии эротической природы подсознания. Половой инстинкт определяет в конечном счете первичные эмоциональные отношения между людьми. С него начинаются любовные и дружеские чувства, различные приввзанности к себе самому, другим родственникам, сверстникам. Впрочем, не только это, но еще и тята к родине, умозрительным понятиям, лаже к Богу.

Обращаясь к изучению бессознательного,

писал Н. А. Бердяев, мы находим там либидо, с рождения присущее человеку. В бессознательном мы обнаруживаем не только неудовлетворенное половое влечение, но и стремление к преобладанию и власти, смятенное сознание, уязвленное самолюбие, неугасимую обиду и зависть, вечную приговоренность к одной и той же судьбе. Признавая гениальной основную идею З. Фрейда, а его метод плодотворным, Н. А. Бердяев вместе с тем считал, что философ неправомерно придал либидо центральное и всеобъемлющее значение. В результате, по словам русского мыслителя, родилась ложная пансексуалистическая метафизика (Бердяев Н. А. О назначении человека, М., 1993, С. 74).

Однако нам, людям конца второго тысячелетия, прошедшим через необоримое искушение еаасетью, социальностью, до сих пор неизвестны другие неиссякаемые источники энергии в человеке, кроме Эроса. Это она, плодоносная активность, в своем преображении рождает культуру, все многообразие воображения и творчества. Эротическая энергия определяет все виды и самых простых, тривиальных, и экстраординарных отношений между людьми. Разве есть другие импульсы? Может быть, только обратная сторона либидо — огромная разрушительная мощь...

У 3. Фрейда слово влибидов впервые перестало быть чисто назывным. В нем обозначился разносторонний метафизический смыса. В трактовке понятия основоположник психоанализа обнаружил себя как проницательный философ Эроса. Именно через либидо он пытался осмыслить множество культурных, социальных и антропологических вопросов.

Сам 3. Фрейд называл свои идеи метапсихологическими гипотезами. Огромная толпа, готовая к бессознательным свершениям, как выясняется, предельно эротизирована. Изнурающий собственную плоть монах в молитвенном исстилаении изживает сексуальные наслаждения. Жестоко мстит за себя, отмечал 3. Фрейд, пренебрежение к либидозному фактору в армии. Межэтнические колизии вообще нельзя понять без сложного синдрома любеи и ненависти. Касаясь массовых политических движений, ученый уточнял, что каждый человек либидоэно связан, с одной стороны, с вождем (Кристом, полководцем, политическим лидером), а с другой — с иными массовыми индивидами.

Либидо раскрывает нам тайный смысл приговоренности к одной и той же судьбе. Фрейд напоминает историю женщины, которая выходила замуж три раза подряд. Причем каждый ее муж через короткое время заболевал, и она за каждым ухаживала до самой его смерти. Трогательное изображение такой сульбы, считал психиатр, дал Т. Тассо в героической поэме «Освобожденный Иерусалим». Герой Танкред, сам того не ведая, убил свою возлюбленную Клоринду, когда она сражалась с ним в латах вражеского рыцаря. После ее похорон он проник в зловещий заколдованный лес, повергший войско крестоносцев в ужас. Там он рассек мечом высокое дерево, но из древесной раны заструилась кровь и голос Клоринды, душа которой была заключена в дереве, обвинил его в том, что он снова ранил возлюбленную. Вот она, травестия (преображение) либидо.

По мнению 3. Фрейда, первичный эротический позыв никогда не перестает стремиться к полному удовдетворению. Ученый поместил имстимкт жизни в Эрос. Он, вслед за А. Вейсманом (1834—1914), рассматривал живую субстанцию морфологически, видя в ней две составные части: сому, которой суждено умереть, иными словами, тело, и другую часть — бессмертную, именно ту зародышевую плазму, которая служит целям сохранения вида, его размножения.

Может ли человеческое поведение иметь в своей подоснове единые неразложимые импульсы? Отвечая на этот вопрос, 3. Фрейд уточнял, что ни в одной области психологии мы не бродим наугад в такой степени, как именно элесь. Каждый устанавливал столько инспинктов (или «основных инспинктов»), сколько ему было угодно, и распоряжался ими, как древние греческие философы своими четырьмя элементами: водой, землей, отнем и возлухом.

Работа З. Фрейда «Массовая психология и анализ человеческого «Я» — это, вообще говоря, комментарий к сочинению французского социолога Г. Лебона «Психология топпы». Многое из того, о чем идет речь у З. Фрейда, содержится в первоисточнике. Австрийский психолог пытался понять, что такое «масса», как она приобретает способность решающим образом впиять на душевную силу отдельного человека, наконец, в чем состоит душевное изменение, к которому она вынуждает человека?

Основные мысли Г. Лебона известны: сознательная умственная жизнь представляет собой лишь незначительную часть бессознательной жизни: масса импульсивна, изменчива и возбудима, она легковерна и чрезвычайно поддается влиянию; масса некритична, неправдоподобного для нее не существует. Чего недостает этой картине? Конечно же, простой констатации: масса заряжена эротической психоэнергетикой. Ее переполняют синдромы любви и ненависти. Г. Лебон сравнивал толпу с индивилом, как его понимали в эпоху Просвещения. Сразу бросается в глаза иррациональность массы, ее изменчивость. Олнако чем питаются ее токи? Разумеется, не стремлением осознать реальность, отыскать истину. З. Фрейд был здесь весьма убедителен: энергия либидо представляет собой количественную величину, хотя в настоящее время все еще неизмеримую.

Когда мы толкуем о современных проявлениях толпы, то бросается в глаза ее двойственность. Масса все время демонстрирует сложную смесь чувств. 3. Фрейд подчеркивал, что с точки зрения психоанализа это объяснимо: всякая любоев потенциально содержит в себе зерно *пенависти*; у толпы нет одного настроения, она обготворяет и сокрушает, возвышает и сбрасывает с пьедестала, любит и испепеляет. Разумеется, все это можно, с точки зрения 3. *Фрейда*, объяснить рационалистически, указать на конфликтность интересов людей, однако либидозный «вклад» злесь также всемы весом

Рой пчел сохраняет порядок благодаря присутствию королевы. Этот образ создал К. Ясперс. Мы тоже не обретаем душевного равновесия, пока не отышем очередного идола. Но вот что поражает: подитические лидеры вообще перестали соотносить свою популярность с реальными делами. Их имилж кройтся совсем по другим меркам: против кого и с кем они.

У всех наших лидеров, начиная с президента, есть бездна противников, а с врагами не договариваются, не сотрудничают, их изобличают, изо всех сил стараясь вызвать ярость масс в расчете на скорую помощь слепых инстинктов. Мы поклоняемся сеголня не идее, не закону, не экономической целесообразности, а только кумиру, - воистину психология «шестерки», завороженной «паханом». Толпа жадно внемлет тому, кто обнажит общественные язвы. Программы едва ли не всех новых партий начинаются с ликующего описания бездны, куда мы летим. Не беда, что эти болячки окружают нас повсеместно. Сейчас я заворожен голосом кумира. Он рассказывает мне не о том, как спасти страну, а о том, кого следует истребить. Истомленное сердце преисполняется сладостным предчувствием погони и возмездия за предшествующие страдания, унижения...

«Народ несется толпою» — это ремарка А. С. Пушкина. Так характеризуется очередное общественное «прозрение», которому масса обязана ее очередным \*егроем». Нам сетодня гораздо больше, чем 3. Фрейду, известно о способности толпы к бессмысленному разрушению; о возможности ее натравливания на люсей. Не сдучайно масса представизнась З. Фрейду вновь ожившей первобытной ордой. Тде толпа, там и миф, в котором воплощаются тайные вожделения человека, в частности его галлоцинаторный опыт и драматургия бессознательного. Индивиду психологически неуютно в разорванном, расколотом мире. Он итгуитивно тянется к нерасчиененному мироощущению. Миф освящает человеческое существование, придает ему смыса и надежду. Вот почему люди так часто отступают от трезвой мысли, отдавая предпочтение миру мечты.

Миф, таким образом, является тем шагом, при помощи которого, по мысли 3. Орейда, отдельный индивид выходит из массовой психологии. Первым шагом был, несомненно, миф психологический, миф героический. Лживость мифа, по словам 3. Орейда, завершается объекствлением герол. Толпа долегирует популистских лидеров, которые балансируют на разливах народного возмуще-

Еще и теперь, подчеркивал З. Фрейд, массовые индивиды нуждаются в импозии, будто все они равным и справедливым образом любимы вождем. Сам же вождь никого любить не обязан. Он может быть абсолютно нарциссическим типажом. Такова, в общих чертах, либилозная структура массы...

Заслуга 3. Фрейда заключается еще и в том, что он попытался дифференцировать массы. Одно дело — политизированная толпа, другое — войско, охваченное паникой, третье — сообщество верующих. И церковь, и войско, по его мнению, представляют собой искусственные массы, т. е. такие, для удержания которых от распада и задержки изменения их структуры необходимо известное принуждение.

Либидо, по словам 3. Фрейда, — это термин из области учения об аффективности. Сущность массы австрийский психиатр усматривал в ее либидозных связях. На это указывает и феномен паники, который, как обнаруживается, лучше всего изучать на военных массах. Дело в том, что паника возникает тогда, когда масса разлагается. Ужас предполагает ослабление либидозной структуры массы

3. Фрейд был безусловно прав: в морфологии массы есть еще мігото вопросов, которые спедовало бы изучить. Психологи обнаруживают прямую связь между сексуальной взволнованностью избирателей и имиджем политического лидера. Политик с ямочкой на подбородке активизирует Эдипое комплекс и заслуживает популярность среди тех, кому ведом этот импульс. Сходство с медведем опицетворяет сексуальную мощь, а это тоже подсознательный мотив. Взвинченность натуры харизматика намекает на роковые страсти. Шорох Эроса внятно слышен повсоду.

Все значительные мыслители, сподвижники с последователями 3. Фрейда пытались вывести понятие либидо за пределы сексуальной сферы. Например, К. Г. Юле трактовал либидо как психическую энергию, волевой порыв для преодоления препятствий и трудностей в жизни человека. По мнению философа, либидо приобретает различные символические формы, как правило, не осознаваемые человеком и требующие расшифровки в рамках аналитической психологии.

В полемике с 3. Фрейдом К. Г. Юле расширил понятие либидо до психической энергии вообще, своего рода метафизического принципа психики. Философ пытался очистить психоналитическую теорию от чисто сексуального подхода. Он утверждал, что все психические явления могут рассматриваться как обнаружения энергии, подобно тому как все физические процессы могут пониматься как энергетические реализации.

Субъективно и психологически эта энерпия, по мнению К. Г. Юнга, понимается и переживается как сильное желание. Либидо здесь обретает первоначальное значение, не сводимое только к сексуальному влечению. Оно обозначает желание или импульс, которые не подчиняются никаким авторитетам, морали или чему бы то ни было другому. Лийой ость погребность организма в самом его естественном состоянии. С генетической точки зрения гелеными потребностями, составляющими сущность либидо, являются голоя, жажда, секс и эмоциональные состояния, или аффекты.

Таким образом, в аналитической психологим либидо рассматривается как психическая энергия, которан направляет и побуждает личность к любому виду деятельности. Интерес, внимание, различного рода стимуляции оказываются разными выражениями либидо. Обнаружение либидо в отношении какоголибо объекта определяет степень его ценности для индивида. Либидо может меняться, но оно не может быть разрушено бесследно.

Олнако если либидо, связанное с одним объектом, исчезает, то следует, по мнению К. Г. Юнеа, ожидать его возникновения гдето еще. Оно служит показателем динамики жизненного процесса, проступающей в психической сфере человека. Либидо непостижитном иначе, кроме как в определенной форме, т. е. оно идентично образам фантазии. Либидо «знает», куда ему направляться для обретения психического здоровых.

Обращаясь к понятию «либидо», Ш. Бодуэн предложил для этой основной душевной устремленности термин «эмоциональный потенциал». Для А. Адлера лвижущая пружина души - это жажда власти и господства. Э. Фромм постоянно пытался освободить учение своего наставника от эротической всеохватности. Впрочем, поздний 3. Фрейд сам отказался от понятия «либидо» и чаще пользовался словом «Эрос». Ученый, после пересмотра своей теории, центральной идеей которой была идея сексуальности, уже в 20-х годах создал новую концепцию, в которой страсть разрушения («инстинкт смерти») занял точно такое же место, как и страсть любви («жажда жизни», «сексуальность»). Однако многие исследователи учения 3. Фрейда по-прежнему рассматривают фрейдизм исключительно в духе сложившегося стереотипа, ограничивая его рамками учения о либидо как основополагающей страсти человека

П. С. Гуревич

Либидо (лат. libido желание, влечение, стремление) — понятив, употребляемое для обозначения полового влечения, полового инстинкта, энертии сексуального влечения и др.

- 1. Половое влечение. В развитии и функпионировании либидо человека обычно вылеляются пять сталий: а) понятийная, когла у детей формируются общие первоначальные представления о двуполости людей, собственной половой принадлежности и возникают элементы сексуального поведения: б) романтическая (платоническая), когда появляются эротические чувства и первые идеализируемые объекты влюбленности: в) эротическая. когда проявляется определенный интерес к vxаживанию, ласкам, прикосновениям и сексуальной разрядке; г) сексуальная, когда проявляются стремление к половой близости и способность к переживанию оргазма; д) зрелая, когда проявления полового влечения характеризуются наличием совокупности физиологических, эмоциональных, рациональных и ценностных компонентов, селективностью, относительно полноценной реализацией и определенным контролем половой активности и полового поведения в связи с обстоятельствами места и времени.
- Половой инстинкт, половое стремление, сексуальное желание. В этих значениях понятие «либидо» было введено в научный оборот в конце XIX в. немецким психиатром А. Моллем и др.
- Энертия сексуального влечения, детерминирующая психическую жизнь и поведение человека в норме и патологии; проявияющаяся в непосредственных и символических формах; движущая сила сексуальной жизни и всего, связанного с любовых; сексуальная

энергия и движущая сила психики и жизни вообще. В основном в этих значениях понятие «либидо» употреблялось в классическом психоанализе З. Фрейда, благодаря которому оно вошло в лексикон современной науки и язык обыденной жизни. Согласно концепции либидо З. Фрейда, являющейся одним из краеугольных оснований психоанализа, либидо как энергия (энергетическая основа) Эроса присутствует во всех субстанциях организма и психики человека, но наиболее определенно проявляется в его гениталиях и эрогенных зонах. Основными формами существования либидо как сексуальной энергетической и динамической силы, по З. Фрейду, служат противоположные по направленности объект-либидо (объектное либидо), т. е. либидо, ориентированное на какой-либо внешний объект и «привязанное» к нему, и субъект-либидо (либидо-Я. Эго-либидо. Я-либидо, напииссическое либидо), ориентированное на собственное Я и «привязанное» к нему. Выступая в качестве доминирующего мотива сексуальных ориентаций и всего поведения, либидо может преобразовываться из одной формы в другую, хотя в сексуальной жизни человека одна из форм обычно преобладает. Трансформация и переориентация либидо, как количественно измеряемой энергии, осуществляются вследствие лействия различных «зашитных механизмов», главным образом вытеснения и сублимации, обеспечивающих чрезвычайно широкий диапазон проявлений либидо - от элементарных физиологических актов до творчества.

4. В аналитической психологии К. Г. Юнга понятие либидо употреблялось преимущественно для обозначения психической энергии вообще, т. е. энергии психики, как таковой.

В современной научной и популярной литературе понятие «либидо» используется в различных значениях, смысл которых, за исключением специально оговариваемых случаев, определяется по контексту.

В. И. Овчаренко

ЛИТВИНОВ Александр Викторович (р. 1958) — российский психнатр и психоаналитик. Кандидат медицинских наук (1994). Член-корреспондент Международной какдемин информатизации ООН (1995). Член правления Российской психоаналитической ассоциации (с 1991) и Русскоео психоаналитической сосрощащи (с 1991). Зам. главного редактора журналов «Российский психоаналитический вестник» и «Психоаналитический вестник» и «Психоаналитический вестник» декан факультета клинический психоаналита Миститута психоанализа Академии гуманитарыку исследований (с 1995).

Окончил лечебный факультет Кубанского компицинского института им. Красной Армии (1980, Краснодар). В 1980—1981 обучался в интернатуре по психоневрологии на базе Краснодарской краевой психоневрологической больницы.

В 1981—1990 работал участковым психиатром и психотерапевтом в диспансерном отделении Краснодарской городской психиатрической больницы. Прошел курсы усовершенствования в Москве и Ленинграде (1982, 1983, 1986, 1990). Получил звание психиатра высшей категории. В 1990—1994 — науч. сотрудник, а с 1994 ст. науч. сотрудник отдела психоэндокринологии Государственного научного центра психиатрии и наркологии (Москва). В 1994 защитил кандидатскую диссертацию «К истории психоанализа в России»

В 1990—1994 участник обучающих провим по основим психоанализа и психоаналитической психотератии, проводившихся в 
Москве под эгилой Международной психиатрической ассоциации и Британского психоаналитического общества. В лечебной индивидуальной и групповой работе опирается на 
принципы психоаналитически ориентированной терапци.

Автор статей по истории *психоанализа* в России и др.

В. И. Овчаренко

**ЛОСЕВА Вера Керпелевна (р. 1957)** — российский психолог и психотерапевт. Профессор (1993).

Окончила факультет психологии Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1982). С 1979 ведет исследования психодинамики аутизма, шизофрении и психосоматических расстройств в психиатрических клиниках Москвы. В 1983-1989 работала психологом в 12-й психоневрологической больнице Москвы. На протяжении ряда лет читает авторские курсы по истории, теории и практике психотерапии и психологического консультирования в различных учебных заведениях Москвы и других городов. В 1992-1995 работала психологом в школе № 259 г. Москвы. С 1993 ст. науч. сотрудник Исследовательского центра семьи и летства Российской акалемии образования. В 1993 участвовала в организации кафедры аутодидактики и психологического консультирования в Московском Экстерном гуманитарном университете.

В 1984—1995 вела постоянно действующий неформальный семинар по психоанализу, психотератии и психосоматике. С 1988 член франко-советской группы Фонда Фрейдовского Поля, с 1991 член Первого круга Европейской школы психоанализа.

В 80-х годах разрабатывала концепции и меторы психотерапии психозов, невротичеських и психосоматических расстройств в контексте психологии жизненного пути. В 90-х годах (совм. с А. И. Луньковым) разрабатывает концепции зугодидактики и проблемно-ориентированной психотерапии и психологической помощи. Разработала метод личностнособытийного анализа (1993).

В 1995 участвовала в организации Института гуманитарного образования и психоанализа Академии гуманитарных исследований (Москва), где возглавляет кафедру психотерапии и психодогии и ведет подгоговку студентов по специальности «психолог-консультант».

Автор книг «Рисуем семью. Диагностика семейных отношений» (1995), «Психосексу-льное развитие ребенка» (1995, совм. с А. И. Луньковым), «Рассмотрим проблему... Диагностика переживаний детей и вэрослых по их речи и рисункам» (1995, совм. с А. И. Луньковым), «Современные теории и технологии психологической помощи» (1995, совм. с А. И. Луньковым) и ряда статей по проблемам психолагического подхода к различным сферам жизин человека.

В. И. Овчаренко

**ЛУНЬКОВ Алексей Игоревич (р. 1953)** — российский психолог. Кандидат психоаналитических наук (1986), профессор (1993).

Окончил факультет психологии Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1975). В 1975-1979 работал науч, сотрудником Научно-исследовательского института культуры. В 1979-1991 ст. науч. редактор издательства «Просвещение». В 1983 основал и редактировал (1983-1991) серию книг «Психологическая наука -школе». В 1992-1995 работал психологом в школе № 259 г. Москвы. На протяжении ряда лет читал авторские курсы по психологии в различных учебных заведениях Москвы и др. городов. С 1993 ст. науч, сотрудник Исследовательского центра семьи и детства Российской академии образования. В 1993 участвовал в организации кафедры аутодидактики и психологического консультирования в Московском Экстерном гуманитарном университете.

В 1993—1995 разработал (совм. с В. К. Лосевой) систему методов и приемов индивидуальной психолого-педаготической помощи ребенку, испытывающему трудности в процессе школьного обучения. С 1993 (совм. с В. К. Лосевой) разрабатывает концепцию проблемно-ориентированной психотерапии и психологической помощи, направленной на продолжение и развитие традиций рационально-аналитического подхода к практике психотерапии и обогащение их рядом рационально-ориентированных духовных практик.

В 1995 участвовал в организации Института гуманитарного образования и психонализа Академии гуманитарных исследований (Москва), где возглавляет факультет психологического консультирования и ведет ряд учебных курсов.

Автор книг «Как помочь ребенку в учебе в школе и дома» (1995), «Психосексуальное развитие ребенка» (1995, совм. с В. К. Лосевой), «Рассмотрим проблему... Диагностика переживаний детей и взрослых по их речи и рисункам» (1995, совм. с В. К. Лосевой), «Современные теории и технологии психологической помощи» (1995, совм. с В. К. Лосевой) и ряда статей по проблемам психоанадитического подхода к различным сферам жизни чесловека

В. И. Овчаренко

ЛУРИЯ Александр Романович (1902—
1977) — российский психолог. Академик
Академии педагогических наук РСФСР (1947)
и Академии педагогических наук СССР
(1968).

Окончил факультет общественных наук Казанского университета (1921). Работал в Институте научной организации труда и учился на медицинском факультете Казанского университета. Окончил 1-й Московский мелицинский институт (1937).

В начале 20-х годов увлекся психоаналипическими идеями З. Фрейда, А. Адаера и К. Г. Юна. В 1922 организовал и возглавил Казанский психоаналитический кружок. Вступил в переписку с З. Фрейдом. В 1923 опубликовал работу «Психоанали» в свете основных тенденций современной психологии». В 1923 переехал в Москву. Работал в Институте психологии и Академии коммунистического воспитания им. Н. К. Крупской. В 1924—1925 одновременно был внештатным науч. сотрудником, сверхштатным науч. секретарем Рогудерственное психоаналитического институту (ГПАИ) и ученым секретарем Русского психоаналитического общества (РПСАО). Опубликовал несколько работ, основанных на идеях психоанализа. Изучал возможности создания объективного психоанализа, в границах которого аффективные переживания и комплексы можно было бы выражать в измеряемых поквазателях (реакциях и пр.). В 1925 издал статью «Психоанализ как система монистической психологии». Подготовил книгу об объективном подходе к психоанализу, которая не издавлясь.

В 1924—1926 (совм. с Л. С. Выготским) исследовал проблемы развития психики. В 1926 (в соавт. с А. Н. Леонтъевым) опубликовал книгу «Исследование объективных симптомов аффективных реакций», в которой изложил сопряженную могорную метолику, направленную на вскрытие аффективных травм и подтвердил некоторые моменты учения 3. Фрейда.

В 1930 (в соавт. с Л. С. Выгомским) издав книгу «Этоды по истории поведения». В дальнейшем изучал нарушения высших пси-хических функций при локальных поражениях мозга. Исследовал проблемы нейропсихологии, нейролингвистики и др. В 1969—1972 был вице-президентом Международного союза научной психологии.

Автор книг «Этюды по истории поведения. Обезьяна. Примитив. Ребенок» (1930, совм. с Л. С. Высотским), «Природа человеческого конфликта» (1932), «Мозг человека и психические процессы» (г. 1—2, 1963—1970), «Основы нейропсихологии» (1973), «Об историческом развитии познавательных процессов» (1974), «Этапы пройденного пути» (1982) и пр. работ по различным проблемам психологии.

В. И. Овчаренко

ЛЮБОВЬ — глубинное интимное переживание; чувство, обращенное к другому человеку, Богу, человеческой общности, природе или идее. Оно выражает страстное волевое устремление к тому, кто любим (или что любимо).

В психоанализе обнаруживается широкий спектр оценок этого переживания — от характеристики любеи как невроза, нуждающегося в исцелении (З. Фрейд), до раскрытия глубинного человеческого содержания этого чувства (З. Фромм). Психоаналитики придают любеи разное значение и смысл. «Когда два человека с разной психической структурой, — писал З. Фромм, — произностя какоето слово, например, «любовь», они вкладывают в это слово совершенно различный смысль.

Любовь У З. Фрейда выступает как Эрос или либидо. Это понятие рассматривается также как инстинкт или группа инстинктов, которые неизбежно вступают в конфаикт либо с инстинктом самосохранения, либо с разрушительными инстинктами. Любовь трактуется и как аффект, противопоставляемый в этом случае либо неновиении, либо страху. Наконец, любовь понимается как способность или функция, подверженная торможению, перверсии и сублимации.

Можно привести различие в истолковании любви в инстинкт-теории и объект-теории. Первая чеходит из того, что все формы любви есть, по существу, производные инстинкта и что их предназначение — обеспечивать его удовлетворение. Сторонники объект-теории рассматривают феномен любви сквозь призму человеческих отношений и потребности выстраивать собственные связи с другими объектами. Различение между любовью, которая признает существование другого, и любовью, которая не способна на это, обычно достигается противопоставлением объектной и инфантильной, дли зависимой, любовью, маторать ставлением объектной и ин-

Необходимо также пояснить понятие мобеи в контексте расхожих фрейдистских категорий. Объект любеи — это объект (живое существо или предмет), любимый кем-то. Но сма этот «кто-то» может быть объектом ненависти или безразличия. Эдипова любовь — — 258 — ЛЮБ

это *пюбовь* к родителю или к его заместительным обозначениям; генитальная *пюбовь* — чувства, которые может испытывать человек, достигший генитального уровня развития.

«Человеческие гениталии не проделали вместе со всем человеческим телом развития в сторону эстетического совершенствования, они остались животными, и потому любовь, — считал 3. Фрейд, — в основе своей осталась тясой же животной, какой она была испокон веков. Любовные влечения с трудом поддаются воспитанию, а когда их пытаются будалът, подавить, это приводит к серьезнейшим нарушениям психики, к неврозам. Поэтому вообще невозможно найти равновесие между требованиями полового влечения и культуры, ибо иначе в будущем человеческий рол вообще бы прекратился в силу енсобъчайно мощного культурного развития».

Сексуальная любовь, по 3. Фрейду, составляет базис человеческой культуры. Эрос объединяет семьи, племена, народы, нации в
одно большое целое — человечество. Человеческие массы должны быть либидозно связаны. Э. Фроми подверг радикальному пересмотру эти Фрейдовы представления. Он отметил, что любовь или ненависть, жажда власти или тяга к подчинению, влечение к чувственному наслаждению или страх перед ним
ве это продукты социального процесса.

Э. Фроми полемизироват прежде всего с З. Фрейдом, но его стрелы достигают и современной традиции, которая абсолютизирует эротику, телесность, секс и глумится над романтической традицией. Но речь идет вовсе не о противостоянии здоровой чувственности и одухотворяющей сентиментальности. Американский философ рассматривал любов как универсальное чувство, которое раскрывает человека во всем богатстве присущих ему физических и духовных свойств.

 Фрейд видел в любеи выражение или своеобразную сублимацию полового инстинкта. Он рассматривал половое елечение как результат мучительного напряжения, химического по своей природе, когорое требует разрядки. Австрийский психиатр подчеркивал, что факт половой потребности у человека и животного выражается в биологии тем, что у них предполагается «полове» влечение». Соответствующего слову «голод» обозначения не имеется в народном языке; наука пользуется словом «либидо» (3. Фрейд).

Э. Фромм возражал против такой концепции, согласно которой цель полового елечения — снять мучительное напряжение. Подобный взгляд был бы оправдан, отмечал он, если бы полювое вечение лействовало на ортанизм точно так же, как голод и жахда. С этой точки эрения половое влечение подобно зуду, а половое удовлетворение состоит в устранении этого зуда. По мнению Э. Фромма, если встать на такую точку эрения, то идеальным способом полового удовлетворения был бы онанизм.

Действительно, З. Фрейд оставлял в стороне психобиологическую сферу сексуальности — противоположность мужского и женского — и желание преодолеть эту противоположность в соединении. «Общепринятая теория полового влечения, — писал он, сответствует поэтической сказке о разделении человека на две половины — мужчину и женщину, стремящихся вновь соединяться в любям.»

Основатель исихоанализа исходил из патриаржальной установки, согласно которой сексуальность — по существу мужское качество. «Удивительно большая часть навязчивых действий в виде скрытого повторения и модификации восходит к мастурбации, которая, как известно, этим единственным, сходным по форме действием сопровождает самые разнообразные формы сексуального фантазирования» (3. Фрейд).

По мнению 3. Фрейда, либидо имеет, как правило, «мужскую природу», независимо от того, у мужчины или у женщины оно возпикает. Австрийского психиатра часто критиковали за пансексуализм. Однако Э. Фромм

спорил с ним вовсе не по поводу переоценки им роли секса. 3. Фрейд сделал, по мнению 3. Фромар, лишь первый шаг к раскрытию значения страстви и ос своими философским установками он объясняя эти отношения физиологически. 3. Фромм же сознательно выделил биологический и экзистенциальный аспекты человеческого общения. Он подчеркивал, что постоянное и напряженное удовлетворение чисто физических потребностей не приносит счастья. Оно порождает фрустрацию. Более того, именно личностное, духовное начало содействует более полному раскрытию зротики и секса.

В общей концепции Э. Фромма анобове оказывается ключевым «образом-понятием». Она трактуется им как некий принцип, определяющий коренные основы человеческой жизни. В ее осмыслении очевидна всевозрастающая драматизация, свидетельствующая о том, что Э. Фромм видел в этой теме едва ли не главную доагдых чтайны человека.

По мнению З. Фромма, мюбоев в области мышления означает специфически индивидуальное миропонимание; в области действия — это творчество и самореализация; в аффективной сфере — это ощущение галиства с другим человеком, со всеми людьми, с природой. Любоев, отмечал Э. Фромм, есть активная сила в человеке, — сила, которая опрокилывает стены, отделяющие человека от других людей, и объединяет его с другими. Любоев, стало быть, — это уникально-обобщенное обозначение предельного самораскрытия личности.

Э. Фромм рассматривал любов как разрешение проблемы человеческого существования. Всякая теория любеи, отмечал он, должна начинаться с теории человека, человеческого существования. Человек любой эпохи и любой культуры станкивается с одним и тем же вопросом: как преодолеть одиночество, как достичь единения, как выйти за пределы своей отдельной жизни и обрести воссоеди-

нение. Любовь — это деятельное проникновение в другое существо.

С развитием способности любить, по 9. Фромму, связано развитие объекта любви. В первые месяцы и годы ребенок самым тесным образом привязан к матери. Эта связь начинается до рождения, когда мать и дитя составляют еще одно целое, хотя их двое. Мать любит своего новорожденного младенца потому, что это ее дитя, а не потому, что ребенок выполняет какие-то ее условия или оправдывает какие-то ее надежды.

В художественной и научной литературе было немало попыток раскрыть разные формы любеи, особенности этого всеобъемлющего чувства. Многолика земная любовь. Французский писатель М. Стендаль обратил виимание на то, что Эрос имеет множество оттенков. Он даже попытался выделить четыре рода любеи: любовь-стирасть, любовь-лечение, физическая любовь и любовь-тивеславие.

Э. Фромм выделял объекты любви. Любовь сеть прежде всего отношение к какому-то конкретному человеку. Это установка, ориентация личности, определяющая отношение личности к миру в целом, а не к одному лишь объекту» любви. Вот, скажем, братская любовь. Это фундаментальный тип любви, лежащий в основе всех ее типов. Под братской любовы опнимается чувство ответственности, забота, уважение, знание другого человека, желание помочь ему. Именно о такой люби токоворится в Библии: «Возлюби ближнего своего, как самого себя». Братская любовь — это любовь ко всем людям, ее характерная черта — отсутствие избирательности.

Любовь к слабому, любовь к бедняку и чужестранцу составляет начало братской любым. Любить собственную плоть и кровь — не бог весть какое достижение. Животное тоже любит своих детеньшей и заботится о них. Беспомощный любит своего хозяина, потому что от него зависит его жизнь. Ребенок любит своих родителей, потому что они ему нужны. Однако истинная любовь раскрывается по отношению к тем, от кого ты ничего не ждешь и от кого не зависишь.

Еще один тип любви - материнская любовь. Это безусловное утверждение жизни ребенка, его потребностей. Однако утверждение жизни ребенка имеет лве стороны: одна из них — забота и ответственность; другая идет дальше простого сохранения. По сути, это установка, которая прививает ребенку любовь к жизни, дает ему почувствовать, как прекрасно жить - быть маленьким мальчиком или маленькой девочкой. Эти две стороны точно выражены в библейском рассказе о сотворении мира. Бог создает мир и человека. Это соответствует простой заботе и утверждению существования. Но Бог идет дальше такого минимального требования. Рассказ о кажлом дне творения заканчивается словами: «И увилел Бог, что это хорошо».

Материнская любовь дает ребенку почувствовать: «Это хорошо, что ты родился». Она прививает ребенку любовь к жизни, а не просто желание жить. В отличие от братской и эротической любви, которая есть любовь равных, взаимоотношения между матерыю и ребенком по самой своей природе являются отношениями неравенства, при которых один нуждается в помощи, а другой — ее оказывает. Именно за это материнскую любовь, полную альтрумам и не энающую зожама, считают самым возвышенным родом любей и узы ее — самыми священными из всех эмоциональных уз.

Материнская любовь к подрастающему ребенку, любовь, не требующая ничего взамен, есть, вероятно, самая труднодостижимая форма любои. В ней особенно просто обматери удается любить своего малыша. Женшина может быть по-настоящему любящей метерыю, только если она умеет любить... своего мужа, своих детёй, чужих детёй, всякое человческое существо.

Братская любовь — это любовь равных; материнская любовь — любовь к беспомощному. Отличаясь одна от другой, эти две формы любви имеют между собой то общее, что они по самой своей природе не отраничены одним человеком. Если я люблю своего брата, то я люблю всех своих братьев. Если я люблю своего ребенка, то я люблю всех своих детей. Более того, я люблю всех детей вообще, всех, кто нуждается в моей помощи. В отличие от этих двух типов эротическая любовь есть страстное желание полного слияния, соединения с одним человеком. Это желание по самой своей природе избирательно, а не всеобще...

Но часто можно встретить двух «любяшень, которые не любят больше никого. В
действительности их любовь— это не что
иное, как самовлюбленность. Им кажется,
что они преодолели одиночество, но, отделенные от остальных людей, они остаются
отделенными и друг от друга. Их ошущение
сединения иллюзорно. Эротическая любовь
избирательна, но она может быть подлинной
в том случае, если это любовь ко всему человечеству, ко всему жизому в лице одного человека. Эротическая любовь исключает любовь к другим только в смысле физической
близости, но не в смысле братской любовь.

Э. Фромм выделил еще и такой тип любви. как любовь к себе. Обычно никто не возражает против любви к различным объектам, но широко распространено мнение, будто любить другого - добродетель, а любить себя грех. Предполагается, что чем больше я люблю себя, тем меньше я люблю других, что любовь к себе — то же самое, что эгоизм. Эта точка зрения имеет в западном мышлении глубокие корни. Ж. Кальвин, в частности, называл любовь к себе чумой. Таким образом, «дюбовь» и «себялюбие» — взаимоисключающие понятия в том смысле, что чем сильнее одно, тем слабее другое. Если любить себя плохо, то, значит, не быть эгоистом - хоро-IIIO

Однако современные психологи не согласны с такой точкой зрения. Утверждение

своей собственной жизни, своего счастья, развития, свободы основано на способности любить, т. е. на заботе, уважении, ответственности и знании. Если индивид способен на плодотворную любовь, то он любит и себя. Если же он способен любить голько других, то он не способен любить вообще.

Религиозная форма любви, или то, что называется любовы к Богу, в психологическом смысле ничем не отличается от других ее форм. Она также возникает из потребности преодолеть отчужденность и достичь единения. В действительности любовь к Богу не менее многогранна и не менее разнообразна, чем любов к человеку.

По мнению Э. Фромма, вера в любовь есть разумная вера, в основе которой лежит отражение самой сокровенной сущности человека.

П. С. Гуревич

**ЛЯЛИКОВ Дмитрий Николаевич (1928—1988)** — российский философ. Кандидат географических наук (1962).

Окончил географический факультет Московского педагогического института им. В. И. Ленина. Преподавал географию и естествознание в школе г. Мытиши (Московская область). Специализировался по экономической географии зарубежных стран.

В 1958—1959 работал в издагельстве «Иностранная литература»; в 1960—1969 преподавателем (с 1964 — старшим преподавателем) кафедры экономической географии Всесоюзного заочного финансово-экономического института.

С 1970 по 1988 работал в Институте научной информации по общественным наукам Академии наук СССР (ИНИОН). Занимался проблемами философии, психоанализа и религиовеления.

Автор образов, рефератов и цикла статей о психоапализе, опубликованных в «Философской энциклопедии» (т. 1—5, 1960—1970), «Большой советской энциклопедии» (3-е изл.) и до.

В. И. Овчаренко

## M

МА́ГИЯ (лат. magia) — чародейство, волшебство, колловство, совокупность обрядов и ригудлов, цель которых — с помощью воображения повлиять на окружающий мир. В магии содержатся указания на то, как поступить, чтобы подчинить воле человека природные процессы, защитить человека, от вратов, опасностей, болезней, умилостивить, расположить к себе богов. Принцип магии — «ошибочное выдвижение идеального перед реалыным (3. Фрейй).

Это можно проследить, наблюдая за магическими действиями у некоторых примитивных народов. Так, в одном из племен Центральной Африки знахарь особым способом выливает из кувшина воду на землю, предполагая тем самым, что может вызвать дожды (имитативная или гомеопатическая магия). Контагиозная магия основана на вере в то, что между каким-либо предметом и действием существует связь (например, между раной и нанесением ее оружием). В основе каннибализма примитивных народов лежит тот же мотив, и считается, что поедание частей тела какого-либо человека есть одновременно приобретение его свойств и качеств.

Магия основана на заблуждении, но это заблуждение не абсолютно. В ней правильно понято наличие в мире закономерностей и причинных связей, однако отсутствует или заходится в зачаточном состоянии реальное знание этих законов. Главная задача магии — использовать открытие человеком закономерности для своих повседневных целей и нужд.

3. Фрейд в работе «Тотем и табу» вызвил мотивы, заставляющие человека прибетать к магическим действиям. Одним из таких мотивов является, по 3. Фрейду, желание. У примитивного человека велико доверие к могуществу желания, и все творимое им магическим путем непременно должно произойти только потолм, что он этого хочет.

К желанию подключается моторный импульс — воля, с помощью которой человек преобразовывает, перестраивает мир, удовлетворяя свои желания.

На более поздних ступенях анимистического мышления к магическим действиям подключается вера как глубокое душевное состояние человека. Мир реальных процессов и предметов уступает место представлениям о них. Отношения, существующие между представлениями, предполагаются также и между предметами. Отражение внутреннего мира закрывает мир реальный.

Таким образом, принцип, господствующий в магии, состоит во всемогуществе мысли (3 Фрейд. «Тотем и табу»). Всемогущество мысли — это вера в то, что мысли могут сами по себе изменить внешний мир, Данный принцип ярче всего проявляет себя при неврозе навязчивых состояний. Невроти-

ки живут в особом мире — мире их мыслей и фантазий, не заботясь о сходстве этого мире реальностью, для них душевные процессы — главное, по сравнению с реальностью они центся несравнимо выше. Так дикарь одними лишь мыслями пытатеся изменить окружающий мир. Духи и демоны представляют про-екцию учясть примитивного человека.

Доминирующим симптомом невроза навязчивых состояний являются устойчивые, повторяющиеся и ощущаемые самим больным как идущие откуда-то извне мысли, содержание которых странно, абсурдно, порой непристойно. Сходство подобных ощущений можно обнаружить у колдуна, знахаря, провилиа. К. Г. Юнг ввел понятие «мана лич» ность» для определения человека, проявляющего оккультные, колдовские качества (мана), наделенного магическими знаниями и силами (К. Г. Юнг. «Психология бессознательного»). «Все эти атрибуты исходят... от наивной проекции бессознательного самопознания, которую не совсем поэтично можно выразить так: «Я признаю, что во мне действует некий психический фактор, который самым невероятным образом умеет уклоняться от моей сознательной воли. Он в состоянии породить в моей голове необычайные идеи, вызывать у меня неожиданные и нежеланные настроения и аффекты, побудить меня к странным поступкам, за которые я не могу нести ответственности, сбивающим меня с толку образом затруднить мои сношения с другими людьми, и т. д. Я чувствую бессилие перед таким положением дел. а всего ужаснее, что я в него влюблен, и мне остается только восхищаться им». Мана личность - это доминанта коллективного бессознательного, архетип сильного мужчины -героя, вождя, колдуна, знахаря, святого, властелина людей, духов, друга Божьего.

Психика людей, олицетворяющих мана личность, отличается от психики рядовых членов племени, ей присуще «океаническое чувство» (3. Фрейд) причастности природе, сопряженное со способностью мысленного перевоплощения в животных, растения, природные силы. Они — обладатели чрасширенного сознания», ощущающие в себе постоянную раздоенность. В духовном мире мана личности образы людей и природных объектово всихо уживаются с фантастическим представлениями, изобретаемыми им самим. Действия мана личности превращают в возоможное то, что кажета невозможным, объединяя психосоматическое состояние с коллективным бессознательным и психикой человека, на которую они направлены.

Таким образом, объяснение магши возможно лишь на основе признания того факта, что люди ошибаются, принимая ряд своих идей за ряд явлений природы, и воображают, будто валеть, когорая, как им кажется, у них имеется над их мыслями, позволяет им чувствовать и проявлять соответственно власть над вециами (3 Фредій «Тогом и табу»).

Магия — прототип науки, поскольку и у магии и науки общая цель — подчинить природу, поставить ее на службу людям. Человеку мало верить в Единую силу, он кочет подчинить эту «ману» себе. В магизме скрыто присутствует тенденция «первородного греха» человечества: поставить себя в центр миродания и заставить служить себе го силы.

Л. Бессонова

МАЗОХЙЗМ — поведение человека, ориентированное на получение сексуального удовлетворения путем унижений и страданий. Для достижения эротического наслаждения мазожист стремится стать жертвой своего партнера, который должен причинять ему физическую боль, издеваться над ним, оскорблять и унижать его человеческое достоинство.

Поизтие мазохизма связано с именем автрийского писателя Л. Захер-Мазоха (1836—1895), опубликовавшего скандально известный роман «Венера в меха» (1869). Писатель имел специфические эротические наклонности, связанные с потребностью в наказании

его самого, в его унижении, травле, физическом ощущении боли и душевных страданий.

Впервые понятие «мазохизи» было употреблено психнатром Р. Крафт-Эбингом. Он использоват его для характеристики перверсии (извращения), клинического поведения, связанного со сладострастным переживанием боли.

В классическом психоанализе проблеме мазохизма уделялось достаточно большое внимание. З. Фрейд рассматривал мазохизм и как реальное стремление человека к получению сексуального удовлетворения путем битья и унижения, и как сферу фантазий, в которых ребенок переживает воображаемые сцены насилия над собой. То есть трактовка мазохизма осуществлялась с двух точек эрения: во-первых, как одной из форм сексуального извращения человека, а во-вторых, как типичного проявления детской сексуальности, включающего в себя элементы нормального псияхосскусального развития ребенка.

3. Фрейд считал, что у мужчин мазохизм совпадает с их установкой на женственность (ощущением себя кастрированным, безвольным, слабым существом), а у женщин - с их пассивным поведением (подчинением силе мужчины, покорностью, уступчивостью). В обоих случаях мазохизм возникает на основе инцестуозной, т. е. кровосмесительной, привязанности тех и других к родителям в детском возрасте. У девочек бессознательные мазохистские фантазии соотносятся с нормальной эдиповской установкой, когда девочка испытывает эротически окрашенные эмоциональные чувства к своему отцу. У мальчиков они связаны с извращенной установкой, когда привязанность к отцу включает в себя скрытые гомосексуальные наклонности...

По мнению 3. Фрейда, мазохистские наклонности ухоля своими корнями в бессознательную деятельность человека и проявляются чаще всего либо как условие сексуального возбуждения, либо как выражение женской сущности, либо как некая норма поведения. В соответствии с этим 3. *Фрейд* различал три типа *мазохизма* — эрогенный, женский и моральный.

Эрогенный мазохизм связан с получением сексуального удовлетворения от боли в определенных участках тела. Он лежит в основе двух других форм мазохизма.

Женский мазохизм характеризуется стремлением человека быть беспомощным, зависимым от другого. Он включает в себя женскую установку, в соответствии с которой человек ощущает себя неполноценным существом.

Моральный мазохизм основнается на бессознательном чувстве вины или потребности в наказании. Он примечателен тем, что в нем ослаблена связь с сексуальностью. Источником страдания может быть не обязательно любимый человек. Они могут быть вызваны безличными силами или обстоятельствами жизни.

В понимании 3. Фрейда моральный магохизм тесно связан с алечением человека к смерти. То есть, подавияя направленные вовне агрессивные алечения, человек как бы вбирает их внутрь себя. Происходит саморазрушение человека.

Моральный мазохизм может служить источником влечения к смерти. Будучи разрушительным по своей природе, он тем не менее ориентирован на получение сексуального удовлетворения. В конечном счете с точки эрения классического психоанализа мазохизм играет не последнною роль в процессах столкновения влечений к межни и смерти.

В. М. Лейбин

МАЛИС Георгий Юрьевич (1904—1962) — российский психиатр. Доктор медицинских наук (1949), профессор.

Окончил психологическое отделение Психоневрологической академии в Ленинграде (1925) и Ленинградский медицинский институт (1936).

В начале 20-х годов проявлял интерес к

психоанализу. Изучал возможности использования психоаналитических идей для революций в области идеологии и построения коммунизма как общественной формы социального претворения бессознательного мира че-

В 1938 защитил кандилатскую диссертацию. Работал ст. науч. сотрудником в Институте мозга им. В. М. Бехтерева. Принимал участие в войне с Финляндией и Великой Отечественной войне. В 1949, после защиты докторской диссертации, был назначен директором Сухумской медико-биологической станции, где также руководил клиническим отделением. В 1953—1962 заведовал кафелрой психиатрии Черновицкого медицинского института.

Разработал теорию вирусной этиологии иизофрении.

мизофрении. «Психоанализ коммунизма» (1924), «Пути психологии» (1929) и более 50 др. работ по проблемам клинической психи-

атрии и психологии.

В. И. Овчаренко

МАНДАЛА — символический рисунок, обычно квадрат внутри круга или круг внутри квадрата, с каким-либо символом в центре. В восточной эзотерической культуре мандала используется для медитаций. К. Г. Юле интерпретироват мандалу как универсальный психический образ, символизирующий самость — глубинную сущность человеческой дупи.

Изображения мандал встречаются уже в самых ранних, первобытных культурах. Крут символизирует священную территорию, место силы, поэтому мандала способна ограцить от враждебных сил. Кроме того, мандала олицетворяет связь с Абсолютом, с высшими силами. Ее центр — это изображение Солица, небесной Двери. Многие индуистские храмы построены в форме мандал: они представляют собой сочетание кругов и кваидатов и символизируют различные уровни космоса. Мандамы включают в себя и изображения человеческой личности, которой предстоит пройти путь от своего Зео к Абсолюту, осуществляя постепенное восхождение от одного уровня Вселенной к другому. Изображения демона напоминают о низменных страстях, о тех частях психики, которые оказываются препятствиями на пути к просветлению. В эзотерическом плане мандала симьолизирует целостность, единение духа и материи, мужского и женского начал и т. д. Символика мандал богата и многобразна...

К. Г. Юнг выбрал образ мандалы потому. что считал его одним из самых непосредственных проявлений глубин бессознательного. В этом образе человеческая душа изображает саму себя и тем самым помогает человеку обрести целостность. «Истинная мандала, писал К. Г. Юнг. - это всегда внутренний образ, который постепенно строится активным воображением в то время, когда нарушено психическое равновесие или когда нужно разобраться в каком-либо положении, не разъясненном в священной доктрине». Мандала - это своеобразный мостик между внутренним и внешним мирами, он позволяет изобразить в виде рисунка самые тонкие и невыразимые обычными средствами переживания. Он же способен перенести человека в «иные миры» при помощи концентрации на многозначных, символических образах.

Мандалы можно увидеть не только на рисунках, но и в своих собственных сновидениях. «Мне кажется бесспорным, что эти восточные символы рождены снами и видениями, а не изобретены основоположниками церкви Махаяны», — писал К. Г. Юнг. Символикой мандал обладает любое сновидение, в котором присутствует мотив круга и центра. Это могут быть круглые предметы, движение по кругу, циклы времен года или времени суток. К. Г. Юнг анализировал, например, такой сон, связанный с символикой мандалы: «На борту корабля: Сновидящий занят совоением нового метода определения положения судна. Иногда оно слишком далеко, иногда слишком близко. Имеется карта, на которой начерчен круг с ее центром». Задача сновидца — найти центр. Интересно, что когда пациент рассказывал об этом сие своему аналитику, то вспомнил, что недавно он видел другой сои с подобной символикой: он стреляет в мищень и никак не может попасть в центр. Оба сил показались ему очень значительными. Очевидно, что нахождение центра символическое изображение наиболее важной для него кизненной проблемы.

К. Г. Юнг пытался понять, почему бессознательное столь настойчиво посылает современному европейцу эти древние символы. «Единственное объяснение, которое я могу здесь представить, - писал он, - психологическое. С этой точки зрения все может быть сгруппировано общей концепцией мандалы. выражающей сущность некоторого рода позиции». Эта позиция выражает отношение человека к своей самости - наиболее глубинному и таинственному из всех архетипов. Самость не имеет четких границ и определений, поэтому проявить себя она может лишь при помощи древних магических образов, хорошо известных, но одинаково таинственных и для человека «зари цивилизации», и для нынешних путешественников по пространствам своей луши.

Изображения мандал используются современенными психотерапевтами при работе с измененными состояниями сознания, для погружения в трансовые состояния и для символического изображения своих чувств и внутренних образов. Рисование мандал широко используется в холотролной терапии: после возвращения из собственного «внутреннего путешествия» и знакомства с глубинными образами своего бессознательного человек по предложению аналитика создает несколько рисунков в виде мандал, которые могли бы служить символическим выражением его опыта. В различных направлениях юнгианской психологии рисование мандал — это один из способов создать подходящий символ для многоплановых, невыразимых переживаний, связанных с работой в технике активного воображения или самопроизвольно возникающих в значимых сповидениях.

С. В. Маслова

мАНИЯ — разновидность исихоза, характеризующаяся резким увеличением психической и физической активности, ускорением психических процессов и неоправданно восторженным настроением. Чаше мания рассматривается как одна из двух фаз маниакально-депрессивного исихоза, но есть мнение, что цикличная смена фаз не обязательна и за манией не всегда следует депрессия.

Человек, страдающий манией, выглядит возбужденным, восторженным. Он чувствует себя полным сил, ощущает свою жизнь как удачную, считает все на свете достижимым, его ничто не тревожит. Больной теряет критическое отношение к реальности и себе самому. Его поведение достаточно специфично: он оживленно жестикулирует, зачастую ярко, броско одевается (особенно женщина), громко и быстро говорит. Речь часто рваная. малопонятная. Однако в отличие от нарушений речи при бредовых расстройствах речь такого больного, будучи записанной, поддается логической расшифровке. Дело в том, что его мысли текут очень быстро, мгновенно переключаются по ассоциации, и речь за ними не поспевает. Но поскольку логика мыслей и ассоциаций не нарушена, она может быть восстановлена. То же можно сказать о действиях человека, страдающего манией. Он хватается за все дела сразу, ни одно не доводя до конца, быстро и легко переключается с одного занятия на другое. Его внимание не может надолго фиксироваться, оно непроизвольно переключается, следуя за поверхностными ассоциациями. В начале заболевания или при не очень ярко выраженной мании, когда окружающие не понимают, что человек болен, его склонность браться за все

сразу может быть опасна. Он чрезмерно активен социально, однако уже не в состоянииснивать свои возможности и принимает на себя множество обязательств, которые не может выполнить. В таких случаях рекомендуется изоляция больного, поскольку подобная активность может привести к опасным последствиям, в том числе к претензиям со стороны окружающих.

У больного манией оживают представления тех периодов его жизни, когда он по тем или иным причима чурствоват себя сильным, великолепным, всемогущим. Прилив сил в период мании настолько велик, что человек не может спать, но, несмотря на изнуряющую бессонницу, остается весьма активным.

Психоаналитическая теория полагает, что мания - следствие изменения отношений между Эго и Супер-Эго. Изначально чересчур сильное, ригидное или внутрение конфликтное Супер-Эго начинает угрожать некой сушествующей ситуации. Эго реагирует на опасность тревогой и чувством вины. Если требования Супер-Эго почему-то невыполнимы, тревога становится слишком мучительной и начинает вытесняться в область бессознательного. Таким образом, Эго утрачивает одну из своих сигнальных функций. Теперь при возникновении новых событий или обстоятельств оно уже не может сигнализировать об опасности страхом или тревогой. Соответственно то, что раньше вызывало опасения и настороженность, больше их не вызывает. Постепенно исчезают все негативные переживания, остаются только положительные эмоции, и они чрезвычайно обостряются. Негативные же эмоции и события (или негативные стороны событий), напротив, отрицаются. В начальной стадии заболевания негативные переживания могут попадать в область сознания и затем вытесняться оттуда, но при развитии заболевания они изначально не допускаются в сознание, словно человек страдает дефектом восприятия и не видит многого вокруг себя. В терминологии психоанализа можно сказать, что Эго изначально не попускает в сознание то, что угрожает его равновесию. Таким путем Эго утрачивает чувство вины, поскольку вина возникает тогда, когда совершаются действия, противоречащие указаниям Супер-Эго. Но если игнорируется все, что могло бы противоречить установкам Супер-Эго, то чувство вины возникнуть не может. При мании в сознание не попускается еще одна угроза равновесию Эго - собственные негативные качества человека, которые также могут быть осуждены Супер-Эго. Для защиты используется проекция: свои отрицательные качества больной приписывает другим людям. Чувство «я плохой, потому что обилел другого», заменяется чувством «я обидел другого потому, что он плохой». Кроме того, человек идентифицирует себя с теми объектами, внешними или внутренними, которые наделены большой силой, и сам начинает ощущать себя очень сильным. В итоге больному кажется, будто он контролирует все ситуации и факторы, которые могут вызывать чувства тревоги или беспомощности. Эго человека, страдающего манией, чувствует себя свободным и сильным, оно не ощущает вины, его ничто не тревожит, оно в согласии с миром и Супер-Эго. Можно сказать, что Эго побеждает Супер-Эго, во всяком случае, последнее перестает ему досаждать. Возникает ощущение легкости, «полета», неограниченных возможностей.

Только немногие психоаналитики берут на лечение маниакальных больных, так как считается, что они не способны к созданию устойчивого трансфера.

В. Сидорова

МАРКИЗ ДЕ САД (1740—1814) — французский писатель, от имени которого образовано понятие «садизы».

В один прекрасный день маркиз де Cad отправился из Парижа в Марсель. Здесь его уже ждал лакей, предусмотрительно снявший для него апартаменты. Тривиальная любовная история? Ничего полобного. Молодому маркизу нужна была не просто партнерша. В комнате его ждали четыре обнаженных девицы, вид и прихотливость поз которых рождали откровенно содомные страсти. Парижане и раньше знали про общирные гаремы восточных шахов. Но в гаремах царлил совеем иные порядки: владыка искал наслаждения в объятьях одной прельстительницы, которую выбирал на одну ночь...

Возможно ли утолять сладострастие в обшестве четырех соблазнительниц? Оказывается, это не так просто. Страств иногда утасает, не захватывает маркиза, несмотря на все его старания. Как же взбодрить себя? Нежными ласками, лирическим шепотом? Нет... Есть другие, пока мало опробованные им средства. И маркиз берется за ременную плеть, на которой укреплены рыболовные крючки, и начинает хлестать евою подругу. Вид ее мучений вызывает не сострадание, а острое, жестокое желание. Наслаждение буквально захвестывает маркиза.

А что же его подруги, ставшие жертвой неистовства? Они, еще не ведая голком, что испытанное ими извращенное чувство войдет в историю европейской сексуальности, торопятся в полицию. Там подробно записывают их сбивчивые рассказы о плетке, о наглых домоганиях маржиза, не дозволенных даже борделе, о порошке из шпанских мушек, который стимулирует похоть. Сержант полиции намеревается арестовать де Сада, но под покровом ночи тот бежит из города. И не один, а с молодой свояченицей, недавно вышедшей из монастыра.

В Париже бушуют ревнители благочестия. Роя́тся слухи. Кто-то сообщает, что в саду у маркиза обнаружены человеческие кости. Он, оказывается, не только бичует жертвы, но и выпускает кровь из жил, пока несчастные корчатся в последних конвульсиих. Живую плоть де Сад приправляет особым способом, готовя к трапезе наслаждения. Это в его в то в его в тото в его в самера. замке исчезают дети. Он мучитель и отравитель, коварный соблазнитель и душегуб... Хорошо бы загочить извращенца в темницу, но как его поймать? Срочно изготовлено соломенное чучело, абсолютное подобие маркизь. Собирается толпа. Чучело бросают в огонь. Оно корчится в пламени, вызывая у эрителей глубокое наслаждение... Что ни говори, а маркиз разбирался в сладостном таинстве мести.

Правосудие все-таки торжествует. Маркиз заключен в Бастилню. В Венсенском замке он отбывает долгое наказание. Сидя в темнице, маркиз дает волю воображению. Он пишет том за томом, расходуя скульные запасы бумаги. На бумажный свиток наносятся мельчайшие буквы. Кое-что из написанного вполне благопристойно. Надо полатать, маркиз раскаядля и впал в сентиментальность. Написанные им пьесы, исторические хроники, повести и рассказы свидетельствуют о его целомудрии.

Но вот снова слящится свист хлыста. Воображением заключенного овладевают кошмары. Он описывает прихоти любострастия с невиданным пылом. И не просто описывает. Он пытается наменуть, что не следует гасить пыл души. Пора забыть запреты кровосмещения. Кузина, дочь, мать — не все ли равно. Природа милостива, не надо только ей противится, гоня искущения прочь..

Более четверти века маркиз де Сад провед в росидел в Бастиции. За десять дней до се штурма попал в психиатрическую лечебницу в Шарантоне. Освобожденный во время разрушения тюрем, участвовая во Французской революции. От почетного аристократического титула, естественно, отказался. Дни свои закончил в сумасцедшем доме...

В завещании маркиз наказывал сжечь его тело и неопубликованные рукописи. Волю его, казалось бы, выполнили. Но спустя некоторое время обнаружилось, что рукописи уцелели (видимо, не зря говорится, что рукописи не горят). Печатать уцелевшие произведения, конечно же, запретили. Но ведь известно — запретный плод сладок. А тут еще наследники маркиза кое-что попридержали. Вот уже и юбилей прошел (250-летие со дня рождения), а сколько не напечатано. Правда, изданного набралось на 30 томов. Но как много еще неизвестного!

Из 15 томов, написанных де Садом в тюрьме, анонимно напечатаны «Философиалькова» и «Жюстина, или Несчастие добродетели». Главное его произведение — «120 дней Содома». Сюжет — знатные люди Парина, в их числе герцог, епископ, банкир и судья, забрав своих домочадиев, отправились в путешествие. Прогулка в основном удалась. Поклонники садазия познали все радости запретных наслаждений… Кое-что из подобных увеселений великий Данге разглядел в Аду, а кое-что и там не видымаль Банкир, правда, остался в живых. И по роду профессии подситата: 30 человек потибле во время Содома. Оставшиеся в живых позавидовали мм...

Мыслители эпохи Просвещения рассматривали человеческую природу как добродетельную и благоприобретенную. Конечно, они подозревали, что человек способен отдаваться дурным страстими, совершать жесточие поступки. Однаю такого рода события расценивались ими как заблуждения ума. Разум же в целом обладает, с их точки эрения, способностью наставлять человека на путь истинный и преодолевать стихийные порывы. Де Сод, напротив, считал, что человек не располагает каким-то исключительным природным материалом. Он изначально вовсе не добр и не разумен, в нем силен голос страсты.

Но должен ли человек устремляться к прироле? Ведь именно в ней истоки многих и неого желаний и вожделений. Природа жестока, кровожадна и пропитана духом разрушения. Человек вовсе не раб природы. Он призван вырвать у природы собственную свободу и обернуть ее против нее же. Человек, следова-

тельно, не обязан подчиняться естественному порядку, поскольку тот ему совершенно чужд. Индивид свободен в собственном нравственном выборе, который никто не вправе ему навязать.

Похоже, здесь заложено противоречие, С одной стороны, согласно маркизу, человек независим от природы; с другой стороны, из множества путей он выбирает именно тот. который через подражание природе ведет к преступлению. Отчего так происхолит? Сам маркиз де Сад никогда не думал отрекаться от природных наслаждений. Обращение к естественному порядку вещей нужно было ему лишь для того, чтобы обвинить законы, предлагаемые обществом, в искусственности. Де Сад писал: «Все эти обязанности мнимы, поскольку условны. Полобным образом человек приспособил законы к своим ничтожным знаниям, ничтожным хитростям и ничтожным потребностям... Глядя на Природу, нетрудно понять, что все наши учреждения. сравнительно с нею, настолько низки и несовершенны, насколько законы общества слепцов — сравнительно с нашими законами».

В своих размышлениях о природе любовного наслаждения, его проявлениях де Сад указал на весьма значимые для человека формы сексуального поведения. О них уже в нашем столегии писали какие крупные психоаналитики, как З. Фрейд и Э. Фромм. В частности, З. Фрейд отметил, что сексуальность большинства мужчин содержит примесь атрессивности, склонности к насильственному преодолению сопротивления. Понятие садизма в таком случае обозначает активную и насильственную установку по отношению к тому, на кого направлена эта сексуальность.

Парадоксально, но возрождение имени де своязано с творчеством французского поэта Г. Аполлинера. Именно Аполлинер, удрученный бесчеловечностью окружающего мира и тоскуя по гуманизму, усмогрел в наследни маркиза вызов господствующей морали. Так или иначе, но есть правда в словах французского писателя и философа А. Камю: «С де Сада начинается современная история и современная пателия». Без пизмологических протубераниев садама вряд ли можно понять этот жестокий век. Без низменных спрасты, замещанных на жестокости и крови, исльзя разгадать и современную тра-гедию человечества. Кстати, несколько лет назад итальянский режиссер П. Пазолини поставил фильм «120 дней Содома». Кощмары, описанные де Садом, оказались в известной мере похожими на катастрофы нашего века. Стоило только монстров маркива переодсть в черные мундиры СС...

П. С. Гуревич

МАРКУЗЕ (Marcuse) Герберт (1898—1979) — немецко-американский философ, социолог и социальный психолог. Доктор философии (1922), профессор Колумбийского; Гарвардского, Калифорнийского университетов и университета в Сан-Диего "(Калифорния, 1965—1979), Один из основателей Франкфуртского института социальных исследований и социальной философии Франкфуртской школы.

Изучал философию и экономику в Берлинском и Фрейбургском университетах. После завершения учебы занимался различными философскими исследованиями, в том числе по марксистской философии истории. С 1927 сотрудничал с Э. Гуссерлем и М. Хайдетгером. В 1932 опубликовал работу «Онгология Гетеля и основные теории историчности». Приступил к разработке собственной версии критической теорий буржуазного (индустриального) общества. В 1933 работал в Институте социальных исследований (Франкфутут), где сотрудничал с Т. Адорно, М. Хоркхаймером и до.

В 1933, после прихода к власти нацистов, эмигрировал вначале в Швейцарию (Женеву), а в 1934— в США. Преподавал в Колумбийском университете (Нью-Йорк) и др. В 1939—1945 работал в информационных орга-

нах "Управления стратегической разведки США. В 1941 опубликовал книгу «Разум и революция. Гегель и становление социальной гориц», в которой критиковал нацистскую интерпретацию философии Г. Гегеля. В 1951—1953 работал в Колумбийском и Гарвардском университетах, в том числе в «Русском исследовательском центре».

В 1955 опубликовал книгу «Эрос и цивилизация. Философское исследование учения Фрейда» (в нем. изд. 1965 - «Структура инстинктов и общество»), в которой изложил оригинальные философско-социологические идеи фрейдомарксистского толка. Предлагая современное философское толкование взглядов З. Фрейда, признал психоаналитическую идею о детерминации культуры архаическим наследием, но утверждал, что прогресс все же возможен при самосублимации сексуальности в Эрос и установлении либидозных трудовых отнощений, в общем понимаемых как социально полезная деятельность, не сопровождающаяся репрессивной сублимацией. Движение в этом направлении, по Г. Маркузе, предполагает преодоление прибавочной репрессии (дополнительного подавления), порождаемой преимущественно современными формами производства и отчужденного труда. В связи с этим придавал больщое значение превращению труда в свободную игру человеческих способностей. Исследовал происхождение и диалектику репрессивной цивилизации, но в отличие от З. Фрейда, считавшего, что репрессивный характер цивилизации не может быть изменен без катастрофических последствий, призывал к преодолению репрессивного изобилия и формированию нового мира человека, соответствующего его жизненным инстинктам. Предложил версию нового понимания принципа реальности и исследовал возможности развития инстинктов в направлении нерепрессивной цивилизации.

Развивая учение 3. Фрейда, сформулировал и развил идеи о полиморфной сексуальности, прибавочной репрессии, принципе произ- 271 -

водительности, самосублимировании сексуальности и др.

В 50-70-х годах работал профессором Калифорнийского университета и университета в Сан-Лиего. Одновременно занимался исследованием различных, преимущественно философских проблем. Получил широкую известность как автор понятий и концепций «олномерного человека» и «олномерного обшества», изложенных в книге «Одномерный человек. Исследования по идеологии развитого индустриального общества» (1964). Утверждал, что современная идеологизированная индустриальная культура, главным образом в лице изготовителей политики и их наместников в сфере массовой информации, интегрирует любую оппозицию и альтернативы и формирует «одномерное мыпиление и поведение людей». В силу этого в современном индустриальном обществе появился новый массовый тип «олномерных» люлей. утративших способность социально-критического отношения к жизни и ориентированных на потребление и автоматический конформизм. Констатировал, что революционная инициатива переходит к различным «avrсайлерам». Полагал, что началом и лвижущей силой социальных изменений должен стать «Великий отказ» от тралиционных ценностей. перерастающий в культурную революцию, обеспечивающую обретение новой чувственности и освобождение людей от тотального контроля.

В ряде книг, в том числе «Психоаналия и политика» (1968), «Эссе об освобождении» (1969) и др., критиковат современное индустриальное общество за его сверхрепрессивность и распространение ложных потребностей.

Идеи и концепции Г. Маркузе были использованы в качестве теоретического фундамента движения «новых левых» во 2-й половине б0-х годов, которое ориентировалось на стотальную» революционную войну против репрессивной культуры и всего капиталистического общества. В 1972 в работе «Контрреволюция и бунт» Г. Маркузе откорректировал свои концепции и дистанцировался от леворадикального лвижения.

Автор книг «Советский марксизм. Критическое исследование» (1958), «Культура и общество» (1965), «Идеи к критической теории общества» (1969), «Эстетическое измерение. К критике марксистской эстетики» (1977) и др.

В. И. Овчаренко

Маркузе Герберт — немецко-американский философ и социолог, теоретик неофрейдизма. Один из лидеров Франкфуртской школы социальных исследований.

Родился в Берлине в еврейской семье. С 1917 по 1918 член социал-демократической партии Германии. Философию и социологию изучал в Берлинском и Фрейбургском университетах. С 1933 сотрудничал в Институте социальных исследований во Франкфуртена-Майне, а затем в Колумбийском университете (Нью-Йорк) с Т. Асронь М. Корксаймером, Э. Фроммом. После прихода к власти в Германии нацистов эмигрировал сначала в Швейцарию (Женева), затем в США.

С 1942 по 1950 работал в разведывательных службах США, участвовал в проведении
военных стратегических исследований. С
1951 преподават философию и социологию в
Колумбийском университете и одновременно
занимался изученим советского марксизма в
«Русском исследовательском центре» пра
Тарвараском университете. Позже в должности профессора политических наук работал в
Калифорнийском университете. Неоднократно совершал пользовавшиеся большой популярностью поездки с лекциями по ряду европейских стран.

П. Маркузе считается одним из ведущих теоретиков «контркультуры», оппозиционного в 60-х годах движения «новых левых». Принимая активное участие в разработке леворацикальных илей «критической теории» и «одномерного человека».

В 50—60-х годах Г. Маркузе обратился к изучению философских и социокультурных аспектов психоапализа З. Фрейда. Именно в тот период вышли из печати его известные работы «Эрос и цивилизация. Философское исследование учения З. Фрейда» (1955) и «Пеихоанализ и политика» (1968).

Психопализ интересовал Г. Маркузе не как метод и техника лечения неврозов, а как сугубо философская, «метапсихологическая» дисциплина, способная объяснить положение человека в современном мире, наметить пути его гуманизации. Этим определялась и основная цель его работы «Эрос и цивилизация» — способствовать развитию философии лецхо-анализа. По мнению Г. Маркузе, З. Фрейд разработал такую теорию лецхиш человека (в терротом смысле «1ских» логион»), которая позволяет считать основоположника лецхоанализа «представителем великой философской тращиции».

Г. Маркузе не стремился «улучшить» или «исправить» концепции З. Фрейда. Он видел свою задачу в том, чтобы выявить их специфический, зачастую скрытый и неявный, философский и социокультурный смысл. Реконструируя фрейдовскую философию культуры, он обратился к анализу постоянно возобновляющегося в ходе истории конфликта между репрессивной цивилизацией и «естественной» природой человека, между «принципом реальности» и «принципом наслаждения». Наряду с «основной репрессией», выражением которой служит фрейдовский «принцип реальности», Г. Маркузе ввел в структуру психоаналитической философии и социологии такие понятия, как «дополнительная репрессия» (ограничения, налагаемые на человека политической властью), «принцип производительности» (господство одних групп людей над другими, отчужденный труд), «нерепрессивная цивилизация» (общество будущего, когда ментальные силы Эроса одержат победу над репрессией и инстинктом смерти).

Главным в маркузеанском понимании

«Эроса и пивилизащии» является вопрос о том, возможно ли такое разумнюе, цивилизованное устройство общества, в котором удовлетворение потребностей человека не влекло бы за собой «дополнительную репрессию» и отужденный груд. Такое устройство общества, считал Г. Маркузе, возможно лишь в том случае, если будут преодолены не только рабский, отужденный груд, по и всевояможные репрессивные ограничения сексуальности. А для этого необходимо освобождение сублинированной сексуальной энергии, ес трансформации в Эрос, что приведет к «новой чувственности», к отмене репрессивного контроля разума над чувством.

Эту ключевую илею своей концепции философии ласхомалила Г. Меркузе обосновывал, ссылаясь на историко-философскую традицию Запада, эстетические учения А. Баумгартена, И. Канта и Ф. Шиллера, в которых важная роль отводится основанной на свообдной игре воображения «нерепрессивной культуре», доказывается необходимость освобождения культуры от тирании разума и утверждение силы эстетического чувства.

Такая установка Г. Маркузе сформировалась в ходе его полемики с представителями «ревизионистских школ неофрейдизма», превративших психоанализ в разновилность илеологии. Он считал концепцию общества и культуры З. Фрейда, выводящую социальнорепрессивный контроль из биологической инстинктивной природы человека, гораздо ближе к истине, чем идеологизированные «динамические социологические концепции, отстаиваемые ревизионистами». Главный пафос маркузеанской критики «реформированного психоанализа» состоял в том, что его лидеры, и особенно Э. Фромм, отошли от фрейдовского «биологизма» и тем самым разрушили глубинные основы психоаналитической теории. Эта критическая направленность размышлений Г. Маркузе об идеях неофрейдизма сохранилась и в его более поздней работе «Психоанализ и политика», опублико-

ванной в конце 60-х годов. Фрейдовская теория бессознательного выступила здесь в качестве своеобразного инструмента понимания тенденций развития политической жизни обшества. С помощью психоанализа Г. Маркузе объяснял механизмы зарождения и развития социального угнетения, тоталитарных режимов, политического господства, манипулирования людьми, контроля и лидерства. Много и пространно он рассуждал об опасности деструктивной энергии инстинктов в современном мире. Вместе с прогрессом культуры возрастает общий объем агрессивной энергии. Она-то и прорывается в мировых войнах. массовых истреблениях люлей, политических убийствах, росте преступности, террористических акциях. Для того чтобы поставить предел этой энергии, необходим, по мнению Г. Маркузе, баланс, равновесие двух противоположных инстинктов, Эроса и Танатоса. Установление такого баланса он связывал с образованием в будущем «нерепрессивной цивилизации», управляемой жизненной энергией любви.

Свои надежды на разрешение данной проблемы Г. Маркузе связывал с возникновением в будущем такой ситуации, когда труд человека станет і ничем не обремененной игрой, источником радости и непрерывного наслаждения человека. Всдед за К. Лоренцем и И. Хейзинги он интерпретировал игру как естественное проявление свободы человека, как источник и конечную цель развития культуры.

М. С. Кельнер

МАСЛОВА Ирниа Игоревна (р. 1965) — росеийский психиатр и психоаналитик. Кандидат медицинских наук (1994). Секретарь Российской психоаналитической ассоциации (1988—1995). Секретарь Русского психоаналитического общества (с 1995). Член редакционной коллегии журнала «Психоаналитический вестник» (с 1997).

Окончила лечебный факультет 2-го Мос-

ковского медицинского института (1989) и аспирантуру по псиматрической эндокринологии (1994) Московского научно-исследовательского института психиатрии. После специализации по психиатрии (1990) в 1-й психиатрической больнице им. П. П. Кащенко (ныне — им. Н. А. Алексеева) работала врачом-психиатром в 4-й психиатрической больнице им. П. Б. Ганнушкина (1990—1994).

С 1994 науч. сотрудник отдела психиатрической эндокринологии Российского государственного центра психиатрии и наркологии.

С 1987 сотрудничает с Московским городским психоэндокринологическим центром, на базе которого формировались и
функционируют новые российские психоаналитические оргструктуры. В 1994 окончила
двухгодичный курс обучения психоаналитической психотерапии под руководством члена
Британского психоаналитического общества
Ш. Фитикералыд. В 1994 процла обучение в
летней психоаналитического общества
ин.). С 1996 преподает практику и технику
психоаналита катемирами гуманитарных исследований (Москва).

демии гуманитарных исследовании (Москва). Автор статей по психоэндокринологии, психотерапии и др.

В. И. Овчаренко

МАССОВАЯ ПСИХОЛОГИЯ — совокупность настроений, эмоций, реакций, принятых в обществе архемимое и образиов поведения, существующих внутри стихийно возникших или искусственно созданных скоплений плодей. Феномены массовой психологии привлекли внимание психоаналитиков своим поразительным сходством с некоторыми невротическими переживаниями и симптомами человека. З. Фрейд показал нивелирующее влияние массы, возможность появления массовых истерий, панических осотояний, массовых галлюцинаций. К. Г. Юне расценивал приход к власти фашистов в Германии как разновидность массового психоза, вестушего к преступлению. В. Райх называл поразивший массы фашизм «эмоциональной чумой».

Олна из основных идей 3. Фрейда при объяснении массовой психологии состояла в том, что повеление человека в толпе полвергается определенным регрессивным изменениям: сокращается сфера его сознания, утрачивается идентичность и самотождественность, возрастает роль аффективных бессознательных влечений; происходит регресс к более примитивной душевной деятельности. которая обнаруживается у дикарей или детей. Масса импульсивна, изменчива и крайне возбудима, выступает как «ожившая первобытная орда». Особое внимание создатель психоанализа обратил на такое свойство «психологической массы», как безусловное ее подчинение вождю, авторитету сильной личности, чэн и до эт

Сущность массовой психологии, ес свойсть и закономерностей развития следует искать, по 3. Фредду, в глубинах либидной энергии, в цементирующем влиянии Эроса. Люди объединяются в группы и сообщества прежде всего на основелобем. Наиболее характерными примерами таких массовых образований родоначальних психоапализа считал церковь и армию, в которых насаждается один и тот же архетии: имеется верховный властитель, любиций каждого члена массы равной отеческой алборам.

Используя психоанализ в сфере массовой психологии, 3. Фрейд показал, что социальные чувства, эмощии возникают и формируются в массе на основе особого механизма аффективной связи, уполобления членов группы с вождем, сделавших его «идеалои-Я». Все члены массы страстно ищут авторителя, получинения, неограниченной власти изд собой. Напрашивается прямая аналогия между фрейдовкой трактовкой вождя и массы и существовавших длительное время в российском обществе представлений об И. В. Сталине как чотце наролов».

Как отмечал Э. Фромм, находясь в массе,

человек проникается только животной симпатией, «теплом стойла», а не настоящей человеческой *побовыо*, предполагающей в качестве своего основного условия свободу и независимость.

Исследуя с позиций психоанализа проблемы массовой психологии. З. Фрейд выдвинул ряд плодотворных идей и гипотез. Он обратил внимание на то, что психология массы - это превнейшая человеческая психология, своими корнями уходящая в первобытную орду, и что вождь массы представляет собой подобие первобытного отца, которого масса боится и которому жаждет подчиняться. Основатель психоднализа выявил важные психологические механизмы всеобщего послушания человека в толпе. В частности, он подметил тот реальный факт, что человек массы теряет ощущение ответственности за совершаемые поступки, которые подменяются вселозволенностью силы и агрессивностью.

К особой разновидности массово-психологических явлений психоанализ относит «массовую психологию фашизма» (термин В. Райха). Э. Фромм и В. Райх рассматривали фацизм не столько как политический, сколько как особый массово-психологический феномен, возникший в результате неспособности масс к своболе, «бегства от свободы», Выдвинутые ими утверждения о боязни человеческой массы свободы и ответственности, ее патологическом страже перед ними, подчинении вождю, сильной личности, были навеяны фрейдовской парадигмой о происходящем в массе регрессе психической деятельности к более ранним ступеням человеческого общества. Масса - это всегда явление анонимное, деградирующее, регрессивное, возвращающее человека к стадным инстинктам первобытной орды. Говоря о неспособности масс к свобопе. Э. Фромм и В. Райх одновременно считали, что в определенных исторических условиях, когда будет устранено сексуальное подавление, «биопатичные» и послушные массы

начнут обретать подлинную свободу. Произойдет «переструктурирование характера человеческой массы».

М. С. Кельнер

МАСТУРБАЦИЯ (от лат. manusturbo - натирание, трение + sturpum - посредством + тапи руки) — использование себя в качестве объекта эротической стимуляции и удовлетворения. Чаще самоудовлетворение достигается путем искусственного раздражения эрогенных зон (чаще собственных половых органов), хотя практикуется и взаимная мастурбация (например, между гомосексуалистами), Так как имеется много способов самоудовлетворения, не обязательно включающих использование руки (мастурбация без трения), то данный термин является неадекватным. Синонимом служит «онанизм» (по имени библейского персонажа Онана, который, предположительно, занимался мастурбацией).

Американский сексопатолог Ф. Каприо разделяет мастурбационные действия на «нормальные» и «невротические». К «нормальным» мастурбационным действиям он относит физиологическое ослабление сексуального напряжения в период детства и юности; умеренную мастурбацию, осуществляемую неженатыми лицами; мастурбацию за неимением лучшего, когда коитус недоступен (заместительную мастурбацию), и практикуемые среди пар мастурбационные действия, к которым прибегают по общему согласию для того, чтобы увеличить сексуальное наслаждение каждого партнера (в качестве случающегося время от времени предпочитаемого отхода от общепринятого коитуса). К «невротическим» мастурбационным действиям относятся такие действия, которые влекут за собой душевные конфликты, возникающие вследствие чувств вины и приводящие в результате к психосоматическим расстройствам; либо действия, которые ведут к сексуальным преступлениям, наказуемым законом. К такого рода действиям относятся; чрезмерная или

навязчивая мастурбация; мастурбация среди женатых пар, которые предпочитают ее колтусу; мастурбационные действия, вовлекаюцие в себя детей (педофилия); и совместная мастурбация с липом собственного пола (гомосексуализм).

Выделяют несколько типов мастурбации: а) допубертатный (мастурбация раннего возраста). Чаще всего допубертатная мастурбация провоцируется или естественной исследовательской деятельностью ребенка, или механическим раздражением гениталий тесной одеждой, или действиями родителей, которые по незнанию шекочут и целуют эрогенные зоны ребенка, или же раздражением промежностей глистами-острицами: б) пубертатный (мастурбация периода юношеской гиперсексуальности). Представляет собой суррогатное средство, позволяющее снять или смягчить проявления физиологического дискомфорта, которые порождаются биологической потребностью, не находящей адекватного удовлетворения. Ввиду того что негативные переживания подростка по поводу мастурбации гораздо опаснее самой мастурбации, совершенно недопустимо стыдить и стращать его. Суровое осуждение мастурбании как греховного или вредного акта имеет тенденцию лишь делать ее более эротической и в конечном счете создает серьезную проблему как для человека, так и для общества; в) заместительный возникает после начала половой жизни в связи с нерегулярностью половых отношений или неудовлетворенностью ими (чаще наблюдается у женщин). Женщины, которых сексуально не удовлетворяют их мужья, часто прибегают к мастурбации как к выходу для своих запретных сексуальных энергий и, находя удовлетворение таким образом, теряют интерес к половым отношениям, а в результате мужья начинают обвинять их в «холодности»: г) навязчивый (заменяет собой нормальное желание коитуса). В таких случаях человек должен проконсультироваться у психиатра; л) взаимный (у гомосексуалистов); е) психический (фантазии на сексуальные темы приводят к переживаниям оргазма без мастнурбащи и любых других манипуляций). Некоторые женщины испытывают оргазм, страстно цедуя своего воалюбленного в губы. Другие испытывают эквивалент «мокрого сна», обычного для мужчин, во время сноваденый о физической близости с воображаемым любовником. Такие психические оргазмы для женщин не редкость.

Большинство мужчин, если случается любой срыв в сексуальном плане (чаще всего ситуативный), относят этот срыв к патологии, вызванной «грехами молодости». Общим заблуждением является также то, что наилучшее здоровье достигается посредством сексуального воздержания. Как установили психиатры, воздержание во многих случаях ускоряет развитие невроза или психоза. З. Фрейд обнаружил, что мастурбация представляет собой разрядку любой разновидности сексуального компонента и любого вида фантазии. который могли породить такие компоненты, Ф. Каприо в своей работе сталкивался с пациентами, страдавшими от невроза навязчивых состояний, который возникал в результате конфликтов, связанных с подавлением желания мастурбировать. В действительности мастурбация становится проблемой лишь тогда, когда имеет навязчивый характер и заменяет собой нормальное желание коитуса. В таких случаях человек должен проконсультироваться у психиатра.

В. В. Старовойтов

МЕДВЕДЕВ Владмимир Александрович (р. 1960) — российский философ, психологи и психоаналитик. Заместитель директора Восточно-Европейского института психоанализа (Санкт-Петербург). Соучредитель и президент Профессионального психоаналишического общества (Санкт-Петербург).

Окончил философский факультет Ленинградского государственного университета (1983), аспирантуру философского факультета того же университета (1991) и Восточно-Европейский институт психоанализа (1994).

С 1994 работает в Восточно-Европейском институте психоанализа. Разработчик ряда лекционных курсов по различным проблемам классического и современного психоанализа. С 1994 организатор и постоянный ведущий публичных психоаналитических лекций и семинара по прикладному психоанализу.

Автор ряда статей по философской антропологии классического *психоанализа*, истории и теории *психоанализа*.

В. И. Овчаренко

МЕСМЕР Фращ-Антон (1734—1815) — доктор медицины Венского университета, автор теории чуниверситетского флюнда» и нового метола лечения, который он назвал магнетизмом. С его именем связано появление психотерапии как особой профессии, отличной и от официальной медицины, и от народного целительства.

Ф.-А. Месмер родился в Ицнанге на Боденском озере, затем для получения образования переехал в Вену. Здесь он стал доктором философии и теологии, начал изучать право, а в 1766 получил степень доктора медицины. Интересы Ф.-А. Месмера были чрезвычайно широки: он с увлечением следил за новейщими в то время открытиями в области физики, химии и математики. Кроме того, в его доме проходили музыкальные вечера, сам он посещал концертные залы Вены, где выступали с концертами Й. Гайди, В. А. Моцаот, Л. ван Бетховен.

В 1774 Ф.-А. Месмер познакомился с необычным методом лечения — прикосновением магнитом к телу больного. Испробовав этот метод в собственной врачебной практике и убедившись, к своему немалому удивлению, в его эффективности, ученый решил найти для него научное объяснение. Он вспомнил о своей докторской диссертации, написанной под влиянием средневековых трактатов по астрологии — о воздействии зведи и планет на жизнь человека, на его душу и тело. Ф.-А. Месмер утверждал, что существует некая таинственная сила, которая пронизывает всю вселенную и действует на все физические тела — от галактик и планет до каждой клеточки человеческого тела. В диссертации он назвал ее «флюидом», но теперь нашел более точное слово для ее обозначения — магнетизм.

Ф.-А. Месмер начал активно использовать этот метод лечения в своей врачебной практике. Суть лечения состояла в том, что при помощи магнитов он проделывал пасы над телом больного и тем самым перераспределял в нем магнетическую энергию. Заболевание, по мнению Ф.-А. Месмера, возникает в случае неправильного распределения этой энергии в теле человека (где-то она концентрируется в избыточных дозах, где-то ее явно недостает), поэтому для исцеления от недуга ее необходимо гармонизировать, равномерно рассредоточить по всему телу. Однако ученый-практик не нашел признания в родной стране, он был изгнан из Австрии за излишне смелые, воспринимавшиеся как «ненаучные» метолы лечения. Ф.-А. Месмер переехал в Париж и был приглашен ко двору Людовика XVI. Там ему сопутствовал успех, его учение стало чрезвычайно популярным, король предоставил ему олин из своих замков для лечения больных

В те годы Ф.-А. Месмер сделал еще одно дивительное открытие. Однажды его пригласили к одной чрезвычайно знатной особе провести сеанс лечения, но вдруг, находясь уже в ее доме, Ф.-А. Месмер обнаружил, что оставил дома магниты. Объявить о своей забывчивости и отменить визит было крайне неловко, поэтому он решил попробовать провести сеанс без магнитов. И... неожиданно для себя обнаружил, что сеанс закончился успешно! Так Ф.-А. Месмер пришел к выбоду, что сам человек обладает целительной силой. Кроме того, из книг средневековых рачечателей он знал о той немаловажной роли, которую играет вера, а именно доверие к врачу и его методам лечения, в выздоровлении больного.

Магнетические сеансы Ф.-А. Месмера вошли в молу в среде парижской аристократии. Ф.-А. Месмер понимал, что его лечение во многом основано на вере, и потому придавал большое значение созданию особого ритуала, магической церемонии во время сеанса. Надо сказать, все его сеансы проходили в таинственной, мистической атмосфере и чемто напоминали театральное лейство. Уже само помещение действовало на посетителей тревожно и возбуждающе: окна были затемнены занавесами, тяжелые ковры приглушали звук, символические звездные знаки и отражавшие их зеркала притягивали внимание и будоражили воображение. В центре зала стоял «ушат здоровья» - большой чан с водой, вокруг которого, затаив дыхание, сидели пациенты, ожидая прихода целителя. По специальному сигналу они образовывали «магнетическую цепь», касаясь друг друга кончиками пальцев. Наконец, появлялся Ф.-А. Месмер в длинной фиолетовой мантии. с железным жезлом в руке... Он шел от пациента к пациенту, совершая возле каждого из них таинственные манипуляции. Напряжение постепенно нарастало, и наконец наступал «криз» - массовое выплескивание эмоций, напоминавшее бещеную вакханалию. Одни с закатанными глазами извивались на полу, другие произительно хохотали, кричали или плакали, третьи носились по залу в дикой пляске...

Ф.-А. Месмер объяснял необходимость таких эмоциональных эвыплесков» своей знаменитой теорией кризов. Он утверждал, что болезнь должна быть доведена до предела и лишь после этого она может быть преодолена. Позже его открытие нашло свое отражение в психоаналитических теориях о необходимости отреатирования эмоций. Психоаналитик возвращает своего пациента в ту ситуащию (чаще весто это ситуация из его детства),

MET

когда он получил травму (физическую или психологическую), послужившую причиной заболевания. После того как пациент «даст волю чувствам», т. е. позволит себе выразить по возможности все переживания по поводу этой ситуации, он способен справиться со своей болезныю.

Популярность Ф.-А. Месмера возрастала с молниеносной быстротой. Парижское дворянство, придворные круги, королева Мария-Антуанетта - все были в восторге от «божественного немца», и каждый почитал за честь посетить его сеанс магнетического лечения. Когда Ф.-А. Месмер появлялся на улице, вокруг него собирались толпы страждущих, желавших прикоснуться к его одеждам и получить исцеление. Увы, столь бурный успех имел свою оборотную сторону: и сам Ф.-А. Месмер, и его новый метод лечения стали предметом моды, а значит, и светских сплетен. Скучавшие вельможи все чаще заводили споры о магнетизме, о его пользе и возможном вреде. Открытие  $\Phi$ .-А. Месмера и его сеансы начали обрастать самыми нелепыми слухами и небылицами, и в конце концов король Людовик XVI, не терпевший никаких беспорядков и нарушения спокойствия, дал предписание Академии и Обществу врачей немедленно назначить комиссию для официального исследования магнетизма. И в 1784 Академия Франции вынесла свой приговор: магнетизма не существует, все яркие переживания пациентов вызваны исключительно силой воображения и потому крайне опасны. Ученые мужи не смогли признать наличие целительной силы в самом человеке. Лишь спустя сто лет французский врач Ж. Шарко познакомил: Академию с гипнозом, и только после этого она признала возможность непосредственного воздействия одного человека на другого. Спустя еще несколько десятилетий основатель психоанализа З. Фрейд возвестил о возможности *трансфера* — перенесения психической энергии пациента вовне, в частности на врача.

Вклад Ф.-А. Месмера в создание «фундамента» современной психограпии трудно переоценить. Однако векоре после заключения Академии о возможных вредоносных последствиях магнетического лечения его имя было предано забению. Ф.-А. Месмер вернулся на родину, к Боденскому озеру, где и провел остаток своих дней. Здесь он продолжал научные опыты и врачебную практику, сохраняя верность своему призванию. Лишь иногда он рассказывал своим немногочисленным друзьям о былой ставе.

В период наивысшей популярности магнетизма Ф.-А. Месмер опубликовал в Париже «Трактат об открытии животного магнетизма» (1779), в котором доказывал, что его метол имеет научную основу, а вовсе не является данью моде или светским развлечениям. Сейчас в психотерапии, как таковой, магниты и другие дополнительные средства не применяются. Существуют методы лечения и диагностики заболеваний при помощи рук, с использованием воды, огня или растений и минералов, но это - область «народного целительства», «магии», «экстрасенсорики», но не психотерапии. Применение магнитов и т. п. средств сегодня есть не развитие идей Ф.-А. Месмера, а скорее использование древних традиций магии и шаманизма.

С. В. Маслова

МЕТАПСИХОЛОГИЯ (от греч. meta — после, за, через, над + психология — наука о психике) — 1) в буквальном и наименее распространенном значении: теория (или система), предметом исследования которой является теория психологии (и/или системы и понятия психологии):

- введенное З. Фрейдом понятие, которым он на протяжении ряда лет называл свою психоаналитическую теорию;
- в наиболее распространенном смысле — термин 3. Фрейда для обозначения психоаналитической психологии, описывающей

психические процессы в динамическом, топическом (топографическом) и экономическом (энергетическом) отношениях;

4) в психоаналитической традиции понятие «метапсихология» зачастую используется как синоним понятий «общая теория», «психоаналитическая теория», «теория (учение) 3. Фрейда» и до.:

5) в современном психоанализе метапсихология понимается и трактуется преимущественно как минимальное количество допущений, на которых основывается система психоаналитической теории (Л. Рапапорт и др.), или как совокупность различных точек эрения и подходов, комплексное и корректное использование которых позволяет понимать психические события и импульсы, инициировавшие их (Р. Гринсон и др.).

Современная психоаналитическая метапсихология включает в себя 6 планов анализа психических явлений: динамический, топический, экономический (энергетический), тенетический, которые ввели Г. Гартман, Е. Крис, Р. Левенштейн и др., структурный, введенный Дж. Арлоу, С. Бренером, Д. Рапапориюм и др. и адаптивный (ввели Рапапория, Партманн и др.).

В. И. Овчаренко

МЕТОД СВОБОДНЫХ АССОЦИАЦИЙ (от аат. associatio — соединение, присоединение) — метод психоанализа 3. Фрейда, предполатающий использование исследовательского, диагностического и терапевтического приемов.

Включает применение феномена ассоциативности мышления для познания глубинных (преимущественно бессознательных) психических процессов и явлений и употребления полученной информации с целью коррекции и лечения функциональных расстройств исихики благодаря осознанию пациентами причин, источников и характера их проблем.

Особенностью метода свободных ассоциа-

иий является совместная, осознанная и целенаправленная борьба психоаналитика (врача, психотерапевта) и пациента против состояния психического дискомфорта или заболевания. Метод свободных ассоциаций применяется в холе сеанса психоаналитической терапии, во время которого между пациентом (лежащим на кушетке) и психоаналитиком (сидящим у его изголовья таким образом, чтобы пациент не видел выражения его лица) происходит доверительная беседа о жизни и самочувствии пациента в различных ситуациях бодрствования и сна. Непременным условием этой беседы является открытость пациента, который должен свободно, не считаясь ни с какими ограничениями, высказывать все то, что ему приходит в голову. Психоаналитик же предпринимает целенаправленные усилия для преодоления бессознательного и сознательного сопротивления пашиента.

В процессе беселы пациент в силу ассоциативности мышления, сам того не осознавая, «проговаривается», т. е. спонтанно произносит фразы и слова, прямо или косвенно указывающие на невольно возникающие (и часто доминирующие) мысли. Осуществляемый по определенной методике анализ этих мыслей и ассоциаций указывает на причину, источник и характер заболевания или тревоги. При этом в качестве дополнительных маркеров для психоаналитика выступают темы разговора, темп речи, лексика, ослышки, оговорки, заминки и т. д. После анализа свободных ассоциаций и выявления сути расстройства или заболевания психоаналитик объясняет пациенту сущность его проблем и помогает ему осознать бессознательные причины его страданий, их реальное содержание и поллинную ценность. Осознание этих моментов пациентом влечет за собой соответствующий терапевтический эффект.

Использование метода свободных ассоциаций, независимо от профессиональной квалификации психоаналитика, само по себе обладает определенной психотерапевтической ценностью, поскольку позволяет пациенту рассказать о своих страданиях, поделиться ими и тем самым обпетчить их.

С момента разработки метода свободных ассоциаций является основным методом психоаналитической терапии.

Впервые З. Фрейд применил метод свободных ассоциаций в 1896, который и считается голом создания психодиация.

В. И. Овчаленко

МЕБИУС (Mobius) Пауль (1853—1907) — немецкий невропатолог, клиницист и деятель санаторной медицины. Создатель и автор серии патобиографий (патографий), преимущественно аналитических жизнеописаний выдающикся подей осуществленных с позиший психопатологии и медицинской психоло-

Занимался терапией и исследованием различных пограничных состояний. Опубликовал ряд работ по проблемам паралича: мигрени, базедовой болезни и др. Внес значительный вклад в организацию санаторного лечения в Германии. Практиковал и пропагандировал привлечение к трулу как основной метод терапии различных функциональных нарушений психики. Осуществил подразделение этиологических факторов (причин и условий возникновения болезней) на экзогенные (внешнего происхождения) и эндогенные (внутреннего происхождения). Подчеркивал роль представлений в происхождении истерии, отстаивал идею о том, что истерические симптомы имеют психологическую приролу. Олнако полагал, что на основе психологии невозможно создать эффективные метолики для лечения истерик.

Значительное внимание уделил исследованию проблем творчества, в том числе художественного. Сформулировал и развил коннепцию «выдающегося детенерата как творческой личности». Выделил и создал патобиографии (патографии) как специфическую

разновидность научных исследований человеческой жизнедеятельности.

Автор патографий И. В. Гете, Ж.-Ж. Руссо, А. Шопенгауэра, Р. Шумана и др.

В. И. Овчаренко

## МИКРОПСИХОАНАЛИЗ (от греч. micros—малый + психоанализ)— направление современного психоанализ, представляющее собой неоднородную совокупность модифицированных идей 3. Фрейда, некоторых фрагментов молекулярной билогии, атомной физики, астрономии. психотерапевтических кон-

ванных илей З Фрейда, некоторых фрагментов молекулярной биологии, атомной физики, астрономии, псикотерапевтических концепций, метода, методики и специфической техники, ориентированных на постижение основ и эволюции психоматериальных явлений и активное использование различных (преимущественно мальку) биографических материалов пациентов в процессе врачевания. Как направление микропсиховальная сфор-

как направление микропсихоанализ сформировался в середине 50-х годов XX в. в результате деятельности итальянского психоаналитика С. Фанти и его последователей.

В концептуальном плане микропсихоанализ придает особое значение интерпретации человека (его тела, духа и деятельности) как попытки, состоящей из постоянных и разнообразных попыток, в силу чего сама попытка осуществления чего-либо принимается в качестве универсальной, нейтральной психодинамической единицы и микродетали жизни. При этом попытки интерпретируются как произвольные и случайные психоматериальинстинкта попытки ные актуализации (ИДЭ), придающего человеку его сущность и обладающего соответствующей идэической энергетикой. Гибкое структурное образование нейтральных попыток, независимое от зависящего от них человека, содержит в себе различные бессознательные представления, оказывающие значительное влияние на лушевную жизнь и поведение человека.

Считается, что в качестве универсальной опоры попыток выступает психобиологическая пустота, являющаяся источником жизни, основой человека и причиной бессознательного страха. В энергетическом контексте большое значение придается установлению связи между имелинжими полытки (ИДЭ) и нейтральным динамизмом пустоты (ДНВ), обладающей определенным энергетическим потенциалом.

Одним из существенных элементов микропсихоаналия считается «микропсихоаналитический триптих», согласно которому три принципиально важных компонента индивида наследуются и в этом смысле не являются его «собственностью». К ним относят: 1) клетки и кровь; 2) имемикт попытки и его энергетический потенциал; 3) смоемдения, представляющие собой продолжение одного и того же сповидения, через которое проявляегся пскическая пустота.

Микропсихоанализ ориентирован на выявление, фиксирование и анализ попыток, в силу чего бессознательное не является конечной целью исследования и зачастую изучается как попытка или совокупность попыток.

В микропсиховиализе осуществлено увеличение продолжительности и частоты терапевтических сеансов (продолжительность одного сеанса около 3 часов) при их частоте не реже 5 раз в неделю. Общая продолжительность лечения — несколько междиев.

Микропсихоаналитические сеансы состоят из: практики свободных ассоциаций анализируемого (пациента) на материале его жизненного и текущего опыта (т. е. событий, случившихся после последнего сеанса микропсихоанализа), исследования широкого диапазона личных документов пациента (рододолочных аудиовизуальных материалов, планов квартиры и т. д.), изучения звукоаписи ссансов данного пациента (сделанной без его ведома), разнообразных контактов микропсихоаналитика и анализируемого (пациента) вне сеансов, частичного или полного анализа сго родственников, друзей и сослуживиев.

В 1973 была организована действующая

поныне Международная ассоциация микропсихоанализа (почетный председатель С. Фанти).

В. И. Овчаренко

МОИСЕЙ — быблейский персонаж, вождь, предводитель, законодатель и религиозный наставник древних евреев. Вывел евреев из египетского плена и даровал им новую монотенстическую религию — нудаизм. Психоанализ трактует жизнь Моисея как наполненный глубоким символическим смыслом «миф о герос».

Образ героя, совершающего подвиги и подваляющего страсти во имя своего высокого предназначения, играл важную роль в жизни и творчестве 3. Фрейда. В детские годы он готождествлял себя с известным карфагенским полководцем Ганнибалом, а в эрелом возрасте восхищался Моисееи, «указующим человечеству эсилю обегованную (покорение Оно нашим Я)». 3. Фрейд неизменно видел себя самого в ореоле не понятого окружением романтического героя.

. Стремление З. Фрейда к самоотождествлению с Моисеем нашло свое выражение в его известных работах «Моисей Микеланджело» (1914) и «Человек Моисей и монотеистическая религия» (1937, 1939). В первой из них З. Фрейд истолковал образ Моисея, несущий ему огромный психоэмоциональный заряд, как «воплощение высокого духовного подвига», «подвига подавления страстей». Во второй работе на основе изучения общирного документально-исторического материала, почерпнутого из Библии, мифологии, истории культуры, создатель психоанализа предложил собственную оригинальную трактовку мифа о Моисее. Он показал, что Моисея. египтянина по происхождению, легенда сделала героем, который вывел древних израильтян из египетского плена, дал им новые законы и новую монотеистическую (с единым Богом) религию.

3. Фрейд доказал, что библейский Моисей

был не евреем, а сгиптянином. Важным аргументом в пользу этой своей версии он считал то, что имя «Моисей» происходит от стипетского «Мозе» — дитя, входящее составной частью в такие имена фараонов, как Амос, Тутмос, Рамесс, Кроме того, 3. Орей установил явное сходство между «Моиссевой рединей» и учением египтянина Эхнатона, с именем которого связана первая в мировой истории попытка внедрения в жизнь идей монотензма.

Цель 3. Фрейда — не просто реконструировать исторические факты, связанные с исходом евреев из Египта под предводительством Моисея, но и показать, как из разрозненных племен сформировалась определенная социокультурная общность людей, сложился специфический характер еврейского народа; как этому способствовала новая религия иудаизма, возникшая подобно вспышке невроза. После длительного латентного (скрытого) периода она завладела еврейским народом и хранится им как самая прагоценная реликвия. Величие «Моисеевой религии», по мнению З. Фрейда, заключается именно в том, что она отвергает магию и мистику и ведет к высшей духовности, интеллектуализму и рашионализму.

Исходя из такой установки, создатель психоанализа выделил следующие черты созданной Моисеем религии: гордость и величие Богом, которого нельзя ни увидеть, ни наглядно изобразить; суровое осуждение любых видов магии и колдовства; отказ от идеи бессмертия луши и возможности загробной жизни. Приоритет разума над чувством, «всемогушества мысли» нал непосредственным восприятием расценивались З. Фрейдом как один из важнейших этапов на пути гуманизации, очеловечивания характера. А это, в свою очередь, связано с поворотом от матриархального общественного порядка (матриархата) к патриархальному (патриархату). Ибо разум, интеллект, по мнению З. Фрейда, выражают патерналистский (отцовский) комплекс, в то время как чувства, елечения, лежат в основе матриархального устройства жизни.

В книге Э. Фромма «Иметь или быть?» библейский Моисей предстает как герой, который отважился расстаться с тем, что у него есть, отказаться от собственности, от обладания и илит вперед, побеждая спрах. С этим персонажем Э. Фромм связывал один из аспектов своего учения о соотношении «принципа бытия» и «принципа обладания» человек должен оставаться самим собой, продуктивно использовать свои качества и потенщии, стремиться не к этоизму, власти и стяжательству, а к альтруизму, самоотдаче и самогожестрованию.

У каждой релиеш есть свои герои. Для Э. Фромма Моисей — герой иудаистской традиции, который не стращится подстерегающих его опасностей. Он является символом «приннипа бытия», отказа от обладания и утверждения жизни в противовее стремпению к разрушению, некрофилии, страху смерти. Бог поручил Моисею освободить евреев из плена рабства и увести их в пустыню. Пустына в концепции Э. Фромма — ключевой бытийный символ свободы человека, освобождения людей от всевластии отчуждения, выражение не связанной никакой собственностью, никакими идолами своболом и негазнениюм жизии.

М. С. Кельнер

МОСКОВСКАЯ МЕЖРЕГИОНАЛЬНАЯ ПСИХОАНАЛИТИЧЕСКАЯ АССОЦИАЦИЯ (ММПА) — добровольное обисственное межрегиональное объединение специалистов разных специального объединение специалистов разных специального исследования, возрождения и развития российской психоаналитической традиции, определения стратегии и тактики современных психоаналитических и исследований, координации деятельности с отечественными и зарубежными учеными и организациямии, концентрации учеными и организациямии, концентрации учеными и организациямии, концентрации учеными и организациямии, концентрации учеными правизациями, консованиями учеными и организациями, консованиями учеными и организациями, консованиями учеными и организациями, консованиями учеными и организациями.

литических движений и организации психоаналитического обучения и просвещения.

Организована в январе 1995 при Московком независимом институть экологии, конфликтологии и открытого образования (МНИЭКОО). С 1996 функционирует при Академии гуманитарных исследований (Москва, президент — X. Э. Мариносян).

В 1977 в ассоциации состояло около 150 членов (в том числе: Л. И. Бондаренко, А. В. Бруманиский, Т. В. Грачева, А. Л. Гройсман, Л. Я. Дорфман, С. Н. Ениколопов, С. Н. Зимовец, В. К. Лосева, А. И. Лумьков, С. В. Маслова, М. А. Мясников, В. Ф. Петренко, А. Г. Попов, В. И. Рогов, А. В. Россожи, Е. А. Спиркина и др.). Списки членов ассоциации регулярно публикуются в философском психоаналитическом журнале «Архетип» (Москва, тавный редактор П. С. Гуревеци).

Руководство деятельностью ассоциации осуществляет президиум. Президент ММПА— II. С. Гуревич. Вице-президенты— С. Я. Левит, II. М. Руткевич. Ученый секретарь— II. В. Старовойтов.

В. И. Овчаренко

МОСКОВСКИЕ КРУТИ ЕВРОПЕЙСКОЙ ШКОЛЫ ПСИХОАНАЛИЗА — франко-российские (московские) негосударственные учебные психоаналитические структуры Европейской иколы педхоанализа, ориентированные на изучение илей, теорий и произведений З. Фрейда и Ж. Лакана с возможной последующей специализацией по педхоаналитика.

Членами Крутов являются интересующиеся психоанализом психиатры, психологи, педагоги, научные работники, преподаватели, етуденты и др. лица, принимаемые в эти структуры по их просьбе.

На территории Москвы действуют: Московский Круг 1 и Московский Круг 2.

Московский Круг 1 образован в феврале 1991 на основе бывшего секретариата Франко-советской психоаналитической группы. Включает в себя около 15 членов (Ю. Зииченко, Н. Зорин, И. Молдовану, П. Качалов, В. Лосева, А. Тхостов и др.). Члены Круга участвовали в полготовке и проведении в Москве двух коллоквиумов: «Психоанализ от Фрейда до Лакана» (1991) и «Бессознаточье, сто сткрытие и его проявления» (1992).

Московский Круг 2 образован в начале 1992. Включает в себя ок. 10 членов (В. Бузин, И. Виноградова и др.).

В. И. Овчаренко

МОСКОВСКОЕ ПСИХОАНАЛИТИЧЕСКОЕ ОБЩЕСТВО (МПО) — добровольное 
общественное объединение московских специалистов в области психоанализа, психоаналитической психотрапии и психологического консультирования, ориентированное на 
всемерное содействие развитию психоанализа 
и др. видов практической и научной деятельности, основанных на психоаналитическом 
подходе, а также на охрану психического здоровья граждан и общества.

Организовано в 1995 посредством преобразования секции психоанализа Ассоциации псикологов-практиков. Члень-учредители: С. Г. Арачев, М. Б. Аграчева, Т. Л. Алавидзе, М. Ю. Арутюнян, А. А. Вильданова, И. М. Кадыров, А. В. Казанская, Д. И. Лукьяненко, М. Н. Тимофеева, А. Ф. Усков, Н. А. Холина.

Высший орган — общее собрание. Руковогою деятельностью МПО в период между общими собраниями осуществляет правление общества (*С. Г. Аграчев*, М. Б. Аграчева, И. М. Кадыров, А. Ф. Усков). Президент МПО — *С. Г. Аграчев* 

В. И. Оечаренко

МУЖСКОЙ ПРОТЕСТ — едню из понятий индивидуальной психологии: А. Адлера, обозначающее стремление ребенка преодолеть чрествое неполноценности. Мужской протести является не чем иным, как бессознательным бунтом ребенка против ощущения своей сла- 284 -

бости перед другими детьми, родителями и миром в целом. Он олицетворяет собой борьбу ребенка за преодоление своей несамостоятельности и несостоятельности в жизни.

Ощущение собственной слабости воспринимается ребенком в качестве проявления женственности, в то время как борьба против слабости становится выражением мужественности. И мальчики, и девочки реагируют на свою слабость одинаково: ее признание означает действие по-мужски.

Покорность перед родителями, зависимость от взрослых, несамостоятельность в мышлении и поведении, бессилие перед окружающим миром — все это может ощущаться ребенком как нечто женское. Стремление к самостоятельности и самоутверждению, проявление непокорности и непослушания, женание быть активным и сильным — таковы проявления своеобразного мужского протеста, к которому прибегают как мальчики, так и девочки.

А. Адлер считал, что умаление значения женственности и идеализация мужественности и идеализация мужественности являются характерными чертами современной культуры, налагающей отпечаток на воспитание детей. Проявление грубой силы ассоциируется с достижением услека в жизни, выражение слабости — с неудачей и поражением. В культуре, основанной на преобладании подобных ценностей, мужчины более ценимы и уважаемы, чем женщины. В этом отношении мужской протмест включает в себя социальную оценку, так как является реакцией на недостаток современной культуры, в рамках которой женщина рассматривается как неполноценное существо.

Чувствуя неудовлетворенность своей ролью в семье и обществе, многие девочки пытаются действовать, как мальчики. Во многом их действия могут быть полезными. Однако, считал А. Адлер, они включают в себя также бесполезные тенденции, которые могут представлять опасность для последующего развития ребенка. Так, на основе мужского протвеста может сформироваться отвращение к браку или сексуальной роли женщины. По словам А. Адлера, чувство неудовлетворения, вызванное женской ролью, и стремление перенять пороки мужчин становятся опасными для жизни женщины.

Идеализация мужественности налагает на мальчика или полрастающего юношу обязанность культивировать свою силу и скрывать слабость. Нерелко он стремится не только возвыситься над женщиной, но и стать своего рода суперменом. Он прилагает все свои усилия к тому, чтобы если не быть, то хотя бы казаться сильным и мужественным в глазах окружающих его людей. Это может привести к тому, что он, согласно А. Адлеру, начнет преувеличивать свои собственные силы, и малейший сбой в отношениях с людьми или поражение в жизни булут восприниматься особенно остро, мучительно, болезненно. Страх оказаться не на высоте перел женщиной может привести к психической импотенции (несостоятельности как мужчины).

В классическом психоанализе не использовалось понятие мужского протеста. Правда, 3. Фрейд отмечал, что с точки зрения психоаналитического исследования он с самого начала признавал существование и значение мужского протеста. Однако в противоположность А. Адлеру, который в основу мужского протеста положил не сексуальное асчение, а сощиальную ощенку, основатель психоанализа отстанвал нарциссическую (связанную с направленностью сексуальное асчения на Я) природу этого протеста и его происхождение из комплекса кастрации (страх за пение у мальчика и завесть к нешесу у девочки).

3. Фрейд полагал, что зависть к пенису оказывает предопределяющее воздействие психосексуальное развитие девочки, формирование ее характера, становление женской психологии. На зависти к пенису основывает-ся стремление многих девочек стать мальчиками, во всем походить на них — в одежде,

прическе, манерах поведения. Некоторые взрослые женщины хотели бы быть похожими на мужчин в своей интеллектуальной, профессиональной деятельности.

Согласно 3. Фрейду, так называемый мужской протест составляет только одну черту характера, в развитик которого он принимает участие наряду с другими факторами, и совершенно непригоден для объяснения природы неврозов. Известны случаи неврозов, в которых мужской протест, или, по терминологии 3. Фрейда, комплекс кастрации, не играет никакой патологической роли или вообще не встречается.

Опубликовавший работу «Фрейд, его личность, учение и школа» (1924) австрийский психоаналитик Ф. Витмеаье считал, что введенное А. Адлером понятие мужского протеста неудачно. Часто он приводит к неправильному толкованию самой илеи протеста человека против своей слабости. По словам Ф. Витмельса, этот протест не имеет ничето общего с мужским полом, поскольку он провляятся и умужчин, и у женшии, и у детей.

В работах более позднего периода своей теоретической и клинической деятельности А. Адлер вместо понятия «мужской прответь» стап использовать иные термины. В частности, преодоление человеком чувстве анеполноценности он рассматривал сквозь призму «стремления к превосходству» и «стремления к совершенству».

В. М. Лейбин

МЯСИЩЕВ Владимир Николаевич (1893— 1973) — российский психолог, невропатолог и психотерапевт. Доктор медицинских наук, профессор, член-корреспондент Академии педагогических наук СССР (1957).

Окончил Психоневрологический институт (1919, Петроград). В 20-х годах работал заведующим психотерапевтической лабораторией Института по изучению мозга и психической дабораторые (Петроград — Ленинград). На протяжении нескольких лет активно изучал и практиковал психоналия. Подтвердил некоторые выводы 3. Орейдо сескуальных травмах как источниках психических расстройств. Разработал клинико-психологическую теорию неврозов.

Более 20 лет руководил Психоневрологическим институтом им. В. М. Бехтерева. Ряд лет заведовал кафедрой психологии Ленинградского государственного университета.

Разрабатывал концепцию личности, согласно которой ядро ее составляет система отношений к себе и миру, формирующаяся в результате отражения действительности. Изучал типы личностей, характеров и др. Осуществил исследовательские и теоретические работы в области меліцинской психологии.

Автор книг «Личность и неврозы» (1960), «Введение в медицинскую психологию» (1966, совм. с М. С. Лебединским) и более 250 др. работ по различным проблемам психологии.

В. И. Овчаренко

НАЗАРЯН Сергей Сергеевич (р. 1945) — российский психиатр. Кандидат медицинских наук (1975). Председатель правления Русского психоаналитического общества (с 1995). Член редакционной коллегии журнала «Психоаналитический вестник».

H 0.45 490 00

Окончил лечебный факультет Ставропольского государственного медицинского института (1968) и аспирантуру отделения сексопатологии Московского научно-исследовательского института психиатрии Министерства здравоохранения РСФСР (1975).

С 1970 работал психиатром в Пятигорске. В 1975—1994 зав. отделением, главный врач абазового психоневрологического диспансера Пятигорска и одновремению главный психиатр города. В 1981—1985 психиатр в психиатрической больнице г. Константина — крупнейшей психиатрической больницы Алжира. В 1990—1991 изучал психоаналитически ориентированные методики терапии и работал в парижской психиатрической больнице святой Анны.

Член Российской психоаналитической ассодиации со времени ее основания. С 1994 руководитель Московского городского центра психиатрической эндокринологии, являющегося основной клинической базой столичных психоаналитиков.

Осуществил исследование межличност-

ных отношений в супружеских парах. Предложил типологию поведенческих стереотипов супругов: ввел понятие «платформы брака».

супругов; ввел понятие «платформы брака». Автор статей по проблемам психоанализа, психиатрии и пр.

В. И. Овчаренко

НАКОПИТЕЛЬСКАЯ ОРИЕНТАЦИЯ специфическая психологическая и ценностная ориентация, связанная с приобретением и бережливостью. В то время как рецептивная и эксплуататорская ориентации одинаковы в том, что направлены на внешний источник получения требуемого для жизни, накопительская ориентация в этом отношении существенно отличается от них. Все новое, что может быть почерпнуто извне, вызывает у людей этого типа характерное чувство недоверия. Безопасность их основывается на накоплении и сохранении уже накопленного. тогда как траты воспринимаются как угроза. Они как бы ограждают себя от внешнего мира оборонительной стеной: их главная цель - привнести как можно больше в свою крепость и как можно меньше вынести из нее. Их скупость одинаково распространяется и на деньги, и на чувства, и на мысли. Любовь для них - это владение, обладание. Они не дают любви, а стараются овладеть «возлюбленными». Лица с накопительской ориентацией часто проявляют своеобразную преданность людям и привязанность к воспоминаняям. В силу сентиментальности прошлое видится ими как золотые дни. Они держатся за него и с удовольствием предаются воспоминаниям о прошлых чувствах и переживаниях. Они многое знают, но бесплодны и не способны к полужтивному мышлению.

Пюдей с накопительской ориентацией можно опознать по мимике и жестам. Они молчаливы, их жесты свидетельствуют о зам-кнутости. Если у людей с рецептивной ориентацией жесты округлы и манящи, а у лиц с меслауматоморской ориентацией агрессивны и резки, то у людей с накопительской ориентацией они утловаты и чопорны, как будто они хотят установить границу между собой и внешним миром.

Другая характерная черта этих людей — приверженность к порядку до педантизма. У них вестда можно наблюдать порядок в вешах, мыслях и чувствах, но как и в случае с памятью, их аккуратность бывает бесплодной и жесткой. Такой человек не терпит, когда вещи находятся не на привычном для него месте, и автоматически расствавляет все по «своим» местам. Внештий мир для него всегда содержит угрозу проникновения за воздвигнутую им границу, а аккуратность означает способ избавления от этой угрозы путем отталкивания и сохранения определенной дистанции по отношению к внешнему миру во избежание возможности его вторжения.

Фанатичная чистоплотность — еще одно проявление потребности человека с накопительской ориентиацией «очиститься» от контактов с внешним миром. Все, что не принадлежит «его» миру, кажется ему опасным и 
«нечистым», и он постоянно мост руки, моется, совершая что-то вроде ригуала религиозного омовения, предписанного после каждого 
прикосновения к «нечистым» людям или 
вещам. Что касается вещей, то они не только 
оджны находиться на своем месте, но и в

свое время. Навязчивая пунктуальность, которая тоже есть один из способов избежать угрозы со стороны внешнего мира, — характерная черта людей с данным типом ориентапии.

В связи с тем что внешний мир воспринимается людьми этой ориентации как угроза, то логической реакцией на нее оказывается упрамство. Постоянное «нет» служит почти втоматической защитной реакцией. Такие люди думают, что у них вполне определенный запас сил, энергии, умственных способностей и что этот запас постепенно уменышается и истощается и практически никогда уже не восстановится. Они не понимают, что живой субстанции присуща функция самовосполнения и что активность и трата сил приводит к их увеличению, тогда как стагнация (загнивание) — к полной парализации.

Лля людей с накопительской ориентацией смерть и разрушение представляются более реальными, чем жизнь и рост. Акты творчества - это чудо, о котором они слышали, но в которое не верят. Их самыми высшими ценностями являются порядок и безопасность; их девиз - «Ничто не ново под луной». Лаже близость в отношениях с другими людьми воспринимается ими как угроза, поэтому безопасность гарантируется либо отдалением от человека, либо его овладением. Люди с этим типом ориентации склонны к подозрительности и обладают своеобразным чувством справедливости, которое, в сущности, может быть выражено словами: «Мое - это мое, а ваше - это ваше».

П. С. Гуревич

НАРКОАНАЛИЗ (от греч. narke — оцепенение + апаlysis — разложение, расчленение) — терапетическое направление, метод и прием модифицированного *психоанализа*, осуществляемого на фоне действия наркотиков, спообствующих оперативному преодолению сопротиваемия пациентов и установлению *трансфера*, обеспечивающих ускорение и повышение эффективности психоаналитической лиагностики и лечения.

Термин «наркоапали» был введен в научный оборот Хорели. Широкое распространение наркоанализ получил в 40-х годах XX в. Массовое применение его осуществлялось в годы второй мировой войны в армии США, гле наркоанализ использовался как эффективное средство устранения реакций страха и конверсионных истемических пасстройств.

В настоящее время *наркоанализ* используется в качестве одного из методов психотерапии.

В. И. Овчаренко

НАРЦИССИЗМ (от греч. Narciss — Нарцисс, Наркисс имя инфического персонажа) — в наиболее распространенном значении самовлюбленность; любая форма любеи к себе.

Представление о нарииссизме и соответствующее понятие восходят к древнегреческим мифам. Согласно самой известной версии мифа. Наршисс — сын речного бога Кефисса и нимфы Лариопы — был юношей необычайной красоты. Его дюбви лобивались многие женщины, но он отверг их всех. Одной из отверженных стала и нимфа Эхо, которая настолько высохла от горя, что от нее остался только голос. Женщины потребовали наказать Нарцисса, и богиня правосудия Немессида (Немезида) удовлетворила их требование. Нарцисс, увидев свое отражение в воде, влюбился в него, не мог оторваться от созерцания собственной красоты и умер от любви к себе. После смерти был превращен богами в цветок нарцисс.

Иногда понятие «нарциссизм» используется как обозначение и символ человеческого самопознания. В соответствии с заветом великих мудрецов древности «Познай самого себя» цветок нарцисс является эмблемой философии как формы человеческого самопознания. Понятие «парциссизм» было введено в научный оборот X. Эллисом в 1898 для обознаения патологической формы самовлюбленности. Наибольшее распространение оно получило в различных психоаналитических учениях, а также в концепциях и учениях, ориентирующихся на психоанализ.

В классическом психоанализе 3. Фпейда понятие «нарииссизм» использовалось с 1910 и по мере развития его учения употреблялось в различных, но близких друг другу смыслах, которые всегла были связаны с трактовкой состояния и/или направленности либидо и лействием принципа удовольствия. В психоднализе понятие «напииссизм» использовалось преимущественно для обозначения осознаваемой и неосознаваемой самовлюбленности и двух форм наршиссизма: 1) первичного наршиссизма, т. е. общего первоначального состояния либидо в период раннего детства, когда либидо (бессознательное сексуальное влечение) ребенка полностью обращается на него самого (эту форму З. Фрейд считал нормальной стадией психосексуального : развития, характеризуюшейся отожлествлением любящего и любимого) и 2) вторичного напииссизма — когла либидо взрослого человека обращается на себя самого (на Эго, Я человека).

Наряду с данными значениями понятие «нарциссизм» употреблялось З. Фрейдом также для обозначения: а) сексуальной перверсии, т. е. состояния, когда свои сексуальные устремления человек обращает на собственное тело; б) нарциссического выбора объекта любви по принципу сходства любимого и любящего. Этот тип избрания любимого по своему образу и подобию истолковывался 3. Фрейдом как попытка обретения в любимом человеке самого себя вследствие некоторого нарушения либидо; в) гомосексуального выбора любимого: г) либидозного дополнения эгоизма; д) эгоцентризма, когда человек считает себя точкой отсчета или центром мира и др.

В психоанализе 3. Фрейда довольно широко использовались и другие понятия, производные от нарииссизма: 1) «нарциссическое либидо», т. е. либидо, направленное на собственное Я (Я-либидо), которое ученый иногда отождествлял с понятием «стремление к самосохранению»; 2) «нарциссическая идентификация», т. е. процесс проецирования на собственное Я образа утраченного сексуального объекта, когла отвеленное либидо чело» век ориентирует на себя, что обусловливает его самоотождествление с любимым, в силу чего он направляет себя на предназначавшиеся объекту прежней любви различные амбивалентные импульсы, в том числе агрессивные; 3) «нарциссические неврозы», т. е. функциональные расстройства психики, при которых либидо фиксируется на ранних фазах развития и направляется на собственное Я, что повышает уровень амбивалентности чувств. По 3. Фрейду, характерными признаками таких неврозов являются активное участие самого человека в инициировании заболевания и соответствие этих неврозов конфликту между Я и Сверх-Я: 4) «нарциссическое удовлетворение» культурой или культурным идеалом; оно проявляется в форме бессознательного ощущения довольства собой и избранничества, обусловленные самолюбованием, самоловольством и самовлюбленностью членов того или иного культурного сообщества.

Принципиальным моментом психоаналитической трактовки нарииссизма вивнось признание его как качества и свойства, присущего всему человеческому роду, т. е. как общечеловеческом рафиссам. Причем, согласно 3. Фрейду, в процессе развития науки по обпечеловеческому нарииссизму было нанесено три сокрушающих удара: 1) «космологический удар» Н. Коперника, доказавшего, что земля не является ни центром мира, ни центром Галактики, ни центром нашей планетарной системы; 2) «биологический удараи. Дарвина, доказавшего происхождение человека из животного мира и его связь с ним; и з) «психологический удар» 3. Фрейда, доказвинего примат бессознательных душевных процессов в организации человеческой жизнедеятельности и поведения. «Психологический удар», нанессенный по общечеловеческому нарическаму психоаналитическим учением, 3. Фрейд оценивал как «самый чувствительный удар».

В психоаналитической традиции проблема парциссизма и отдельные ее аспекты в той или иной мере и степени разрабатывались многими аналитиками, уточиявшими отдельные положения концепции З. Фрейда. Пожалуй, наиболее существенный вклад в позитивный сдвит проблемы внее К. Абрахам, усстановивший существование «негативного нарциссизма», который лежит в основе физической и моральной ипохондрии и меланхолии.

В аналитической психологии К. Г. Юнга понятие «наридиссизм» употреблялось преимущественно как синоним самовлюбленности, хотя сам К. Г. Юнг тяготел к сужению ето значения до «мастурбаторной самовлюблености». В 70-80-х годах ХХ в. последовятель К. Г. Юнга Г. Кохут подверг критике концепцию наридиссизма З. Фрейда за психобиологический подход и неправомерное преувеличение роли принципа удовольствия. Но позитивного решения проблемы Г. Кохут не дал.

Особое значение нарииссизи как феномен и научная проблема приобрел в гуманистическом психоанализе Э. Фромма, признавшего психоаналитическую концепцию нарицессизма одним из наиболее плодотворных открытий З. Фрейда, Э. Фромм существенно реформироват психоаналитический подход, определенным образом переформулировал проблему и на основе собственных исследований создал в целом оригинальную концепцию наришессизма.

- 290 -

Понимая под либидо психическую энергию, не идентичную энергии сексуального влеения, Э. Фроми интерпретировал нарицессам как компенсатор недоразвитых инстинктов, своеобразное эмоциональное состояние, характеризующеем отсутствием интереса к внешнему миру и сосредоточенностью только на себе, на евоих личных потребностях и интересах, что неизбежно закачнивается угратой способности к рациональным, разумным суждениям и признанием истинными всякого рода предубеждений.

На основе исследований индивидуального, группового и общественного нарицесизма Э. Фромм пришел к выводу, что в принципе у каждого человека есть «нарциссическое ядро»; его оптимльное биологическое финонирование способствует выживанию, но в случае выхода за пределы нормы (на максимальные режимы) оно становится серьезной угрозой для жизни.

Отмечая необходимость существования в жизнедеятельности людей оптимально необходимых значений эдоровой нарциссической ориентации, Э. Фромм вместе с тем выделил две основные формы патологии нарциссизма: 1) доброкачественную, когда нарииссизм направлен на результаты собственных усилий, и 2) злокачественную, когда нарциссизм направлен не на то, что человек производит или делает, а на то, что он имеет, - тело, здоровье, богатство и т. д.; эта форма патологии нарииссизма нередко приводит к признанию в качестве единственной реальности только собственного Я (солипсизму) и даже человеконенавистничеству (ксенофобии). В качестве примера состояния абсолютного нарциссизма Э. Фромм, вслед за З. Фрейдом, приводил психоз — заболевание, характеризующееся разрывом связей человека с внешней реальностью и полным сосредоточением на собственной личности.

Определенное внимание Э. Фромм уделил исследованию нарциссизма как профессиональной болезни политиков. Считая политических лидеров (в том числе харизматических) нарциссами, Э. Фромм отмечал, что для них как обладателей огромной власти типична совокупность таких черт характера, которые побуждают их к реализации нарциссических фантазий вроде утверждений о собственной надчеловеческой природе, приводят их к изолящии от людей и постоянно растущему чувству страхах

В результате исследований группового и общественного нарциссизма Э. Фромм отметил у них некоторые позитивные моменты (сплочение людей, создание ощущения удовлетворенности и др.) и полезные социальные функции, обеспечивающие существование социальных групп и общества. Вместе с тем он обнаружил и другое: эти формы нарциссизма представляют большую опасность для людей и существования человечества. По Э. Фромму, степень группового нарциссизма соответствует степени реальной неудовлетворенности жизнью членов данной группы, в силу чего у них формируются агрессивность и фанатизм. Будучи одним из источников человеческой агрессивности, национальный групповой нарииссизм порождает и обеспечивает психические предпосылки национализма, национальной ненависти и войн. Общественный нарииссизм в его экстремальной («злокачественной») форме порождает, по мнению Э. Фромма, нарциссическую энергию, которая действует против жизни и роста и служит источником агрессии, насилия, деструкции, войны и смерти. Очевидным и частым симптомом патологии общественного нарциссизма является, согласно Э. Фрамму, недостаток объективности и способности к разумному суждению.

Силами, противостоящими всевозрастающей интенсивности группового *нарииссизма* в любых его формах — религиозных, национальных, расовых, политических, — Э. Фрами считал гуманизм, научное и философское мышление, критицизм и образование. Эти антинарциссические силы, по Э. Фромму, в конечном счете должны помочь людям осознать и добиться осуществления подлинной исли их духовного развития — освобождения от всех отрицательных проявлений индивидуального, группового и общественного нарицесизма.

В. И. Овчаренко

НЕВМЕШАТЕЛЬСТВА ПРАВИЛО — правило в психоаналитической практике, согласно которому пациент должен иметь в процессе терапии как можно меньше возможностей 
для получения заместительного удовлетворения

Что такое заместительное удовлетворение, каким образом оно могло бы извлекаться из процесса психоаналитического лечения и почему этого следует избегать?

Ответ на первый вопрос связан с понятитиментельного переноса бессознательных желаний с первоначального объекта на другие объекты. Полное или частичное исполнение желаний в отношениях с этими другими объектами, не удовлетворенных первоначальным объектом желания, приносит заместительное упольтелоренных

Трансфер играет большую роль в наших вэрослых отношениях: мы нередко переносимих людей первоначально связанные со значимыми фигурами детства и оставшиеся неудовлетворенными ожидания и желания, а вместе с ними — детские стереотипы взаимодействия и конфикты. Сам выбор жизненных партнеров облегиется их сходством (в наших глазах) с детскими объектами — сходством, способствующим трансферу.

Однако если в обычной жизни *трансфер* определяет не все, то психоаналитическая терапия без него не обходится: нет *трансфера*, нет и терапии. Бессознательно перенося на аналитика свои детские желания, разочарова-

ния и належды, пациент помимо своей воли привязывается к нему, и это становится существенным стимулом продолжения лечения, несмотря на его неизбежную, порой психологическую болезненность. Главное здесь происхоляций благоларя трансферу перенос в аналитическую ситуацию основных внутренних конфликтов пациента. Личность аналитика, как может показаться, приобретает для пациента огромное значение, но в лействительности его чувства и переживания относятся не к аналитику как человеку, а к неким персонажам его прошлой жизни, которых он «видит» в аналитике, - к отцу, матери, брату, сестре и т. д. Причем аналитик является отнюдь не первым объектом, во взаимодействии с которым воспроизволится все та же старая драма: вновь и вновь будучи разыгрываема в отношениях взрослой жизни, она приводит к разрывам, конфликтам, эмоциональным проблемам, симптомам, В психоанализе существуют даже специальные термины для обозначения «перенесенных» чувств: «трансферентная любовь», «трансферентная ненависть».

Под влиянием *прансфера* пациент, порой сам того не сознавля, начинает явно или скрыто гребовать от терапевта особото отношения, знаков внимания и т. д.; он обижается, злига, мисализирует, негодует, завлиует, подозревает, замыжается в себе и т. д. 3. Фрейд назвал это явление грансферентным неврозом. «"Нам, как правило, удается придавать всем симптомам болезни новое трансферентное значение, замещая обычный невроз трансферентным неврозом, от которого (больной) может избавиться в результате терапевтической работые (3. Фрейд).

Полное или частичное удовлетворение траноферентных желаний пациента аналитиком и дает заместительное удовлетворение. Это ответ на второй из поставленных вопросов.

При получении заместительного удовле-

творения фрустрация (состояние, связанное с отказом в удовитеворении влечений) пациена, представляющая собой главный мотив лечения, исчезает. Терапия заходит в тупик, и это ответ на третий вопрос: почему в психоналитической терапии следует избегать удовлетворения трансферентных желаний пациента. З. Фрейд в 1915 писал: «Я считаю необходимым следовать правилу, согласно которому нужно сохранять потребности и желания больных как силы, побуждающие к работе и переменам, и не давать им никаких замещающих удовитерорений.

Правило невмешательства в том виде, в каком оно было первоначально сформулировано 3. Фрейдом, из всех принципов клинического психоанализа принимается наиболее епинолущно.

Трансферентные желания не должны довлетворяться, однако они совершенно необходимы для аналитической работы как материал: они должны проясняться и интерпретироваться. Будучи осознанны, эти желания перестают воспроизводиться в жизни пациента; обусловленные ими конфанкты и симптомы постепенно утасают. Одновременно с внешними изменениями происходят и внутренние, связанные с эмоциональным развитием пациента и переходом от принципа удововлетния к принципу реальностии.

Пациента обычно очень интересует все, связанное с его аналитиком, — биография, реальные жизиенные обстоятельства, мнения и взгляды. Понатно, что в контексте трипефера любая полученная на эту тему информация приобретает особое значение: она является неким знаком контроля («Я о нем это знаю)» и может как-то использоваться. Поэтому такая информация сама по себе служит источником заместительного удовлетворения. В связи с этим правило невмешателества требует (по возможности) соблюдения аналитиком нейтральности и анонимности: он должен выскрушвать пациента совершенно непредубежденно, абстрагируясь от своих этических, эстетических, редигиозных и пр. установок, а также ни в каких формах не давать информацию о себе.

Правило неемешательства, как и все на свете, имеет свои ограничения. В принципе его необходимо соблюдать, но в то же время в каждом конкретном случае оно не может не быть несколько нарушено.

Так, 3. Фрейд еще в самых ранних своих работах подчеркивал важность проявлений симпатии и интереса со стороны аналитика, без чего трудно ожидать от пациента сотрудничества. В частности, в 1895 он писал: «Сотрудничество пациента — это его личное жертвоприношение, которое должно компенсироваться заместителем любви. Труды, которые берет на себя аналитик, и его дружеское расположение должны явиться достаточным таким заместителем».

Последующее развитие психоанализа, расширение его теоретического спектра и выяснение новых фактов относителью раннего развития подтверждают необходимость получения определенного парицесического удовлетворения (начач говоря, определенной дозы «поглаживаний») в процессе терапии. Кроме того, всегда должна поддерживаться надежда на лучшее будущее.

Все эти соображения нисколько не оспаривают правило пеемешателетае: если для установления рабочего альяна (отношений сотрудничества) и формирования трансфера необходима определенная мера инстинктив-ного удовлетворения, то для разрешения трансфера и достижения лечебного эффекта необходимо соблюдение правила невмещательства. Нахождение оптимального баланса между тем и другим — одна из задач современного развития психоапализа. Следует заметить, что трансфер сам по себе всегда является источником хотя бы частичного удовлетвоюения.

Порой к правилу невмещательства отно-

сат также требование ограничений в получении замещающего удовлетворения вне анализа, например, страдающего патологической зависимостью пациента обязывают воздерживаться от удовлетворения своей патологической тяти. Еще в 10-х годах XX в. психоаналитик III. Ференци в некоторых случаях считал нужным не позволять пациентам получать замещающее удовлетворение вне аналитических сеансов. З. Фрейд в принципе одобрял и даже теоретически обоеновывал это расширение правиль невмешаетьсьства.

Однако ныне большинетво аналитиков не мещательства» (которое уже больше походит на вмешательства» (которое уже больше походит на вмешательство), поскольку не хотят выступать инстанцией власти и насилия. Исключением могут служить некоторые (но не все) случаи патологической зависимости или повторяющихся действий, парализующих аналитический процесс.

Определяя границы применения правила невыешательства, т. е. необходимого отказа пациента от замещающего удовлетворения, аналитик руководствуется прежде весто тем, что главный смысл этого правила — создание благоприятных условий для прояснения и интерепретации трансфера.

Т. С. Драбкина

НЕВСКИЙ (Кривобоков) Владимир (Феодосий) Иванович (1876—1937) — российский профессиональный революционер, советский государственный и партийный деятель, историк и литератор, один из инициаторов организации и сооснователей (1922) Русского пеихоаналитического общества (РПСАО).

По окончании гимназии в Ростове-на-Дону (1898) поступил на естественный факультет Московского университета, откуда был исключен (1899) за революционную деятельность. Вновь принят в 1900, а в 1901 вновь исключен. Окончил Харьковский университет (1911).

С 1897 активный участник социал-демократической организации. С 1898 член РСЛРП. В 1901 выслан в Воронеж, гле продолжал революционную деятельность. С 1903 — большевик. В 1904 уехал в Швейцарию (Женеву), гле сотрудничал с В. И. Лениным. В 1905 вернулся в Россию. Вел подпольную революционную работу в ряде горолов. Многократно арестовывался, высылался и совершал побеги. Вхолил в состав руковоляших органов РСДРП. Публиковался в партийной печати. Был организатором, релактором и членом релакционных коллегий большевистских газет. Как член Петроградского военно-революционного комитета (ВРК) принимал активное участие в подготовке и проведении Октябрьского вооруженного восстания в Петрограде (1917). После революции был народным комиссаром (министром) путей сообщения (до 1919). В 1919-1920 член Президиума и заместитель Предселателя Всероссийского Центрального Исполнительного Комитета (ВЦИК); отделом ЦК РКП(б). В 1921 заместитель заведующего Истпартом ЦК PKII(6).

C 1924 лиректор Библиотеки В. И. Ленина в Москве. 19 февраля 1935 был арестован органами НКВД СССР по обвинению «в активном участии в контрреволюционной группе». Постановлением Особого совещания при НКВД СССР 5 мая 1935 заключен в исправительно-трудовой лагерь (ИТЛ) сроком на 5 лет. Отбывая наказание, был вновь привлечен к ответственности по обвинению «в активном участии в контрреволюционной антисоветской террористической организации правых» и приговором Военной коллегии Верховного Суда СССР от 25 мая 1937 осужден к высшей мере наказания (расстрелу). Приговор был приведен в исполнение 26 мая 1937. Определением Военной коллегии Верховного Суда СССР от 1 июня 1955 лела на него за 1935 и 1937 были прекращены за отсутствием состава преступления.

Автор книг «Южно-русский рабочий союз» в г. Николаеве в 1897 г.», (1922), «Материалы для биографического словаря социалдемократов, вступивших в российское рабочее движение за период с 1880 по 1905 г.» (1923), «История РКП(б). Краткий очерк» (1926), статей по истории российского революционного движения и др.

В. И. Овчаренко

НЕГАТИВИЗМ, ВРАЖДЕБНОСТЬ — передающиеся по наследству и полученные в результате индивидуального развития модели мыслительных, эмощиональных и поведенческих реакций, являющиеся представителями агрессивного влечения (по 3. Фрейду, инстимкта смерти). Негативизм заключается в демонстративном противодействии объекту, который бессоэнательно воспринимается убъектом как опасный или утрожающий.

Негативизм проявляется в упрямстве, в пренебрежительном отношении (игнорировании, реакции «не вижу», «не слышу»), в подозрительности и неприятии помощи, в немотивируемой злобности, в стремлении к спорам по любому вопросу, в навязчивом иронизировании, подтрунивании и насмешках. Обычные психологические защиты у субъекта после проявления реакций негативизма - отрицание и рационализация. Негативизм широко распространен в межличностных отношениях у лиц со стойкими прегенитальными фиксациями у личностей с пограничными расстройствами, у шизоидных личностей и психотиков. Интропсихическая (первичная) выгода при негативизме заключается в сохранении стабильного, неизменного положения между «хорошими» и «плохими» внутренними объектами, когда имеется дефицит «базисного доверия» (недостаточность ощущения безопасности в отношениях с первичными значимыми объектами - матерью, отцом), и каждый новый интроецируемый объект пополняет «армию» преследующих.

Если учесть и проективные феномены, с помощью которых субъект предпринимает попытки избавиться от «плохих» внутренних объектов и свойствами «плохих» напеляет внешние, то становится очевидной близость понятий «негативизм» и «негативный перенос». Правильное их соотношение - как части и целого. В рамках психоаналитической ситуации аналитик может столкнуться с негативизмом при интерпретациях переноса в тех случаях, когда интерпретация дана не вовремя или представляет собой угрозу нарциссической оценки себя пациентом (в последнем случае негативизм может явиться частью негативной терапевтической реакции). Иногда негативизм может развиться неожиданно у тяжелых пациентов как реакция на достигнутый ими самими инсайт (бессознательные конфликты становятся предсознательными или осознанными даже без подготовительной интерпретации аналитика). В полобных случаях негативизм может рассматриваться как глубоко регрессивная защита. В психоанализе психоаналитической психотерапии это представляет достаточно опасный момент, так как часто приводит к разрушению «рабочего альянса» с последующим возможным прекращением терапии со стороны пациента.

Негативизм, проявляющийся на стадим психоаналитического интервью и психоаналитической консультации, на оценочных сессиях и начальном этапе терапии препятствует созданию должной доверительной атмосферы, а такке укреплению и дальнейшему развитию мотивации излечения. В подобных случаях психоаналитики говорят, что анализ закончился, не начавщися

Таким образом, негативизм следует рассматривать в контексте его соотношений с негативным переносом, негативной терапевтической реакцией, вариантами примитивных защит (с точки эрения эгопсихологии).

А. М. Шибаев

НЕГАТИВНАЯ ТЕРАПЕВТИЧЕСКАЯ РЕ-АКЦИЯ (НТР) — КЛИНИЧЕСКОЕ ЯВЛЕНИЕ, ОБУ-СОВЛЕННОЕ ОБССОЗНАТЕЛЬНЫМ ЧУВСТВОМ ФИНЬ И МЯЗОХИСТСКИМИ ПОТРЕБНОСТЯМИ ПАЦИЕНТА ВСЕГДА, КОГДА СИМІТОМЫ ПАЦИЕНТА ВРЕМЕННО ИСЧЕЗАЮТ ИЛИ ОСЛЯБЛЯЮТ СВОЮ ИНТЕНСИВНОСТЬ ВО ВРЕМЯ ПСИХОЯНАЛИТИЧЕСКОГО ЛЕЧЕНИЯ, Пащиеть начимает чувствоять себя хуже

Явление *HTP* в психоаналитическом лечении впервые было описано и сформулировано 3. Фрейдом в «Я и Оно» (1923):

«Существует категория людей, ведущих себя весьма специфически во время аналитического процесса. Когда кто-то выражает надежду на успещное прохождение им курса лечения или удовлетворение по поводу сделанного им прогресса в лечении, он проявляет признаки недовольства, и при этом его состояние неизменно ухудшается. На первый взглял это может быть воспринято как вызов. как попытка доказательства своего превосходства над лечащим врачом, но при более глубоком и беспристрастном анализе выводы меняются - приходится признать, что такие люли не только не могут переносить какуюто похвалу в свой адрес или положительную оценку своих действий, но и обратным образом реагируют на прогресс в лечении. Всякое решение, принимаемое конкретно в ходе лечения и у других людей дающее улучшение состояния (или, по крайней мере, приводящее к временному исчезновению симптомов), у таких пациентов усиливает болезненное состояние, вместо улучшения наступает его ухудшение».

В этих случаях болезнь можно рассматривать, по крайней мере отчасти, как выполняющую функцию устранения или уменьшения чувства вины больного: симптомы выражают потребность в наказании или страдании, попытку успокоить излишне строгую или критически настроенную совеств.

В статье «Экономическая проблема мазохизма» (1924) З. Фрейд писал о том, что «бессознательное чувство вины», которое часто ведет к *НТР*, в некоторых случаях может усиливаться бессознательно скрытой тенденцией к мазохизму. Однако «...невроз, который сопротивляется какому бы то ни было терапезтическому водлействию, может исченить, если человек, подверженный этой болезни, оказывается участником неудачного брака, терает вес вом деньти или оказывается больным серьезным органическим заболеванием. В таких случаях одна форма страданий как бы заменяется другой.». По замечанию 3. Фрейда, сложившаяся ситуация удачна в смысле объяснения «потребностью наказания».

В связи с этим интересно проследить судьбу Ф. М. Достоевского. Как отмечал И. Нейфельд в психоаналитическом очерке «Достоевский», для писателя были характерны инцестуозная фиксация на матери и бессознательные убийственные желания по отношению к отиу. По словам близкого друга Ф. М. Достоевского, критика Страхова, настроение писателя после эпилептического припадка было очень угнетенным, он едва был в силах преодолеть свою печаль и явно повышенную чувствительность. Сам писатель объяснял такое свое состояние тем, что он чувствовал себя преступником и никак не мог отделаться от этого чувства. Непонятная вина, чудовишное преступление тяготело над ним.

Отягощенный сознанием тяжелой вины, Ф. М. Достоевский отнесся к аресту, связанному с делом Петрашевского, как к облегчению. Его жена записала в дневнике его слова о том, что тюремное заключение избавило его от грозившего сумасшествия. Сразу же после ареста у Ф. М. Достоевского ночезти все невротические симптомы. Он совершенно успокоился и стал психически нормальным, тогда как его товарищи, сильные и духовно здоровые люди, имели тяжелые психические расстройства. В письме к брату Миханлу, написанному во время заключения, Ф. М. Достоевский подчеркиват. «Если ты думаешучто я по-прежнему впечатлительный, недоверчивый и ипохондрик, — ты ошибаешься, от этого не осталось и следа». По мнению И. Нейфельда, Ф. М. Достоевский «Не только перенес мучения одиночества в тюрьме, бесконечные лишения и тяжести, отвратительную грязь, но и вышел из этого дад оздоровленный душой и телом, где другие, здоровые... таяли подобно свечке, это объясияется только тем, что в тюрьме бессознательные мысли об убийстве бессознательно же исчезли, и поэтому все лишения, страдания и тятости переносились с большой радостью».

Подобно многим другим психическим явлениям, НТР связана в своей основе с определяющими фигурами, с которыми пациент соприкасался в детстве, и в первую очередь с фигурой матери, с которой на первом году жизни ребенок ощущает свою нераздельность. Может случиться так, что и в дальнейшем в своем бессознательном человек остается в плену сохранившейся с млаленчества тотальной связи с матерью. Отсюда, по мнению А. Белкина, «и вырастает влечение к смерти - к тому, чтобы вернуться назад, к сладостному состоянию небытия, бессознательная память о котором обесценивает все преимущества и радости реальной жизни». Другой исследователь, Олайник, в статье «Негативная терапевтическая реакция» (1964) описал НТР как особый случай негативизма. Он проследил происхождение негативистской установки до стадии ранних лет жизни больного и связал ее с ситуациями, которые способствовали выработке у ребенка мстительной агрессивности и чувства противоречия.

В. В. Старовойтов

НЕГАТИВНЫЙ — в психоанализе этот термин употребляется в связи с двумя классическими понятиями: негативный перекос и негативный Эдипов комплекс.

Негативный перекос - комплекс враждебных, агрессивных чувств, которые испытывает пациент к психоаналитику. С одной стороны, чувства эти являются представительством (репрезентацией) чувств, относящихся к значимым лицам из прошлого пациента. С другой стороны, они переплетены с динамикой психоаналитического процесса и отвечают ситуации «здесь и теперь», где психоаналитик выступает в качестве нового объекта, а психоаналитическая ситуация представляет собой полигон, экспериментальную лабораторию, что дает возможность пациенту безопасно для себя экспериментировать со своими чувствами, фантазиями, ощущениями.

С отдельными реакциями негативного перекоса, такими, как недоверие, горечь, раздражение, психоаналитик может встретиться уже на начальном этапе терапии. С прочими — нетерпением, негодованием, гневом, ненавистью, отвращением, антипатией и реакциями негативном — психоаналитик обычно сталкивается при развернутом негативном перекосе на среднем этапе анализа. От успеха анализа негативного перекоса зависту успеха лечения в целом. Разрешение негативного перекоса знаменует переход к завершающему этапу терапки.

Иногда негативный перекос развертывается в начале психоанализа. Это крайне неблагоприятное явление, фиксируемое при работе с пограничными, параноидными, шизоидными и психотическими пациентами. Олнако если психоаналитик достаточно долго контейнирует агрессию пациента, показывая свою надежность, и одновременно налаживает лечебный альянс, то часто у него появляется шанс успешно продолжать свою работу. Важно отметить, что успех здесь во многом зависит и от «третьих лиц», от окружения пациента, от его родственников. Такие пациенты склонны сразу к экспериментированию вне аналитической ситуации и к отыгрыванию «вовне» собственных актуализированных сложностей. Если «третьи лица» стойки, понимают и принимают перспективу лечения в том же контексте, в каком ее понимает аналитик, то лечение пациента будет прогрессиповать.

Негативный Эдилов комплекс — ситуация фалиически-эдипальной фазы психосексуального развития, когда у ребенка, при конкурирующих полоролевых идентификациях, либидозные влечения направлены преимущественно на родителя одноименного с ним пола

Отсюда не следует, что агрессивный интинктивный вектор будет преимущественно направлен на родителя противоположного пола. Также необязательно, что при эволюционном разрешении негативного Эдипова комплекса мальчик становится женоподобным, а девочка мужеподобной. Ситуация негативного Эдипова комплекса может быть спровоцирована («запущена») следующими генетическими условиями:

1) отсутствием одного из родителей (смерть, распад семьи, недостаточная эмоциональная вовлеченность отна или матери в процесс воспитания) на прегенитальных этапах развития: 2) чрезмерной агрессивностью одного из родителей к ребенку; 3) использованием ребенка родителями для развития собственных внутрисемейных садомазохистских отношений: 4) если отец имеет женскую идентификацию, а мать мужскую: 5) если оба родителя имеют одинаковую полоролевую идентификацию, а их союз зиждется на латентных гомосексуальных влечениях или фантазиях; 6) бессознательным или сознательным использованием олним из ролителей своего ребенка для удовлетворения собственных сексуальных влечений; 7) в многодетной семье - сильно выраженной конкуренцией за внимание родителей: а) опасностью для старшего сиблита (брата, сестры), когда ролители навязывают ему роль «второй матери» или «второго отца», б) опасностью для младшего сиблита, когда старший блокирует эмоциональный контакт между младшим и родителем противоположного ему пола и т. д.; 8) травмами и заболеваниями ребенка, которые тот психологически связывает с родителем противоположного пола.

При таком обилии генетических условий, способствующих возникновению негативного Эбилова комплекса, совершенно очевидным становится понимание его как варианта нормы. Однако результатом негативного Эбинова комплекса могут стать не только характерологические особенности и психологическая полоролевая идентификация ребенка с родительской фигурой противоположного пола, но и выраженные расстройства личности невротического и даже психотического уровня с утратой самоидентичности, а также подавленная сексуальность с психопатизацией и явный гомосексуалими.

Серьезные болезненные нарушения всегда связаны с ранним появлением приздипальных провошрующих условий. Существенную корректирующих роль в проблеме разрешения негапивного Эдипова комплекса играет период адолесукции (подростковый возраст, 13—22 года), когда вновь встают вопросы идентификации и самоидентичности. Подросток напоминает эквилибриста: содной стороны, у него есть повторный шане идентификации с родителем своего пола, с другой — девиантные модели поведения или психотическая пропасть.

А. М. Шибаев

НЕГАТИВНЫЙ ЭДИПОВ КОМПЛЕКС—
отношение между ребенком и его родителями, характеризующиеся амбивалентной (двойственной) установкой его к родителю противоположного с ним пола и выбором родителя
одного пола в качестве лица эмоциональной
привязанности и любви.

Согласно З. Фрейду, Эдипов комплекс может быть двояким — позитивным и нега*тивным*, в зависимости от *бисексуальности* ребенка (наличием у него мужского и женского начала).

Позитивный Эдипов комплекс у мальчика характеризуется амбивалентной (двойственной) установкой к отцу, когда он одновременно любит и ненавидит его, и только нежным отношением к матери. Негативный Эдипов комплекс у мальчика связан с проявлением свойственной девочке нежности к отцу и ревнивой враждебности по отношению к матери.

Аналогичная картина наблюдается и у девочек. Позитивный Эдипов комплекс сопровождается у них проявлением только нежных чувств к отцу и амбивалентных (двойственных) отношений к матери, когда девочка одновременно любит и ненавидит ее. Негативный Эдипов комплекс у девочки характеризуется проявлением мужского характера, когда она испытывает ревностное чувство к отцу и делает все для того, чтобы привлечь к себе внимание матери, добиться ее расположения.

3. Фрейд считал целесообразным признание у детей, особенно невротиков, полного Эдипова комплекс, представизющего собой некий ряд, на одном конце которого находится нормальный позитивный, а на другом — обратный пегативный Эдипов комплекс. Этот комплекс проявляется у всех детей в возрасте между тремя и пятью годами.

Основатель леихоамализа исходили из того, что в процессе гибели (утасания, вытеснении) Эдипова комплекса содержащееся в нем выбивалентное (пвойственное) отношение к редителям способствует идентификации (отождествлению) ребенка с отцом или матерыю. Так, идентификация мальчика с отцом удерживает образ матери позитивного комплекса и одновременно образ отца негативного комплекса. Аналогичное явление имеет место при идентификации с матерью.

В целом в своей негативной форме Эдипов

комплекс связан с любовью ребенка к родителю одного с ним пола и ненавистью к родителю противоположного пола,

В. М. Лейбин

НЕКРОФИЛ - человек, одержимый глубинным влечением к смерти. Греческое слово nekros означает «труп», «нечто мертвое», «неживое» (имеются в виду жители загробного мира). Первоначально под некрофилией подразумевалась страсть к совокуплению или иному социальному контакту с трупом. Медики называли некрофилами людей, которые обнаруживают желание находиться вблизи трупа, разглядывать его, прикасаться к нему, Некрофилами считали также людей, испытывающих страсть к расчленению мертвого тела. Сообщения о фактах некрофилии встречались во многих публикациях, особенно в криминологической литературе о половых извращениях.

В современном психоапализе (главным образом после работы Э. Фромма «Анатомия человеческой деструктивности») понятие енекрофилия» употребляется для обозначения глубинной подструктуры личности, той страсти, которая коренится в самом человеческом характере и является, по словам 9. Фромма, почвой для произрастания более явных и грубых проявлений некрофилии.

Стало быть, выражение «некрофильский» от употреблено первоначально для обозначения не черты характера, а характеристики извращенных действий. Впервые это слово произнее испанский философ Митель де Унамуно в 1936. Ствечая на речь испанского генерала, он сказал: «Только что я услышал бессмысленный некрофильский возглас: «Да заравствует смерты» В 1961 3. Фрами заимствовал данное понятие у М. де Унамуно и занялся изучением характерных особенностей некрофилис.

Кроме наблюдений за пациентами во время сеансов психоанализа, Э. Фромм использовал биографии исторических личностей (А. Гитлера, И. В. Сталина). Опираясь на идею З. Фрейда о том, что самые фундаментальные силы в структуре личности составляют два елечения: одно - к жизни, другое - к смерти, Э. Фромм описал два характера биофила и некрофила. Некрофильство, в его определении, есть страстное влечение ко всему мертвому, больному, гнилостному, разлагающемуся. Это страстное желание превратить все живое в'неживое, тяга к разрушению ради разрушения.

Некрофил - антипод жизни. Его неудержимо влечет ко всему, что не растет, не меняется, ко всему механическому. Но движет его поведением не только тяга к омертвелому, но и стремление разрушить зеленеющее, жизнеспособное. Некрофия как бы стремится ускорить жизнь, побыстрее пройти ее бренную, земную часть и приблизиться к смерти. Поэтому все жизненные процессы, чувства, побуждения он хотел бы опредметить, превратить в вещи. Жизнь с ее внутренней неконтролируемостью, поскольку в ней нет механического устройства, пугает и даже стращит некрофила. Он скорее расстанется с жизнью, нежели с вещами, поскольку последние обладают для него наивысшей ценностью.

Некрофила влекут к себе тьма и бездна. В мифологии и в поэзии его внимание приковано к пешерам, пучинам океана, подземельям, жутким тайнам и образам слепых людей. Глубинное интимное побуждение некрофила — вернуться к ночи первоздания, к праисторическому состоянию, к неорганическому миру. Жизнь никогда не является предопределенной, ее невозможно с точностью предсказать и проконтролировать. Для того чтобы сделать жизненное управляемым, подконтрольным, надо его умертвить...

Некрофилу характерен исключительный интерес ко всему чисто механическому (небиологическому). Это страсть к насильственному разрыву естественных биологических связей. В самом бытии некрофила заложено мучительное противоречие: он живет, но тяготится жизнью; он развивается как все биологическое, но тоскует по разрушению. Некрофил ощущает творческое начало жизни, но глухо враждебен всякому творению. В сновидениях ему предстают жуткие картины насилия, гибели и омертвления. Он видит совершенно мертвый город, полностью автоматизированное общество. В телевизионном зрелище ему созвучны сцены смерти, траура, истязаний.

Некрофильские тенденции могут проявляться и в ненамеренных, «незначительных» действиях (в «психопатологии повседневности»), которые З. Фрейд интерпретирует как вытесненные влечения. Нередко мы встречаем людей, которые имеют привычку ломать и рвать на мелкие кусочки то, что под руку попадается: цветы, карандаши. Некрофильский характер может проявляться в убежденности, что единственный путь разрешения проблем и конфликтов - это насилие. Менее явное выражение некрофилия находит в особом интересе к болезни во всех ее формах, а также к смерти. Сравнительно трудноуловимой чертой некрофильского характера считается особая безжизненность при общении. Прямым проявлением речевой некрофилии можно рассматривать преимущественное употребление слов, связанных с разрушением или с экскрементами.

В характере современного человека, по мнению Э. Фромма, некрофильские тенденции нарастают. Его больше не интересуют другие люди, природа и все живое. Некрофильским Э. Фромм считал сам характер тотальной техники. Мир живой природы превратился в мир «безжизненный». Э. Фромм выделяет и людей особого склада, из которых вербуются палачи, террористы, истязатели, надемотршики. Патологически некрофильские личности представляют серьезную опасность для окружающих. Это человеконенавистники, расисты, поджигатели войны, потрошители... Общество должно иметь представление о наличии среди населения потенциальных некрофилов.

П. С. Гуревич

НЕНАВИСТЬ — активная враждебность, полярность *пюбви*, глубинное чувство человека, превращающее апатию в человеческую *страсты*.

Ветхий Завет трактовал ненавиств как зависть, мстигальность и недостаток любеи, но вместе с тем интерпретировал ее как отказ от людей или правильных действий и установок, как Божья ненависть. Ветхий Завет разрешал ненависть по отношению к политическому врагу и опицетворению зала. Скажем, фарысеи вообще-то осуждали ненависть, однако считали оправданной ненависть к этикурейцам, предателям и соблазнителям.

В новозаветной литературе ненависть трактуется как специфический признак неверия, разрушающий общность с Богом и братьями. Логично, что ветхозаветное отчуждение от врага замещается проповедью любви к нему. Приход Иисуса Христа обостряет чувство ненависти, однако одновременно его посланничество есть преодоление этого чувства.

Древнегреческий философ Эмпедокл (ок. 490—430 до н. э.) полагал, что именно любоев и ненависть беспечивают развитие мира. Ненависть рождается там, где возникает нечто, несовместимое с потребностями, убеждениями и ценностями человека. Это не только 
чувство, аффект. Ненависть сопряжена с аткивным отвержением и действиями того, кто 
испытывает данную страсть к другому человеку, объекту или конкретному выгляду на 
жизнь. «Ненависть в сочетании с презрением, — отмечал Ф.-М. Вольтер (1694—1778), 
способна стряжнуть любое ярмо».

Психоаналитики в своей оценке ненависти в известной мере разделяют религиозную трактовку этого чувства. Они подчеркивают, что от любви до ненависти один шаг. Ненависть - это одна из первопричин, или внутренняя сила, которая обусловливает поведение людей. В то же время это аффект, направленный на абсолютное устранение какого-то объекта. Важно отметить проводимое психологами различие между ненавистью и гневом. Гнев не столь стоек, эмопиональное выражение гнева продолжается недолго. Данное чувство можно испытывать и по отношению к любящему человеку. В психологии данное различие проводил англо-американский психолог У. Мак-Дугалл (1871-1908). Он показал, что ненависть - это чувство, а гнев — простая, первичная эмоция.

3. Фрейд считал, что ненавиесть рождается как угроза, направленная на Эго. Однако в конце жизни он трактоват ее как обнаружение инстинкта емерти. С этой точки зрения любов и ненависть — две полярные противоположности, которые обусловливают контрасты психики, интенсивность внутренней жизни личности. Представители глубиной психологии полагают, что ненависть есть не что иное, как вытесненная любовь. Ненависти предшествует острое недовольство, если събятия развиваются не так, как хочется. Все, что несовместимо с поведением и образом мысли другого человека, способно вызвать чувство ненависти.

Анализируя чувство мемависти, психоаналитики подчеркивают, что решающая трудность для человека — это значительное отставание его эмощий от умственного развития. Данная трудность характерна и для всего человечества. «Человеческий моэт живет в двадцатом веке; сердце большинства людей все еще в каменном» (Э. Фромм). Человек подавляет в себе ирращиональные страсти — влечение к разрушению, менависть, зависть и месть.

 Фромм подчеркивал, что религиозное сознание обусловливало влиятельность ненависти. Оценивая кальвинистскую этику, он показал связь доктрины предопределения судьбы человека с идеологией прирожденного неравенства. Поскольку судьба человека, согласно французскому леятелю Реформации Ж. Кальвину (1509-1564), назначена еще до рождения, и никто не в состоянии изменить ее, что бы он ни делал в своей жизни. Таким образом, человеческое равенство в кальвинизме отрицалось в принципе. Из этого отрицания вытекала и невозможность солидарности между людьми, поскольку отрицался сильнейший фактор, лежащий в основе солидарности. - общность человеческой судьбы. Кальвинисты наивно полагали, будто они .избранники Божьи, а все остальные прокляты им. Очевидно, что в этом утверждении обнаруживается психологическая подоплека: презрение и ненависть к людям, причем та самая ненависть, которую они приписывали

По мнению Э. Фромма, хотя современное мышление вело к возрастающему признанию равенства людей, кальвинистский принцип никогда не исчезал окончательно. Доктрина, утверждающая, что люди не равны в силу их расовой принадлежности и потому должны ненавидеть других, является выражением все того же принципа. Рационализация (объяснение) здесь другая, но психологическое содержание то ке смое.

Феномен ненависти, это показали психоаналитики, обнаруживается в психологии среднего класса. Когда эмоции и чувственные потребности человека подавляются, когда, верх того, угрожают его существованию, тогда его нормальной реакцией становится враждебность. Усиливали это переживание роскошь и могущество, которыми обладали и кичились капиталисты — небольшая группа людей, включавшая в себя и верхушку церковной исражуми.

Естественным результатом такой расстановки сил была зависть к могущественной группе. Но представители среднего класса, как считал Э. Фроми, не могли найти и для своей зависти и враждебности прямого выражения, которое было возможно для низших классов. Те ненавидели своих эксплуататоров, мечтали свергнуть их власть и потому могли позволить себе не только испытывать, но и открыто проявлять свою враждебность.

Высший класс тоже мог открыто показывать свою роскошь и проявлять силу, агрессивность в стремлении к власти. Представители среднего класса были консервативны. Они хотели стабилизировать общество, а не подрывать его. Каждый из них надеялся преуспеть и принять участие в общем развитии. Поэтому их враждебность не могла проявляться открыто, даже осознать ее было невозможно. Ее надо было подавлять. Однако полавление враждебности не уничтожает ее, а только уводит из сознательного восприятия. Более того, полавленная враждебность, не находящая прямого выражения, разрастается до такой степени, что овладевает человеком целиком, определяя его отношение ко всем окружающим и к себе самому, но проявляется таким образом в замаскированной, рационализированной форме.

М. Лютер и Ж. Кальвин воплотили в своих характерах, учениях и деятельности эту всеположивошую враждебность. Дело не только в том, что они сами лично, как считал. О фромм, принадлежали к величайшим человеконенавистникам среди ведущих исторических деятелей, во всяком случае среди ремигиозных лидеров, Гораздо важнее, что их учения, проникнутые духом враждебности, могли быть привлекательны только для подей, объятых той же напряженной подавленной враждебностью. Ярче всего эта враждебность проявилась в их представлении о Боге. сосбенно в учении & Кальвина К. Кальвина Своге. сосбенно в учении & К. Кальвина К.

Оба деятеля Реформации настойчиво подчеркивали порочность человеческой натуры, утверждая, что самоуничижение лежит в основе всякой добродетели. Себя они считали в высшей степени смиренными людьми, в этом можно не сомневаться. Но ни один человек, знакомый с психологическими механизмами самоуничижения и самообвинения, не усомнится в том, что такого рода «смиренность» коренится в неистовой ненезаесии, когорая по тем или иным причинам не может быть выплеснута наружу и потому обращается против самого ненавистника.

Отношение к другим и отношение к самому себе не бывают противоположными. Они в принципе параллельны. Но враждебность по отношению к другим часто бывает сосзнанна и может выражаться, открыто. Враждебность же по отношению к себе (за исключением патологических случаев) бывает неоссознанной и может проявляться в косвенных и рационализированных формах. Одна из таких форм — настойчивое выпячивание собственной порочности и ничтожности. Другая маскируется под соесствь и чувство долга.

Любовь — это страстное утверждение объекта, в то время как ненависть есть страстное желание уничтожить его. Разбирая психологическую базу нацизма, Э. Фроми указывал, что после первой мировой войны ередний класс, особенно его низы, был охвачен страмом, тревогой и произраставшей из них ненавистью. Средний класс был в панике, он был прежиполнен стремления подчиниться обы-деживающей силе и ольовременно встать над чем-то бессильным и бесправным. Эти чувства и использовал тосподствующий класс для установления напистекто режима.

Как считают психоаналитики, любовь к сильным и непависть к слабым, столь типичные для садомаюжистской личности, объясняют множество политических актов А. Гитлера и его сторонников. Республиканское правительство надеялось «умиротворить» нацистов своей терпимостью, но именно отстствием силы и твердости способствовалю взращиванию их *ненависти*. А. Гитлер ненавидел Веймарскую республику за ее слабость...

Нацистская идеология выросла из личности А. Гитлера с характерными для нее чувствами неполноценности, ненависти к жизни, аскетизмом и завистью к тем, кто живет полной жизнью. Э. Фромм считал, что стремление к свободе и ненависть к угнетению - основное условие всякого роста... В споре с 3. Фрейдом он пытался преодолеть чисто биологический полхол к осмыслению человеческой природы. Ключевая проблема психологии, по Э. Фромму, состоит не в удовлетворении или фрустрации отдельных инстинктивных стремлений, а в отношении индивида к миру. Вот почему, с точки зрения реформированного психоанализа, потребности и стремления, возникающие из отношений индивида к другим людям, такие, как любовь, ненависть, нежность, как раз и являются основными психологическими феноменами.

П. С. Гуревич

Ненависть - одно из проявлений чувств человека. Можно привести несколько определений этого понятия, сложившихся в различных школах психоанализа: 1) ненависть первопричина или внутренняя сила поведения: 2) ненависть - аффект, характеризующийся длительным желанием повредить, уничтожить крайне неприятный объект; 3) ненависть - ответ на угрозы, направленные на Эго или проявление инстинкта смерти (3. Фрейд); 4) ненависть - чувство, противоположное любви. В работе «Анатомия человеческой деструктивности» Э. Фромм определил ненависть как концентрацию отрицательной энергии и колоссальной целеустремленности личности, все силы которой направлены на разрушение.

Э. Фромм привел отрывок из биографического романа фон Соломона, содержащий следующее откровение героя: «С ранних пор

я получал от разрушения особое наслаждение. Мне нравилось наблюдать, как у человека от еженлевных страданий постепенно уменьшается запас его прежних представлений и ценностей, как разлетелись в прах его предалистические желания, мечты и належды, как он превращался в кусок мяса, сплошной комок нервов, обнаженных и вибрирующик, словно туго натянутые струны в прозрачном возлуке». На основе этого откровения Э. Фромм сделат вывод: Соломон — человек ябсолютной менамисти.

Ненависть — явление психологическое и сивальное. В ее основе лежат садомазохистские устремления — получать удовольствие от нанесения боли и готовность испытывать боль. Социальными истоками ненависти являются процессы разрушения нравственных и социальных ценностей. Когда рушатся представления о национальной гордости, честноти, послушании, их место занимает ненависть. Жажда мести и культивирование в себе ненависти являются ответом на потерю смысложизненных ориентиров.

Большинство тех, кто предпочитает резкие социальные изменения, масштабные катаклизмы, общественные перевороты и т. п. — это, как правило, разуршители, деструктивные мятежники, ненавидящие не только своих врагов, но и саму жизнь. Это так называемый некрофильный тип личности, который в большей степени склонен к неневаисти. Некрофила притигивает все неживое, механическое, он стращится жизни потому, что в ней нет механического устройства, которое можно было бы контролировать. Вся его энергия направлена на разрушение, ему чужды твороство, творение (З. Фрейд).

Неновисть порождает различные виды насилия. Неспособный к созиданию человек разрушает. Разрушение — один из видов насилия. Другим видом насилия является садизм, цель которого — стремление превратить человека в ничто, в вещь, все одушевятенное — в неодушевленное. Э. Фромм выделил и такой вид насилия, продиктованный ненаеистью, как жажда крови, кровавых элодеяний. Когда много убиваешь и твоя жизнь заполнена смертью, тогда и сам ты готов к смертии. Таким образом, в ненависти проявляется цистинкти смерти (3. Фрейд).

Чувством, противоположным ненависти, является любовь. В ее основе лежит ориентация всего живого на жизыь. В противоположность утверждению 3. Фрейда об винстинкте смерти 9. Фроми считал, что врожденным стремлением всех живых существ является стремление к жизни.

Прогиворечие между любовыю и ненавистью, влечением к жизни и влечением к смерти является глубинным прогиворечнем, существующим в человеке. В нем как бы борются две тенденции — тенденция к сохранению жизни, которая заложена в самой жизни, и тенденция, которая привносится в жизнь, когда человек утрачивает стремление, желание жить. Разочарование в жизни порождает немависть к ней.

Человек - «существо тварное», а потому и как бы обреченное на пассивное существование, но поскольку он наделен разумом, силой воображения, постольку он не может довольствоваться пассивной ролью «твари» и, стремясь к ее преололению, сам становится творцом. Человек может создавать, воспроизводить жизнь, производить вещи, материальные предметы, произведения искусства и таким образом трансцендировать самого себя как «тварное существо», подниматься над пассивностью и случайностью своего существования в область целенаправленности и своболы. Олнако и в акте разрушения человек ставит себя над жизнью и трансцендирует как «тварное существо». Чувствуя потребность в трансценденции, человек поставлен перед выбором - создавать или разрущать, любить или ненавилеть.

«Создавать или разрушать, любить или

ненавидеть — это не две величины, существующие независимо друг от друга. Обе это возможности являются ответами на одну и ту же погребность в трансцендировании. Желание разрушать должно возникнуть тогда, когда не может быть удовлетворено желание что-то создавать. Удовлетворение потребности в творчестве ведет к счастью; разрушение ведет к страданию, и прежде всего для самого разрушителя» (Э. Фромм. «Пути из больното общества»).

Л. А. Бессонова

## НЕОПСИХОАНАЛИЗ (от греч. neos — новый и психоанализ) —

1) психоаналитически ориентированное направление в психологии и психотерапии, предполагающее синтез различных областей психоанализа в целях комплексного объяснения неврозов (в том числе динамического взаимодействия влечения и вытесения) и их современной терапии. Как направление горомной психоалеш формировалея в 50-х годах XX в. на основе идей и теорий немецкого психиатра Г. Шувы-Генке и его последователей, активно исследоващих проблемы психиатрии (главным образом ингофремии) и психоаналитической терапии. Наибольшее распространение получил в Германии;

 иногда понятие «неопсихоанализ» используется для общего обозначения различных новых и новейших течений в психоанализе, ориентированных преимущественно на исследование различных аспектов психотерапевтических проблем.

В. И. Овчаренко

НЕОФРЕЙДИЗМ — современное направление в философии и психологии США. Термин «неофрейдизм» возник для обозначения новых течений, выделившихся к концу 30-х годов из оргодоксального фрейдизма, в отличие от польток пересомысления его К. Г. Юнгом, А. Адлером и др. Основателями неофпейдизма явились К. Хопни. Г. С. Сапливан (1892-1949), Э. Фромм и А. Кардинер психологи (кроме Э. Фромма, социолога по образованию), первоначально примыкавшие к Фрейдовской школе. Неофрейдизм сформировался в результате воздействия на психоанализ американских сопиологических и этнологических теорий, чьи прагматические и бихевиористские установки неофрейдизм стремился сочетать с рядом положений и технических приемов психоанализа. Исходным положением неофрейдизма явился так называемый принцип социального (Э. Фромм) или культурного (А. Кардинер) детерминизма, который, в отличие от биологизма З. Фрейда, исходит из решающей роли среды как фактора. формирующего психологию. Изменение этого основного положения привело к перестройке теории психоанализа, отдельные положения которого были отброщены, другие же переоценены. Центр тяжести исследований перенесен с внутрипсихических процессов на межличностные отношения. Так, было отклонено учение о психической энергии (либидо) и теория сублимации, согласно которой духовное есть лишь преобразованная энергия первичных жизненных влечений. Кроме того, неофрейдизм вообще отказался от монистической концепции человека, придя к отрицавзаимоотношений нию диалектических межлу природой и культурой, средой и индивидом (по Э. Фрамму, собственно человеческое начинается там, где кончается природа). Учение о первичности социальной природы человека ведет к истолкованию психической нормы как успешной адаптации к социальной среде (К. Хорни, Г. С. Салливан), а всякое нарушение «социальной идентичности» трактуется как патология. Неофрейдизм, «социологизируя» психологию, «психологизирует» социальные силы. Он отрицает объективные социальные закономерности, которые не являются законами психологии, соглашаясь в этом с ортодоксальным фрейдизмом. Неофрейдизм отвергает также представления психоанализа о внутрипсихической структуре и процессах, заменяя их учением о защитных формах поведения, которые трактуются очень широко - как включающие в себя почти все виды человеческой деятельности. С точки зрения неофрейдизма психические процессы - это односторонние реакции на внешнюю среду, они осуществляются в порядке обратной связи, в чем, очевидно, сказывается влияние американского бихевиоризма. Неофрейдизм пересматривает и роль бессознательного, которое выступает либо как незначительный «пограничный феномен» в психологии, либо как связующее звено между социальными и психическими структурами («социальное бессознательное» Э. Фромма).

HEO

Главная задача неофрейдима — раскрытие связующих звеньев между социальными и психопогическими структурами и специальное индивидуальной патологии. Неофрейдим, как и современный психоапализ, не представляет собой единого целого. Если Г. С. Салливан полностью растворяет индивида в межличностной среде, то К. Хории признает в человеке известную возможность самодвижения («стремление к самореализации»).

Для неофрейдизма в целом характерна зволюция, соответствующая эволюции взглядов Э. Фромма. В ранних сочинениях он исходил из того, что человеческая природа создается социальным процессом, однако позднее в сочинении «Эдоровое общество» объявил чрезмерную социализацию человека источником его слабости и вырождения. Рассматривая отдельные социальные системы как различные попытки (иррационального) разрешения пропиворечий «основной человеческой ситуации», Э. Фромм порвал с позитивистекими установками, сохранившимися еще у К. Хориш и Г. С. Салливана, и превратил психологию в философско-антропологическую теорию.

А. Кардинер развивал положение об

идентичности культуры и «основной личности» (учение о «трупповом типе» личности, вкоторой различается идентичное для всех членов данного общества «ядро» и периферические организации), утверждая, что в его концепции вопрос о примате социального или индивидуального вообще теряет смысл.

HEO

Различны и области интересов теоретиков неофрейдизма: у К. Хорни — это вопросы психопатологии и терапии; у Э. Фромма социальные проблемы современного капиталистического, особенно американского, общества; у А. Кардинера - психология «примитивных культур» и национальных меньшинств. Общую концепцию межличностных отношений развивал Г. С. Салливан, формулируя ее в весьма абстрактных терминах, что позволяло ему наиболее послеловательно проводить основные положения неофрейдизма. Так, в психике, по Г. С. Салливану, вообще ничего нельзя обнаружить, кроме отношений (открытых или закрытых - мышление) к другим лицам и объектам или смены межличностных ситуаций. Существование личности, как таковой, есть миф или иллюзия, а личность есть лишь сумма отношений, относительная устойчивость которой создается окружающим «социальным полем». Причем отношения не столько между людьми, сколько между искаженными или фантастичными образами («персонификациями»), которые складываются в социальные стереотипы (формы идеологии), порождаемые иррациональными аспектами общества и имеющие своей функцией понижение интенсивности страха (или максимальное одобрение социальной среды). Но это иррациональный метод защиты, ибо, искажая представления человека о себе и других, он сам выступает источником регрессивных и деструктивных тенденций.

Одним из источников неофрейдизма явилась американская «психологическая школа» в социологии (Ф. Гилдингс, Ч. Х. Кули, Л. Бернард и др.). В частности, учение Ч. Х. Кули о «спонтанной и бессознательной координации поведения» членов первичных социальных групп, которое он изложил в работе «Социальная организация» (1909), предвосхищало положения А. Кардинера о формировании личности в различных культурах. На Г. С. Салливана повлияли теории «социального бихевиоризма» М. Мида, определявшего человеческое Я как «систему отраженных социальных связей». Неофрейдизм много перенял также у американской школы культурантропологии, подчеркивавшей, в противовес эволюционной антропологии, специфически неповторимый характер отдельных культур.

С конца 20-х годов американская антропология начала широко использовать методы психоанализа для изучения отношений между индивидом и средой внутри отдельных культур, исходя из положения психоанализа о решающем влиянии первых лет жизни на формирование личности. Было издано огромное число монографий об отношении между членами семьи, режиме кормления и методах воспитания детей в отдельных культурах. Выводом из этих работ явилось утверждение о «бесконечной изменчивости и пластичности» человеческой психологии, способной воспринять форму любой культуры. «Культурный» релятивизм был распространен и на сферу патологии. Так, Р. Бенедикт пришла к парадоксальному выводу: тяжелые формы патологии в одних культурах могут выступать в других культурах как культурные нормы. Таковы экстатические церемонии, трансы и галлюцинации у индейцев Канады, параноидная шизофрения у племени добу и т. д.

В лице А. Кардинера, психиатра и этнолога, сплотившего в своем семинаре (в 1935) в Колумбийском университете и этнографов, и пеихоаналитиков из числа последователей К. Хории, объединились неофрейдизм и культурантропология.

Работы Р. Бенедикт и М. Мида послужили источником собственно психиатрических теорий, занявших особенно большое место в неофрейдизме. Причину неврозов неофрейдизм вилит в патогенной внешней ситуации или нарушении человеческих взаимоотношений. Иррациональность невроза есть отражение иррациональных аспектов общества, лвижущей силой невроза выступает состояние «основного страха» (точнее, «беспокойства»), порожденного враждебной средой. Как реакция на страх возникают различные механизмы защиты: рационализация, или преобразование невротического страха в рациональный страх перед внешней опасностью, всегда несоразмерно большой; подавление страха, при котором он замещается другими симптомами: «наркотизация» страха — прямая (с помощью алкоголя) или переносная в виде бурной внешней деятельности и т. п., и, наконец, бегство от ситуаций, вызывающих страх. Эти средства защиты порождают четыре «великих невроза нашего времени» (К. Хорни): невроз привязанности — поиски любви и одобрения любой ценой; невроз власти — погоня за властью, престижем и обладанием; невроз покорности (конформизм автомата) и, наконец, неврозоизоляция, или бегство от общества. Но каждая из попыток освобождения сама порождает новые конфликты, которые требуют новых средств спасения и все глубже затягивают жертву в порочный круг невротической динамики, приводя ее в итоге к самоотчуждению. Поскольку все формы человеческой деятельности могут способствовать возникновению и развитию невроза, постольку различие между нормой и патологией стирается, все многообразие их проявлений сводится лишь к вариантам нескольких простых защитных реакций. Цель психотерапии неофрейдизм видит в анализе «жизненной ситуации» пациента, выявлении дефектов в системе его социальных связей для лучшей адаптации к существующему образу жизни (что ряд критиков оценивает как «программу воспитания конформизма»). *Неодпейдизм* полобно учению 4 4деела

Неофрейдизм, подобно учению А. Адлера, стремится быть не столько наукой, сколько непосредственно практическим учением. Так. сочинения К. Хорни обращены собственно не к специалистам, а к широкой массе пациентов. Э. Фромм превратил, в конце концов. неофрейдизм в теорию утопического «коммунитарного социализма». При этом сказалось внутреннее противоречие неофрейдизма. Критикуя З. Фрейда за неверие в прогресс и достижение всеобщего счастья (конкретно - за определение цели терапии как освобождения от страдания), неофрейдисты утверждают, что ставят более высокие цели - «уничтожение страха» (К. Хорни), достижение внутренней свободы и счастья (Э. Фромм). Однако это предполагается достичь в обществе, которое сам Э. Фромм назвал «обществом всеобшего отчуждения».

Неофрейдизм получил значительное распространение в работах так называемой чикагской группы психоаналитиков (Ф. Алек-

сандер, Т. Френч и др.), в социологических исследованиях (Д. Рисмэн и др.), хотя и не образовал никакой формальной школы. Он создал новый тип «психологического бестселлера»: сочинения К. Хории, Э. Фромма и Р. Бенефикт, изданные огромными тиражами, нашли
путь к самым широким кругам читаглей.

Критика неофрейдизма в США исходит от ных радикальных фрейдистов или от отдельных радикальных авторов. Так, американский литературный критик Л. Триллинг, автор книги с характерным названием «Фрейд и кризис нашей культуры» (1955), виде в «биологизме» 3. Фрейда последнее убсжище от «тирании культуры» и считат, что концепция личности неофрейдазма ликвидирует внутренние возможности для осциального протеста.

С критикой неофрейдизма выступил также американский философ Г. Маркузе (этой теме он посвятил работу «Эрос и цивилизация», 1956) и др. ученые. За пределами США неофрейдизм почти не получил распространения.

Д. Н. Ляликов

## O

ОБУХОВ Яков Леонидович (р. 1966) — российский психолог и психотерапевт. Доцент (1996). Член Европейской ассоциации психотерапии (с 1996).

Окончил факультет психологии Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1990). В 1991—1996 учился в Институте кататимно-имагинативной психотератии в Гёттингене (Германия) у создателя метода символдомы Х. Лёйнера.

В 1985—1988 работал гидом-переводчиком в Московском объединении «Интурист». В 1987—1988 ст. лаборант в Научно-исследовательском институте психиатрии Всесоюзного научно-исследовательского центра психического здоровья Министерства здравохоранения СССР.

С 1994 проводит обучающие семинары и тренинги по методу символдрамы в различных учебных, психологических и медицинских центрах России. С 1996 доцент Института кататимно-имагинативной психотерапии. Имеет опыт работы в различных медицинских и учебных учреждениях Германии. Перевел на русский язык 5 книг и серию статей по психологии, психоалализу и философии. Ведет частную психотерапевтическую практику.

Автор книги «Символдрама» (1997) и ряда статей по проблемам психоаналитических теорий развития, психотерапии и др.

В. И. Овчаренко

ОБЪЕКТ (нелостный, частичный, переходный) — в психоанализе: а) реальное физическое лицо или вещь; б) психический образ человека, другого живого существа или неодушевленного предмета; в) комплекс переживаний, отноелщикся к опредлеленной ситуации.

Используя объект, каждый индивид имеет возможность реализовать собственные либидозные и агрессивные влечения. Необходимо разграничивать представления индивида об объекте и о собственном Я (self). Психический образ реального (внешнего) объекта, представляющий собой сплав его эмоциональных, интеллектуальных, анатомических и физиологических качеств, называется внутренним объектом. Теория объектных отношений рассматривает многогранность и развитие взаимоотношений индивида с его внешними и внутренними объектами. Строго говоря, для каждого человека объект является внутренним, так как он наделяется фантазиями, представлениями, переживаниями этого человека, происходящими из опыта собственного Я, который всегда уникален. Каждый человек придает определенную значимость своему объекту. Такое наделение значимостью возможно лишь на элипально-фаллической фазе психосексуального развития, когда реальные (внешние) объекты впервые структурируются психикой ребенка во внутренние целостные. На оральной и анальной фазах психосексуального развития объект не воспринимается как целостный, потому что либидозные и агрессивные влечения расщеплены и направлены на части (зоны) собственного тела и на части реальных объектов, которые удовлетворяют инстинктивные влечения. Так. грудной младенец воспринимает собственное тело не целиком, его ощущения, чувства и эмоции концентрируются вокруг первичной полости (полости рта, носоглотки, глотки, пищевода, желудка и верхней части тонкого кишечника). До 4-6 месяцев реального образа матери также не существует. Ребенок воспринимает его в зависимости от своих взаимоотношений сначала с одной грудью, затем с грудью как парным органом и лишь позже, переходя от двух сосков к глазным яблокам и лицу матери. Такое фрагментарное представление реального объекта в психике младенца носит название частичного объекта.

Частичные объекты не могут заряжаться одновременно и либидозными и агрессивными составляющими инстинкта. В соответствии с этим если они заряжаются агрессией, то воспринимаются как эповещие, утрожающие. Такие объекты называются «плохие» боъекты. Если частичный объект заряжается либидо, либидозной энергией, то он называется «хороший» объект.

На анально-садистической фазе психосексуального развития ребенок продолжает и конкретизирует свои попытки манипулировать «плохими» объектами с целью снизить свою тревогу: он присовокупляет к агрессии такую полю своей любви, чтобы либидо перевесило агрессию. Вначале ему не удаются такие манипуляции с живыми объектами, так как они малопредсказуемы для ребенка, поэтому он манипулирует с окружающими его игрушками и предметами знакомого ему внешнего мира (своим платком, подушкой, уголком простыни). Он использует также части своего тела (пальцы рук, ног). Эти безопасные для ребенка и в то же время легко узнаваемые первичные *объекты* называются переходными. Наибольший вклад в изучение переходных объектов внесли Д. Виниикот и М. Малер. На эдипально-фаллической фазе психосексуального развития ребенок проецирует уже слитное, амбивалентное агрессивнолибилозное представление на живые (родительские) фигуры.

Вместе с тем для него становится безопасным интроецировать (вбирать в собственную психику) целостные родительские объекты, которые он нарциссически наделяет образами собственного Я, в результате чего они инеализиочогся.

В дальнейшей жизни выбор сексуального объекта зависит от перипетий разрешения Эдипова комплекса. Соответственно выбор сексуального объекта в зрелые годы осуществляется по двум путям:

 по наружническому — объект либо напоминает собственную личность в ее прошлых, настоящих переживаниях или будущих планах, либо соответствует ранее интроецируемому образу, который стал частью собственного Я:

 по зависимому пути — объект соответствует значимой родительской фигуре или ее надеждам (для индивида значима и близка пассивная роль).

Пограничные и психотические личности, личности, не лошелшие в своем развитии до эдипальных форм общения с объектом, не способны на стойкие эмоциональные взаимоотношения с партнером, не способны рабить. Они по-прежнему пользуются примитивными защитными механизмами расшепления, проекции, инкорнерации и импроемици, быстро наделяют вначале иделатизируемый объект агрессией и девальвируют его (принижают его значимость, воспринимают его как опасный).

И. И. Маслова

ОБЪЕКТНОЕ ОТНОШЕНИЕ — в современном психоаналитическом понимании отношение субъекта к миру как итог определенной личностной организации, определенного восприятия *объектов* и выбираемых способов защиты.

Первоначально подразумевалось отношение субъекта к объектиу, в котором объекти представляет собой нечто, к чему направлено действие, потребность; то, что требуется субъекту для получения инстинктивного удовлетворения; то, к чему субъект как-то относится.

В любом случае это именно отношение субъекта, а не отношение между субъектом и объектом, т. е. оно есть характеристика индивила.

Понятия объекта и объектного отношения встречаются уже у З. Фрейда, для которого объект - один из компонентов влечения, включающего источник, объект и цель. Источник, а таковым являются область или орган, в котором возникает сексуальное возбуждение, играет главную роль. Он указывает стадию психосексуальной эволюции, которая определяет тип влечения (оральное, анальное, генитальное), а тем самым и его цель, поскольку, согласно З. Фрейду, цель заключается в получении определенного рода удовольствия. Тип влечения обусловливает способ поведения, способ обращения с объектом. Например, инкорпорация, или поглощение, есть способ поведения, соответствующий оральному влечению, которое может смещаться со рта на другие части тела, сублимироваться (десексуализироваться) и т. д. Если оральный тип влечения доминирует, то поглощение становится для субъекта прообразом всех видов деятельности. З. Фрейд связал типы отношения к объекту с типами характера («Характер и анальная эротика», 1908) и показал, как в различных видах деятельности индивида могут раскрываться одни и те же способы повеления.

Объект же — всего лишь случайное средство для достижения цели. Он может быть любым или, в силу истории субъекта, единст-

венным в своем роде (что также является случайностью).

С 30-х годов роль понятия объектного отношения в психоднализе начала возрастать. и ныне оно составляет основу целого ряда теорий. Если для 3. Фрейда первичным был поиск удовольствия, то, например, для В. Фэйрберна (одного из ведущих теоретиков объектных отношений) первичен поиск объекта. Таким образом, сексуальный источник влечения отошел на задний план, сохранившись лишь в виде некой метафоры, и сексуальное удовольствие перестало быть целью. Сам объект большинство аналитиков не признают ни любым, ни единственным в своем роде; для каждого типа отношения существует типичный объект, ассоциированный с определенными защитными механизмами, уровнем развития Эго и т. д.

Елиной теории для школы объектных отношений не существует. Вклад в развитие объектного подхода внесли представители разных психоаналитических направлений: М. Клайн, А. Фрейд, В. Фэйрберн, М. Балинт, Д. Вимникот, М. Мапер.

Если поиск объекта является некой ведущей силой, то развитие объективое отношения как изменение по мере вэросления ребенка восприятия объекта и характера отношений с ним должно быть отражением психического развития в целом.

Еще 3. Фрейд обозначил две стадии развития объектного отношения: стадию потребности в удовлетворяющем объекте и стадию потребности в постоянном объекте.

Далее приводится схема развития объектного отношения, в основном принадлежащая М. Малер (но вполне согласующаяся и с другими включающими объектное отношение периодизациями).

 Примерно до 2-месячного возраста длится фаза «норматьного аутизма», когда младенец еще не различает внутренние и внешние ощущения.

2. Примерно в 2 месяца у ребенка появляется так называемая «социальная улыбка», которой он одаривает мать и других людей с похожими очертаниями лица, свидетельствующая о восприятии внешнего объекта. Это знаменует начало «симбиотической фазы». фазы слияния с матерью. Я еще по-настоящему не отделено от «не Я», внутреннее и внешнее лишь смутно различаются. Зачатки Эго младенца в этот период должны дополняться за счет Эго матери посредством заботы и защиты с ее стороны, эмоционального кон-

такта с ней. Данная фаза, продолжающаяся в

среднем с 2 до 4-5 месяцев, может рассмат-

риваться как промежуточная между дообъект-

ной аутистической и последующей фазой, на

которой развивается объектное отношение с 3. С 4-5 месяцев наступает фаза «сепарации-индивидуации», разделяющаяся на несколько подфаз.

четко воспринимаемым объектом.

А. Процесс выхода из симбиоза, осуществляемый в среднем к 9-месячному возрасту. М. Малер называет «вылупливанием». В это время ребенку доступен лишь «частичный объект». Например, мать воспринимается не как отдельный человек, а как внешний источник пищи и заботы, или метафорически говоря, как объект-грудь.

Б. Примерно с 9 месяцев ребенок принимается активно исследовать окружающий мир, приобретать многообразные умения и навыки, раскрывая у себя все новые способности. Предпосылкой тому служит развитие автономного аппарата Эго. Быстро формируется различение собственного тела и тела матери. Прогрессируют моторные навыки, выражение аффектов. Появляется речь. Становится все больше средств для дистантного взаимолействия. Эта полфаза, длящаяся около 5 месяцев, именуется периодом практики.

В. К 14 месяцам ребенок начинает отчетливо осознавать себя отделенным и одиноким, чему дает толчок рост познавательных способностей и дифференцированности эмоций. Все более многочисленные запреты матери, равно как и собственный страх, приглушают удовольствие от движения, столь яркое на предыдущей подфазе. Появляется желание возвращаться к матери, делиться с ней полученными впечатлениями и новыми достижениями. Но это не возврат к симбиозу. теперь контакт принципиально более дистантный, включающий речь и игру.

Возникает новый страх - потери любви объекта, - заслоняющий более ранний страх потери объекта.

Возрастает осознание тела и телесных функций, во многих случаях стимулируемое насаждением «туалетной дисциплины». Формируется спектр защитных механизмов, в значительной мере в связи с приучением к горшку и сопутствующим этому процессу внутренним конфликтом между стремлением делать все так и тогда, как и когда заблагорассудится, и желанием удовлетворить материнское требование контроля и сдерживания.

Для этого периода характерно так называемое расшепление образа объекта на «плохой» и «хороший» объект: «хороший» - приносящий удовлетворение; «плохой» - запрещающий, преграждающий, отсутствующий. Во второй половине второго года мать часто воспринимается как «плохая», поскольку она систематически ограничивает различную приятную активность ребенка. В отсутствие матери малыш может проецировать на другие объекты образ «плохой» матери: когда она отсутствует или как-то иначе превращается в «плохой» объект, он не в состоянии удерживать в сознании ее «хороший» образ.

Г. Примерно с двух лет наступает очень важная подфаза консолидации индивидуальности и постоянства эмоционального отношения к объекту. Эта полфаза имеет открытый конец.

Образы «плохой» и «хорошей» матери

должны слиться в единый образ с доминированием «хорошей», т. е. опыт удовлетворения должен перевесить опыт запретов и оставлений, без отрицания, а, напротив, с принятием последнего.

В результате формируется постоянство восприятия объекта. Внутренний образ объекта тановится стабильной структурой, доступной и в отсутствие объекта.

В течение третьего года жизни устанавливаются стабильные границы Я и более или менее стабильный образ Я, устойчивость которых нарушится в норме лишь в пубертате. На почве достигнутой устойчивой идентификации происходит дальнейшее развитие объектного отношения.

Число целостных объектов, репрезентированных во внутреннем мире ребенка, возрастает. В их число включаются отец, другие члены семьи, позже — товарищи по играм.

Обрисованная здесь картина явно показывает, что развитие объектного отношения, Эго, психосексуальное развитие происходит согласованно и неотделимо друг от друга. Такие функции Эго, как движение, восприятие, речь, интеллект, могут стимулироваться или замедляться в развитии в зависимости от адекватности объектного отношения, которая фундаментально влияет и на отношение к реальности и на характер защит. Объектное отношение определяет также организацию и поведенческое выражение инстинктивной жизни. Вместе с тем очевидно, что функции Эго, как и инстинкты, участвуют в процессе развития объектного отношения. Например, способность младенца узнавать мать, а впоследствии «считывать» ее невербальные сигналы и понимать ее речь значительно влияет на его связь с ней.

Понятно, что нарушение раннего объектного отношения глубоко воздействует на процесс развития и на благополучие взрослых отношений. Возникающие отклонения, вплоть до серьезной психопатологии, порождаются специфическими защитными механизмами, служившими сохранению баланса между внутренним и внешним миром.

Один из типичных примеров нарушения недостного образа объеми, когда по какимто причинам интеграция «плохого» и «корошего» объектове не состоялась. В этом случае человеку бывает свойственно «черно-белое» восприятие мира, согласно которому объект может быть либо абсолютно хорошим, либо абсолютно плохим. То, какие проблемы это порождает во вэрослых отношениях, представить нетрудно.

В норме в любой момент жизни у индивида присутствует способность к установлению адекватного реальной ситуации объектного отношения любого из пройденных им в процессе развития уровней, начиная с аутистической дообъектной стадии. Единовременно с разными объектами, в разных сферах жизни осуществляются отношения нескольких уровней, или типов; еще какие-то отношения протекают исключительно в мире фантазии.

Т. С. Драбкина

ОВЧАРЕНКО Виктор Иванович (р. 1943) — российский философ, социолог, историк и психолог. Доктор философских наук (1966), профессор (1997), академик Российской Академии естественных наук (1997).

Окончил исторический факультет Белорусского государственного университета (1969) и аспирантуру кафедры философии БГУ (1972).

Трудовую деятельность начал в 1960 в Москве. С 1966 на научной и педагогической работе. В 1972—1982 работал преподавателем, старшим преподавателем и доцентом кафелры философии Белорусског государственного университета. В 1982—1983 доцент кафелры философии Института повышения квалификации преподавателей общественных наук при Белорусском государственном университете. В 1983—1987 доцент кафедры философии Института повышения квалификации преподавателей общественных наук при Московском государственном университете им. В. Ломоносова. С 1987 доцент и с 1995 профессор кафедры философии Московского государственного лингвистического университета.

В 1970 создал в исследовательских целях Краткий словарь психоаналитической терминологии 3. Фрейда», который был включен в качестве приложения в текст кандидатской диссертации «Критический анализ теории личности 3. Фрейда» (1974).

С 1972 читает различные курсы и спецкурсы по психоанализу и постфрейдизму в университетах, академиях и институтах страны. Выявил и издал ряд архивных документов и материалов по истории российского легкоанализа и психоаналитического движения. Написал и издал ок. 300 биографий отечественных и зарубежных психоаналитиков.

В 1990 опубликовал основы концепции социологического психологизма, в границах которой исследовал и представил классический и современный психоанализ как один из наиболее существенных компонентов социологического психологизма нашего времени. Развил эти идеи в докторской диссертации «Генезис, основания, формы и тенденции развития социологического психологизма как явления социальной мысли» (1995). Ввел в научный оборот категорию «понятийно-проблемные комплексы».

В 1993 инициировал начало кампании за возвращение в Россию подлиников и копий документов и материалов по истории российского психоанализа и психоаналитического движения из заграничных архивов и собраций

В 1994 опубликовал «Психоаналитический глоссарий» (первое русскоязычное издание словаря-справочника по психоанализу), еодержащий очерк истории психоанализа, биографии его велущих представителей, психоаналитическую терминологию, документы и материалы. Этот словарь-справочник дает систематизированное представление о комплексе классических и современных психоаналитических идей, разнообразных направлениях, школах, теориях и концепциях психоаналитической ориентации. Ввел в начучный оборот понятие и представление о дисперсионной психоаналитической среде. Выделил три основных этапа развития классического психоаналитический (1905—1913) и 3) метафизический (1913—1939).

С 1995 ведет рубрику «Судьба» в философском психоаналитическом журнале «Архетил», в котором публикует серию статей о жизни и творчестве российских психоаналитиков (А. Н. Бернитейне, М. В. Вузьфе, Н. А. Вырубове, Ю. В. Каннабихе, Н. Е. Оситоей и др.).

В 1996 предложил первую научную периодизацию истории российского *психоанализа* и психоаналитического движения.

Автор книг «Психоаналитический глоссарий» (1994), «Социологический психологизм. Критический анализ» (1990; совм. с А. А. Грицановым), «Человек и отчуждение» (1991; совм. с А. А. Грицановым), «История социологии» (1993; в соавт.) и др., а также ок. 400 статей по различным проблемам классического и современного психоанализа, философии, социологии, психологии, истории и пр.

П. С. Гуревич

**ОГОВОРКИ** — случаи ошибочного употребления человеком в речи одних слов вместо других.

Обычно человек, допустивший *оговорку*, может объяснять ее ссылками на переутомление, усталость, взволнованность, рассеянность внимания, болезненное состояние. Аналогичными — физиологическими или

психофизиологическими — причинами объясняют оговорки и многие ученые, но в таком случае любая оговорка воспринимается как лосапная случайность.

3. Фрейд не отвергал возможности физиологического и психофизиологического объяснения причин возинкновения оговором. Однако его интересовали не условия, при которых происходит оговорка. В первую очередь он стремился выяснить, почему человек оговаривается именно так, а не иначе. Для него важно было понять, что происходит при оговорке с психологической точки зрения.

Ведь оговорка может быть сделана человеком не в силу усталости или рассеянности внимания, а как раз потому, что говорящий хочет правильно произнести то или иное слово, и именно его, а не другое. Он совершает сговорку, будучи здоровым и находясь в нормальном остоянии.

Согласно представлениям 3. Фрейда, осоорки нельзя относить к числу случайных явлений. Они обладают смыслом, т. е. это полноценные псикические акты, имеющие конкретную цель, определенную форму выражения и значение.

Оговорки возникают в результате противодействия двух различных намерений, возникающих в психике человека: говорящий пытается как бы блокировать то намерение, о котором не должны знать окружающие его люди, и подчеркнуть другое намерение, которое он хочет донести до слушателей. Первое намерение не подлежит оглашению в силу разного рода обстоятельств, связанных с соответствующими правилами и нормами поведения в обществе. Человек не хочет, чтобы скрытое от посторонних взоров намерение нашло отражение в его речи. Он старается вытеснить это намерение из своего сознания. Однако именно вытесненное намерение проявляется против воли человека и выливается в ту оговорку, которую он допускает в своей речи.

В работе «Психопатология обыденной речи» (1901) 3. Фрейд привел много примеров, демонстрирующих психический механизм образования оговорок, Так, однажды, открывая заседание палаты депутатов, ее председатель сказал следующее: «Господа, я признаю число присутствующих достаточным и объявляю заседание закрытым», хотя вполне очевидно, что председатель хотел объявить об открытии заседания палаты депутатов. Он оговорился, сказал противоположное тому, что должен был произнести. Смысл его оговорки понять нетрудно. И причин такой оговорки можно предположить несколько. Вполне возможен такой вариант объяснения. По долгу службы председатель должен был вести заседание палаты депутатов. Однако ему не хотелось участвовать в этом заседании, поскольку, исходя из предшествующего опыта, он заранее предвидел, что никакого толка из очередного заседания не будет, а он только зря потратит свое время. Возможен другой вариант: ему хотелось пораньше вернуться домой, чтобы отпраздновать какое-то событие или побыть наедине с женой. Не исключены и другие, самые неожиданные мотивы, по которым ему не хотелось принимать участие в данном заседании.

Но, исполняя свой общественный долг, председатель палаты депутатов заставил себя отказаться от искушения поддаться собственным чувствам и подавил в себе соответствующие желания. Он пересилил себя, изображая на лице радость от предстоящего заседания. И вдруг, объявляя о его открытии, он непроизвольно и неожиданно для самого себя совершил осоворку, наглядно демонстрирующую истинное положение вещей.

Психонализ показывает, как на примере осоворки можно понять подлинные мотивы мышления и поведения человека. Благоларя психоаналитическим методам исследования не просто описываются всевозможные осоворки, а выявляется их смысл, раскрываются внутренние тенденции, свидетельствующие о проявлении борьбы душевных сил.

Невинная на первый взглял, огоеорже может обнажить такие глубинные процессы в душевной жизни человека, которые тщательно скрываются им как от других людей, так и от самого себя. Во всяком случае, психоаналитическое понимание огоеорки способно привести к переосмыслению того, что обычно не попадает в поле зрения человека. Это помогает по-новому взглянуть на отношения между людьми, а иногда и меняет жизнь человека

Для психонализа осоворки не являются мелочами жизни», не заслуживающими никакого внимания. Напротив, как и другие ощибочные действия (описки, ослышки, очитки, потеря вещей, забывчивость относительно имен, предметов и обещаний), они представляют собой важный и необходимый объект детального и обстоятельного анализа. Психоаналичическое толкование осоворки позволяет выявлять их смыся и содержание бессознательных процессов, протекающих в недрах психики человека.

В. М. Лейбин

ОНО — понятие, использовавшееся в классическом психоанализе для обозначения ток части личности, которая включает в себя бессознательные елечения и импульсы, оказывающие предопределяющее воздействие на поведение человека.

Понятие «Оно» было введено в психоаналитческую литературу немецким врачом Г. Гроддеком, который в 1923 опубликовал работу под названием «Книга об Оно». Этим понятием Г. Гроддек обозначил неизвестную силу, управляющую поступками человека.

Позаимствовав данное понятие у Г. Гроддека, 3. Фрейд использовал его в своей работе «Я и Оно» (1923). При этом он ссылался на немецкого философа Ф. Ницше, который употреблял грамматическое выражение Оно для описания безличного, природно-необходимого в человеке.

С точки зрения 3. Фрейда, личность представияет собой триединство, включающее такие части (сферы или инстанции), как Оло, Я и Сеерх-Я. Оло — глубинный пласт бессовиательных елечений, под воздействием которых человек стремится к получению удовольствия; Я — сфера сознательного, поередник между внешним и внутренним миром человека, способствующий его ориентации на реальное положение вещей; Сеерх-Я — совествь, 
способствующий и предагы, благодаря которым человек в своей деятельности 
учитывает запреты социального, нравственного и семейно-истоянуеского характера.

В понимании З. Фрейда Оно представляет собой огромный резервуар либидо (энергии сексуальных влечений). Это котел кипящих страстей, готовых в любую минуту обрушиться на человека. По своему объему, силе и мотуществу Оно (бессознательное) значительно превосходит Я (сознатие). Если взять в качестве примера айсберг, то Оно можно сравнить с врумя третями его подводной части, в то время как Я— одна треть его надводной части.

Используя сравнение немецкого философа А. Шопенгауэра о положении и власти
веадника и коня, 3. Фрейд так описывал отношение между бессознательным и сознанием.
От и Я— это лошадь и всадник. Я пытается
подчинить себе Ото, подобно тому как веадник предпринимает усилия по обузданию
превосходящей силы лошади. Однако чаще
весго веадник илет на поводу у неукротимой
лошади. Точно так же Я фактически подчиничется воле Ото, создавая видимость своето
превосходства. По выражению 3. Фрейда, Я
(сознание) является верным слугой Ото (бессознательного), старающимся заслужить расположение своего господина.

Сверх-Я — это не сверхсознание, в котором нет места для бессознательного. С точки эрения З. Фрейда, по своему происхождению и природе Сверх-Я есть не что иное, как своего рода адвокат внутреннего мира человека, г. е. представитель Оно. Сверх-Я укодит своими корнями в Оно и, по существу, является бессозиательным, терроризирующим и наказывающим Я укорами совестии.

Это означает, что в классическом психоамализе Я было несчастным существом, испытывающим давление со стороны внешнего мира, бессознательных вожделений Оло и бессознательного чувства вины, исколящего из Сверх-Я. Отсюда невротизация человека, основанная на внутренних конфамиямих, которые разыльнавиотся в глубинах его психики.

Психоанализ вскрыл связи и зависимости от Оло и Сверх-Я, показал силу бессознательных ваечений человека, управляющих ето жизнедеятельностью. Он способствовал сосзначию того тратического положения, в котором находится человек; раскрыл механизмы, благодаря которым полытки разрешения внутрипсихических конфликтов нередко завершаются чебетством человека в невроз».

Основная цель психоаналитической терапии — доведение до сознания человека того, какую роль в его жизни играют бессознательные алечения. Психоаналитик подводит пациента к пониманию, что бессознательное разрешение внутрипсихических конфаиктов ведет к далеко идущим последтвиям, чреватым психическими расстройствами.

По выражению 3. Фрейда, там, где было Опо, должно стать Я. Разрешение енуприпсихических конфликтов должно основываться на сознательном отношении человека к окружающему миру, другим людям и самому себе.

В. М. Лейбин

## ОПТИМИЗМ И ПЕССИМИЗМ

Оптимизм (от лат. optimus — наилучший) — мировозэрение, согласно которому существующий мир, несмотря на некоторое свое несовершенство, есть лучший из всех возможных миров. Оптимизм основан на вере в бесконечный прогресс. Это восприятие мира встречается у древнегреческих философов-стоиков, у Платона, Аристотеля, затем у средневекового философа и теолога Фомы Аквинского. Оптимизм сопряжен с верой в безграничные возможности разума, человеческого познания. Наиболее полно такое воззрение разработано в произведении «Геодицеа» немещкого мыслителя Г. В. Лейбница и в философских трудах Гетеля. Оптимизм противоположен пессимизму.

Пессимилм (от лат. pessimus — худший) — мировозэрение, полярно противоположное оппимизму. Он исходит из того, что мир есть эло. Такое восприятие мира пронизано безнадежностью, унынием. Пессимист обычно утверждает, что лучше было бы ему вообще не родиться. Пессимизм обращает внимание на теневые стороны мира, считает человеческую жизнь бессмысленной. Пессимизм просматривается в религии, хотя и окрашен верой в лучший мир.

В психоанализе существует слабоаргументированная точка эрения, согласно которой оптимим укореняется в сознании тех, кого долго кормили грудью; пессимизм же, наоборот, сопряжен с тем, что младенца рано отлучили от груди. Клинический оптимиизм, который не считается с жизненными препятствиями, является маниакальной чертой, а пессимизм, переоценивающий препятствия, — чертой дептрессивной.

П. С. Гуревич

ОСИПОВ Владивир Александрович (р. 1948) российский психолог и аналитически ориентированный психотерапевт. Член правления Русского психовнаминического общества (с 1997). Член редакционной коллегии журнала «Психоаналитический вестник» (с 1996).

Окончил факультет психологии Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1978). В 1979—1983 рабо-

тал на кафедре биофизики и нормальной физиологии Медицинского стоматологического института (Москва), где исследоват функциональные состояния эрительного анализатора методом вызванных потенциалов. В 1984— 1991 работал научным сотрудником Института биофизики Министерства эдравоохранения СССР. Изучал проблемы интегральной оценки психического состояния человека в экстремальных услових».

С 1992 член Российской психоаналитической ассоциации. В 1992—1994 прошел курс «Введение в психоаналитическую терапинопод руководством члена Британского психоаналитического общества Ш. Фитикералыл.
Член Русского психоаналитического общества (с 1995). С 1995 рабогает психологом в психоневрологическом диспансер № 2 г. Москвы.

Автор ряда статей по проблемам психофизиологии, интегральной оценки психического состояния человека в экстремальных условиях и психоанализу.

В. И. Овчаренко

ОСИПОВ Виктор Петрович (1871—1947) — российский психиатр. Профессор Казанского университета (1906—1914), профессор Военно-медицинской академии (1915), член-корреспонлент Академии наук СССР (1939), ака-ямик Академии медишинских наук СССР (1944), генерал-лейтенант медицинской службы. Заслуженный деятель науки РСФСР (1933).

Окончил Петербургскую военно-медицинскую академию (1895). Занимался научной и врачебной работой под руководством В. М. Бехперева.

В 1906—1914 работал профессором психиатрии в Казанском университетс. С 1915 пофессор и начальник кафедры психиатрии Военно-медицинской академии (Петроград — Ленинграл). В 1929—1947 директор Государственного института мозга им. В. М. Бехтерева. В 20—30-х годах активно интересовался психоаналитическими идеями и поддерживал контакты с психоаналитиками. Переписывался с видным американским психоаналитиком К. Оберндорфом и встречался с ним в 1932 во время его двухнедельного визита в СССР.

В 1923 создал сугтестивную (от лат. suggestio — внушение) пробу («Осипова проба») на выявление делирия (синдрома помрачения сознания).

Был одним из лидеров патофизиологического направления в психиатрии. Исследовал различные проблемы психозов, неврозов, комплексов и пр.

Автор книг «Курс учения о душевных бодених» (ч. 1, 1917), «Курс общего учения о душевных болезнях» (1923), «Частное учение о душевных болезнях» (вып. 1, 1923; вып. 2, 1926), «Руководство по психнатрии» (1931), «Вопросы психиатрического распознавания и определения годности к военной службе» (1944) и др. работ.

В. И. Овчаренко

ОСИПОВ Николай Евграфович (1877—1934) — российский психиатр и психоаналитик. Доктор медицины (1903), доцент (1911). Пионер и пропагандист психоанализа в России.

В 1897, вскоре после окончания с золотой медалью 1-в московской гимназии, поступил на медипинский факультет Московского университета. В связи с забастовкой студентов в 1898 был лишен возможности получить выстшее образование в России и в 1899 ускал за границу. Учился в Цюрихском университете у Ф. Ф. Эрисмана и университетах Базеля, берна, Бонна и др. Рабогал над диссертацией под руководством профессора Кауфмана и в 1903 стал доктором медицины Базельского учиверситета.

Вскоре вернулся в Россию. В 1904—1906 работал в московской городской Преображенской психиатрической больнице (Мос-

ковском доллгаузе) у Н. Н. Баженова и бывшей лечебнице Ф. И. Герцога (М. Ф. Беккер), где азанимался пекзматрией и психотерапией. В 1906—1911 работал в Психиатрической клинике Московского университета у В. Л. Сербского. В 1911 стал доцентом Московского университета и в том же году вместе с. В. П. Сербским и мн. др. ушел из клиники и университета в нак протеста против реакционной политики министра просвещения Л. А. Кассо, направленной против студенчества и университетских собобд.

В 1907 познакомился с идеями и трудами 3. Фрейда, которые оценил как новое слово в психологии и психопатологии. В 1908 в «Журнале невропатологии и психиатрии им. С. С. Корсакова» опубликовал статьи «Психологические и психопатологические взглялы Фрейда в немецкой литературе 1907 г.» и «Психология комплексов и ассоциативный эксперимент по работам Цюрихской клиники», а в 1909 - «Последние работы Фрейдовской школы». Летом 1910 он посетил Фрейда в Вене и установил с ним профессиональные и человеческие отношения, которые поддерживал всю жизнь. Считал З. Фрейда одним из своих учителей, а себя - «первым популяризатором Фрейда в России». В том же голу встречался с Э. Блейлером и К. Г. Юнгом (в Цюрихе) и П. Любуа (в Берне) и обсуждал с ними психиатрические и психотерапевтические проблемы.

В 1910—1914 был соучредителем и членом редакционной коллегии первого междисциплинарного российского психоаналитически ориентированного журнала «Психомерапи». Обозрение вопросов психического лечения и прижадной психоающи», в котором в 1910—1912 опубликовал серию статей о психоанализе и психотерапии. Отдавая должное выдающимся открытиям и достижениям психоаналитического учения, вместе с тем считал, что некоторые компоненты его (например, теория сексуальности и др.) являются гипогезами, тресуальности и др.) являются гипогезами, тресуами, тресуами становами становами становами.

бующими дальнейшей разработки и обоснования.

После ухода из Московского университета в 1911—1918 работал доцентом психиатрии на Высших женских курсах в Москве и одновременно в Рукавишниковом приюте для малолетних преступников.

В 1911 вместе с В. П. Сербским и др. психиатрами был соучредителем, иленом бюро секретарем московского психнатрического кружка «Малые пятницы», в котором состоял до 1918. На первом заседании этого кружка сделал доклад на тему «Из логики и методологии психиатрии». И в дальнейшем часто выступал по проблемам психиатрии, психоанализа и психотерапии.

В 1911—1913, совместно с О. Б. Фельцианом, был редактором издававшейся в Москве серии книг «Психотерапевтическая библиотека», в которой были изданы работы 3. Фрейда, В. Штекеля, Л. Вальдштейна, О. Б. Фельциана и др.).

В 1918 выехал из Москвы и почти два года скитался по Украине и Югу России. В 1920 эмигрировал в Турцию (Стамбул). Некоторое время жил в Белграде и Будапеште, а с 1921—в Праге.

В 1923—1931 работал доцентом Карлова университета в Праге. Читал куре психнатрии и др. Поддерживал контакты с 3. Фрейдом и его последователями. В 1923 опубликовал работу «Воспоминания Толстого о детстве. Вклад в теорию либидо 3. Фрейда».

В 1925 организовал и возглавил «Русский психиатрический кружок» в Праге, который занимался различными проблемами психиатрии и психоанализа. Публиковал различные бозэрения новых идей в неврологии и психиатрии и сделал ок. 70 публичных выступлений в Праге по проблемам психиатрии, психоанализа и психотерапия.

Развивал и модифицировал некоторые идеи и концепции З. Фрейда. Пересмотрел психоаналитические представления о *любви* и выдвинул идею о первичности любви как основного фактора космической жизли и абсолютной ценности, проявляющейся в разнообразных формах, и вторичности любви как физиологического притяжения и половой страсти. Начал разработку теории любви. В 1931 в работе «Революция и сон» предложил психоаналитически ориентированное понимание революции как «реализации подавленных, вытесненных жеданий одного класса народа, классовое нарциссическое самогутверхдение и исследовал аналогии и компоненты одинакового содержания «революции и сновидения».

В контексте психоаналитического учения исследовал различные философские и этические проблемы. Утверждал, что чреэмерная концентрация личности на самой себе провоцирует и впечет невропатологические состояния, а различные нравственные факторы (и пороки) являются одним из источников психических расстройств.

В 1931 из-за болезни сердца прекратил работу в Карловом университете. Похоронен в Праге на православном кладбище в Ольшанак, у подножия памятника «Верному русскому воину».

Автор книги «Внушение и его пределы» (1911; совы. с Н. Н. Баженовый), ряда статей по различным проблемам психоапазиза, в том числе «О психоанализе» (1910), «Психотерапия в литературных произведениях Л. Н. Толстого (Отрывок из работы «Толстой и медицина»)» (1911), «О навязчивой улыбке» (1912), «Записки сумасшедшего». Незаконченное произведение Голстого» (1913), «Болезь и здоровые у Достоевского» (1931) и др.

В. И. Овчаренко

ОСНОВНОЕ ПРАВИЛО (аигл. Basic rule) — фундаментальное правило, организующее аналогичную ситуацию. Согласно этому правилу, пациента просят предельно откровенно

и в той последовательности, в какой ему заблагорассудится, высказать все, что он думает и чувствует, даже если это кажется ему тривиальным, не относящимся к делу, бестактным, смущающим или унизительным. Конечно, по той или иной причине у пациента будут возникать возражения против высказывания некоторых вещей, но ему следует выражать вслух эти возражения, а не использовать их для утаивания определенной мысли или чувства.

Основное правило предполагает применение в ходе психоаналитического лечения метода свободных ассоциаций. Свободное ассошиирование отличается от нашего привычного способа думать или говорить не только своей откровенностью, отсутствием какойлибо скрытности, но и явным отсутствием направленности. Очевидно, основное правило заключается вовсе не в том, чтобы требовать от папиента систематически бессвязных речей, а лишь в том, чтобы не делать связность критерием отбора. Свободное ассоциирование позволяет пациенту дать некоторую разрядку своим напряжениям и поэтому может без какой-либо интерпретации со стороны аналитика вызвать терапевтический эффект. Кроме того, проговаривание переводит мысли и аффекты в слова, превращая таким образом внутреннюю реальность во внешнюю реальность (рассказанную реальность).

Основное правило открывает доступ к аналитическому материалу и служит достижению терапевтических результатов. Свободное ассоциирование позволяет аналитику выбирать из сообщаемого пациентом материала то, что представляется ему существенно важным для понимания бессознательных мотиваций пациента, установления причинных связей между ними и в конечном счете для понимания структуры личности пациента.

Простого сообщения *основного правила* пациенту может оказаться недостаточно. Его приходится повторять, и все, что мещает выполнению правила, а именно те бессознательные факторы, которые ответственны за *сопропиваение*, должно вскрываться и прорабатываться в аналитической ситуации.

## В. В. Старовойтов

ОТЦЕУБИЙСТВО — реальное или воображаемое событие, вызванное к жизни скехаными сколаными соперичеством, желанием сына сустранить своего отца. В классическом психонамазе отщеубийство рассматривалось в качестве
основного и древнейшего преступления как
отдельного человека, так и человечества в
пелом.

3. Фрейд придерживался типотезы, сопасно которой первоначально человечество представляло собой первобытную одду. В этой примитивной организации вся власть принадисжала сильному отцу. Он обладал единоличным правом на всех самок и жестоко подавлял любые посятательства на них со стороны своих сыновей. Первобытный отец изтонял из орды своих подрастающих сыновей, чтобы избавиться от их соперинчества.

Однажды изгнанные из орды братъя объдинились между собой и убили отца-тирана. Устранив его и утолив свою ненависть, они впоследствии попали под власть нежных чувств, так как все же любили отца и восхищались им. Это привело к расказнию, возникновению чувства вины, к становлению запретов на убийство и шицест (кровосмесительные связи). Таким образом было положено начало человеческой истории. По выражению 3. Фрейда, с тех пор общество покоится на соучастии в совместно совершенном преступлении, религия — на сознании вины и расказния.

Тема отщеубийства находит свое отражение в художественной литературе. Так, в основе сюжетов «Царя Эдипа» Софокла, «Гамлета» У. Шекспира, «Братьев Карамазовых» Ф. М Достоевского лежит момент отщеубийства. З. Фрейд считал, что это не случайно. Три шедевра мировой литературы наглядно иллюстрируют психологическое значение отшечбийства в жизни человека.

Описубийство является, по словам 3. Фрейда, тем великим событием, которое так или иначе затрагнявает веся людей. Вот почему разрабатывающие тему описубийства шедевры мировой литературы Софокла, У. Шекспира и Ф. М. Достоевского не оставляют никого равнодушным. Каждый переживает трагедию героя и как бы вспоминает о своих собственных преступных намерениях, таящикуя в тибинах пислики.

Даже если чеповек вытесния свои преступные намерения в область бессознательного, чтобы не отвечать за них, он все равно испытывает чувство вины по неизвестной ему причине. Персонажи указанной трагедии вызывают у него сопереживание. Литературный герой как бы берет на себя вину, которую испытывает каждый из нас. Он совершает преступление, тем самым освобождая других от необходимости совершения реального опиерфийства. В этом состоит терапевтическая ценность шедевров мировой литературы, оказывающих сильное эмоциональное воздействие на человека.

Для психологии безразлично, кто в лействительности совершил отмеубийство. Важно, кто желал его в душе. С точки зрения классического психоанализа каждый человек испытывает влечения к убийству и является потеншальным преступником. Он не может освободиться от того чувства вины, которое связано с реальным или воображаемым отметуйшетовых.

На заре становления человечества отщеубийство, согласно сохранивщимся памятинкам древней культуры, было реальным событием. В современном обществе желание убить отпа не обязательно сопровождается совершением реального преступления. Оно может вылиться в различного рода фантазии и находить свое отражение в сиовидениях. Не совершая преступления, цивилизованный человек тем не менее настолько остро ощущает свою виновность, что она оказывает существенное воздействие на его жизнь. Бессознательное чувство вшим терзает человека, приводит к душевным страданиям, может обернуться психическим расстройством.

Главным источником чувства вины современного человека с точки эрения психоанализа является отнеубийство, уходящее своими корнями в древнюю историю. Оно дает знать о себе и сегодня, проявляясь в бессознательных желаниях ребенка, которые выступают в психоаналия под названием Эдипова компекса. Речь идет об амбивалентных (двойственных) чувствах ребенка, когда он испытывает одного с ним пола. Мальчик хочет устранить отца, чтобы он не мешал установлению эротических отношений с матерью.

3. Фрейд полагал, что некогда совершенное преступление (отпербийство) находит сой отклик в луше каждого человека. Оно предопределяет его судьбу, так как в своем индивидуальном развитии человек как бы в сокращенном варианте повторяет ход истории развития человечества.

Отпербыйство, по 3. Фрейду, вплетается в ткань человеческой психики. Независимо от того, вылывается ли оно в преступное деяние или вытесняется в бессознательное под воздействием нарваственной максимы «не убий», влечение к отпербыйству является той психической реальностью, которая, как принято считать в психонализе, оказывается подчас более действенной и предопределяющей жизнедеятельность человека, чем физическая реальность.

Сновидения и фантазии об отщеубийстве ведут к глубоким переживаниям человека, не понимающим механизмов фунцкионирования своей психики. Усиливающиеся по мере обострения неизвестно откуда возникшего чувства вины, эти переживания могут вызвать далеко идущие последствия, в том числе неврозы.

В. М. Лейбин

ОТЫГРЫВАНИЕ (нем. Agieren: англ. Acting out) - клиническое психоаналитическое понятие, использовавшееся З. Фрейдом для обозначения действий, которые пациент произволит как замешение своих воспоминаний. В статье «Воспоминания, повторения и проработка» (1914) З. Фрейд писал: «...пациент не вспоминает ничего из того, что он забыл и вытеснил в своей психике, но лействует в соответствии с этими воспоминаниями. Он воспроизводит ситуацию из прошлого не в виде воспоминания, а в виде действия; он повторяет ее, не зная, что он ее повторяет... Например, пациент не обнаруживает воспоминаний о том, что когда-то возмущенно и критически относился к власти родителей, вместо этого он направляет свое возмушение и иронию на лечащего врача».

Отыгрывание (agieren) почти всегда соотносится с воспоминанием (errinern): это два противоположных способа перенесения прошлого в будущее. З. Фрейд столкнулся с этой противоположностью прежде всего в психоаналитической терапии, однако он различал отыгрывание в аналитической ситуации и вне анализа: «Мы должны, таким образом, быть готовы к навязчивым повторениям у пациента: он полменяет этим необходимость воспоминания не только в своем личном отношении к врачу, но также и в любом другом отношении, а также в леятельности, на которой он сосредоточен в данный период жизни. когда, например, в процессе психоаналитического лечения он выбирает объект любви. берет на себя выполнение определенной залачи или начинает какое-то лело».

Для обозначения *отвыгрывания* в рамках *психоанализа* используется термин «в-реагирование» (acting in). Обе эти формы *отвыгры*- вания рассматриваются как следствие аналитической работы и лечебной сигуации. Отварывание внутри неихомализа может быть единственным способом, когда вытесненные воспоминания с самого начала находят доступ наружу. Отмерывание вне неихоманаиза связано с потенциальной опасностью и для лечения, и для пациента, но зачастую его совершенно невозможно предотвратить, и вмешательство в таком случае не всегда желательно.

Тенденция распространить психоаналитическую теорию на общую психологию привела к пересмотру клинических понятий и преобразованию их в психологические термины более общего характера. В результате значение термина «отыгрывание» оказалось значительно расширенным, так как в него были включены различные виды отклоняющегося поведения, патологии и импульсивные действия. Единственным звеном, объединяющим их, служила бессознательная основа данных действий. Такое расширение понятия фактически привело к его терминологической непригодности. Не случайно в последнее время наметилась противоположная тенденция возврат к более узкой трактовке данного термина, в частности, к усилению его применения в первую очередь для обозначения разыгрывания бессознательных стремлений в ходе лечения. В результате некоторые авторы перестали рассматривать отыгрывание исключительно как форму сопротивления, особенно против переноса, и стали считать его первым признаком появления нового материала, исходящего из бессознательного источника. Так, Феникель считает, что у больных, не подверженных этому постоянно, отыгрывание может оказаться благоприятным признаком, свидетельствующим о появлении в ходе лечения того, что мы можем использовать для выяснения бессознательных процессов, которые лежат в основе отыгрывания.

В. В. Старовойтов

ОШИБОЧНЫЕ ДЕЙСТВИЯ — часто встречающиеся и малю привлекающие к себе винания вызения, которые наблюдаются у любого здорового человека и которые воспринимаются им как досадная случайность, недоразумение. В классическом психомания они являются объектом иследования, свидетельствующим о наличии бессознательных процессов в душевной жизни человека.

3. Фрейд различал три группы ошибочных действий. К первой группе он относил оговорки, описки, очитки, ослышки. Ко второй — явления, в основе которых лежит временное забывание имен и выполнения обещаний. К тертьей — запратывание, потерю предметов, а также ошибки-заблуждения, когда какое-то время человек верит в то, что не соответствует п вействительности.

Для психоаналитика ошибонные действия — это полноценные психические акты. Они имеют смыса, т. с. обладают определенным значением и включают в себя конкретное намерение. Более того, нередко ошибочные действия, по сути дела, оказываются совершенно правильными. Другое дело, что они возникают вместо другого предполагаемого или ожидаемого действия. Как бы то ни было, ошибочные действия дают ценный материал, который изучается методами психоаналаза.

Ошибочные действия представляют значительный интерес для психованатитика, так доказывают существование вытесения и образования замещения не только у невротиков, но и у вполне нормальных людей. Они выражают собой импульсы и намерения, скрытые от соямания человека. Благодаря им человек непроизвольно выдает многие свои тайны, в том числе самые интимные, сокровенные.

При толковании ошибочных действий психоаналитик исходит из психической ситуации: он опирается на знание о характере человека, совершившего ошибочное действие; принимает во внимание те впечатления, на которые, возможно, человек реатирует ошибочным образом. Одним словом, психоаналитик истолковывает ошибочные действия, исходя из общих соображений. Сначала он высказывает свои предположения по поводу совершенного ошибочного действия, затем находит ему подтверждение в исследуемой им психической ситуации, которая предшествовала ошибочному действию.

В работе «Психопатология объщенной жизни» (1901) З. Фрейд привел многочисленные случаи оговором; забывания имен, потери предметов, когда эти случаи вызывали недомение у человека, совершившего ошибочное действене. При этом основатель психоанализа продемонстрировал искусство толкования ошибочных действий, возможность получения косвенных чулик» из психической ситуации и аналитические способности по разъясненню смысла совершенных человеком ошибочных деяний.

3. Фрейд показал, что наиболее важным и существенным в ошибочных действанх человежа являются не форма или средства, которым и он пользуется, а намерения, которым служат эти действия. Именно раскрытие намерений, считат 3. Фрейд, способствует пониманию бессознательных процессов, развертывающихся в пеихике человека и предопределяющих его жизнедеятельность.

Будучи психическими актами, омибоние действия обыкают в результате напожения друг на друга различных намерений. Одно из таких намерений З. Фрейд называет нарушенным, другое — нарушающим. Нарушающее намерение может иметь отношение к содержанию нарушенного намерения. Однако в менее ясных и более интересных случаях нарушающее намерение не имеет ничего общего с нарушенным намерением.

Психический механизм возникновения ошибочного действия сводится к тому, что одно из намерений подвергается вытеснению, поскольку человек не хочет допустить его реализации. В результате оно проявляется в форме нарушения другого намерения.

Так, на одной из лекций в институте две студентки, разговаривая, мешали учебному процессу. Судя по всему, они обсуждали вопросы, связанные с прочтением книги, которую лержала в руках одна из левущек. Профессор прервал лекцию и попросил девушек поделиться с аудиторией теми интересными мыслями, которые они почерпнули из данной книги. Одна из девушек решительно открыла книгу и начала читать вслух. Там было написано: «Слушая органную музыку, ее луша воспаряла к небесам». Однако в самом начале фразы девушка допустила ощибку, громко прочитав: «Слушая оргазмную музыку...» Наверное, студентка хотела воспроизвести то, что было написано в книге, и не собиралась оповещать аудиторию о тех интимных подробностях, которые она обсуждала с подругой. Однако оттесненное намерение дало знать о себе, проявившись в допущенной девушкой ошибке, вызвавшей смех в стуленчес» кой аудитории.

Если бы каждый из нас обращал внимание на мелочи жизни, на свои ошибочные действия и при этом серьезно относился к ним! Если бы он умел истолковывать их, понимать как некие знаки скрытых намерений! В этом случае он мог бы избежать многих разочарований, душевных потрясений, болезненных переживаний.

3. Фрейд привел поучительный пример, когда в гостях у новобрачных он слышал, как молодая жена со смехом рассказывала об одном забавном случае, произошедшем с ней самой. Сразу же после свадебного путешествия она пошла со своей сестрой в магазин за покупками. Вдруг на противоположной стороне улицы она заметила мужчин у и сказала сестре: «Смотри, вон идет господин Л.!» Она забыла, что этот «тосподин Л.» является се мужем. З. Фрейду стало не по себе от услымужем.

шанного, так как забывчивость молодой жены свидетельствовала о многом... Спустя несколько лет он вспомнил об этом случае, когда узнал, что данный брак оказался нечлачным и завершился печалыным образом.

При рассмотрении ошибочных действий необходимо исходить из того, что душевная жизнь человека — это арена борьбы противоположных тенденций. Наличие определенной тенденции не исключает существования противоположной. Психоанализ способствует пониманию того, как эти противоположные тенденции относятся друг к другу, какие действия вытекают из одной, а какие — из другой тенденции.

С эвристической, т. е. познавательной, точки зрения ценность ошибочных действий состоит в том, что каждый человек может легко наблюдать их на самом себе. Их проявление не связано с каким-либо болезненным состоянием, а анализ их дает возможность лучше понять роль и значение бессознательных процессов в душевной жизни человека. Вот почему психоапализ уделяет столь большое внимание ошибочных фействивым.

В М Лейбин

# П

ПАВЛОВ Иван Петровну (1849—1936) — российский физиолог. Доктор медицинских наук (1833), профессор (1890), академик Российской Академии наук (1907). Создатель учения о высшей нервной деятельности. Лауреат Нобелевской премии (1904) по физиологии и медишине за работы по физиологии пищеварения. Член и почетный член многих академий, университетов и научных обществ.

Окончил Разанское духовное училище (1864). Учился в Рязанской духовной семинарии. В 1870 поступил в Петербургский университет, вначале учился на юридическом факультега, а затем на естественном отделении физико-математического факультета, гле специализировался по физикологии животных. По окончании университета (1875) учился в Мелико-хирургической академии, которую окончил в 1879.

В 1876—1878 работал в физиологической лаборатории К. Н. Устимовича. С 1879 заведовал физиологической лабораторией при клинике С. П. Боткина. В 1883 защитил докторскую диссертацию «О центробежных нервах сердца». В 1884—1886 стажировался в Германии (Бреслау и Лейпциге). С 1890 профессор и заведующий кафедрой фармакологии, а в 1896—1924 — заведующий кафедрой физиологии Медико-хирургической академии. С 1890 заведовал физиологической лабораторией Института экспериментальной

медицины. В 1925—1936 руководил Институтом физиологии Академии наук СССР.

На протяжении ряда лет разрабатыват учения о рефлекторной саморегуляции организма, о двух сигнальных системах, о типах высшей нервной деятельности, о динамичессом стереотипе и др. Ввел термин «условный рефлекс». Разработал учение об условных рефлексах. Выделил некоторые разновидности рефлекс (ориентировочный, рефлекс цели, рефлекс свободы). Исследовал первичную регуляцию пищеварения и мн. др. про-

Создал концепцию экспериментальных неврозов. Проявлял интерес к учению 3. Фрейда. Неоднократно давал негативные оценки психоаналитическим идеям.

Создал международную научную школу. Оказал большое влияние на развитие физиологии и пограничных наук.

Автор книг «Двадцатилетний опыт объективного изучения высшей нервной деятельности (поведения) живогных. Условные рефлексы» (1923), «Лекции о работе больших полушарий головного мозга» (1927) и мн. др. работ по физологии и медицине.

В. И. Овчаренко

**ПАМЯТЬ** — способность к сохранению и воспроизведению опыта прошлого; одно из основных свойств нервной системы, которая

выражается в способности весьма долго хранить информацию о событиях внешнего мира и делать ее достоянием сознания и поведения: форма психического отражения реальности, которая заключается в закреплении, сохранении и воспроизведении человеком, социальной общностью и человечеством своего опыта, «Люли минувших эпох живы для нас благодаря особого рода общественной практике - мемориальной. Она обеспечивает постоянное присутствие прошлого в актуальном сознании и препятствует тому, чтобы мы его подменяли или сочиняли. Те, кого уже нет, продолжают общаться с нами через оставленное ими наследие. Мы находимся во власти их заветов и в каждом новом поколении стоим перед задачей осмысленного отношения к заветам, которое одно только может уберечь от слепой покорности авторитету, с одной стороны, и от предательского беспамятства - с другой» (Соловьев Э. Ю. Прошлое толкует нас. М., 1991. С. 3-4).

Аристотель предложил весьма оригинальную трактовку памяти в трактате «О памяти и воспоминании». Он отметил, что памяти присуща и животному, и человеку. Однако воспоминание свойственно только человеку. Оно представляет собой как бы своеобразное отыскивание образов и есть только у тех, кто способен размышлять. Античный философ сформулировал правила успешного воспоминания, которые через много столетий подтвердила экспериментальная психология.

Ф. Бэкон делил искусство запоминания, или сохранения, на два учения: учение о вспомогательных средствах памяти и учение о самой памяти. По его мнению, основным вспомогательным средством памяти является письменность. Без такой помощи память не может справиться с материалом достаточно общирным и сложным. Ф. Бэкон отмечал, что исследование памяти осуществляется вяло и мелленно. Правда, существует какоето подобие искусства памяти, но вполне может, как он полатал, существовать и более совершенная теория укрепления и развития памяли, чем та, которую предлагает это искусство. Искусство лискусство искусство искусство искусство искусство. Искусство появляли, в изложении Ф. Бэкона, опирается на два понятия: предварительное знание и эмблемы. Предварительным знанием Ф. Бэкон называл своего рода ограничение бесконечности исследования. Когда мы пытаемся вызвать в сознании что-то, не обладая при этом никаким представлением о том, что мы ищем, то такоо рода поиски требуют огромного труда: ум не может найти правильного направления исследования, блуждая в бесконечном пространстве.

Много внимания феномену памати уделяли представители английского эмпиризма (Т. Гоббе, Дж. Локк). Дж. Локк считал, что памать — это своеобразная кладовая идей. По мнению И. Канта, память отличается от репродуктивного воображения тем, что она способна произволью воспроизводить прежнее представление, что душа, следовательно, не становится просто игрой воображения. Рантазия, т. с. творческое воображение, не должно вмешиваться в это, ибо в таком случае память стала бы неверной. Способность быстро запоминать, легко вспоминать и долго помнить — таковы формальные достоинства паматы.

Однако, полагал И. Кант, эти свойства кто-нибудь считает, что в его поляти что-то содержится, но он не может довести это до сознания, то он говорит, что не может припоминть. Один древний мыслитель сказал: «Умение писать погубило память, сделало ее отчасти ненужной». В этом утверждении, подчеркивал И. Кант, сеть доля правди.

Ряд интересных мыслей о памяти находим у русского философа В. С. Соловьева. В частности, он писал: «Вечная память, успокоение со святьми, всеобщее воскресение жизни — вот чего желает, вот в чем помогает настоящее поколение отшедшему — для него и в том же самом ожидает от него помощи — для себя; взаимное отношение, переходя в область абсолютного блага, перестает быть своекорыстным и становится чисто нравственным, понимается и осуществляется как совершенное «Добро».

- 3. Фрейд отметил зависимость феноменов памяти от личности человека. Он показал, что из памяти вытесняется все, что не согласуется с подсознательным елечением индивида. И напротив, память сохраняет все приятное и психологически комфортное. Парадоксальность состоит в том, что фрейдовская теория памяти на самом деле оказалась теорией забъявания.
- 3. Фрейд считал, что накопленный или по крайней мере значимый опыт индивида перестает быть доступным сознанию в результате вытествие потребностью в уменьшении тревоги. Память, стало быть, выполняет биологическую и психологическую функцию. В первом случае она позволяет организмам реагировать на обстоятельства настоящего. В результате простые, естественные, инстинктивные реакции заменяются более сложными, избирательными, благоприобретенными.

Современные психологические эксперименты не подтверждают выводов З. Фрейда. Однако в опьтаж С. Грофа преодолевается амнезия младенчества и очень раннего детства, которая не уменьшалась при самом «глубинном» анализ».

Феномен памяти рассматривал и Э. Фромм. Он отweaл, что вспоминание может происходить либо по принципу облядания, либо по принципу обляда. Самым важным, что лежит в основе различия этих двух форм, является тип устанавливаемой связи. При вспоминании по принципу обладания такая связь может быть чисто механической, когда, например, связь между двумя последовательными словами определяется частотой их употребления в данном сочетании, или же чисто логической, как связь между противоположными или пересекающимися понятиями; основанием для установления связи могут быть временные и пространственные параметры, величина, цвет; связи могут устанавливаться также в рамках конкретной системы мышления.

Вспоминание по принципу бытия представляет собой активное воспроизведение слов, мыслей, эрительных образов, картин, музыки; т. е. конкретный факт, который нужно вспомнить, соединяется со множеством других, связанных с ним фактов. В этом случае устанавливаются не механические или чисто лопческие связи, а связи живые. Одно понятие связывается с другим в результате продуктивного акта мышления (или чувствования), которое моблилуется при поиске нужного слова.

В книге «Иметь или быть?» Э. Фромы привел простой пример. Если слова «голов-ная боль» ассоциируются у меня со словом «аспирин», то возникает логическая ассоциация. Если же это слово вызывает у меня такие ассоциации, как «стресс» или «тнев», то я связываю данный факт с его возможными причинами, к пониманию которых я пришел в ходе изучения самого явления. Последний тип вспоминания представляет собой акт продуктивного мышления. Наиболее впечатляющим примером этого типа живого вспоминания является предложенный З. Фрейдом метод сеободых ассоциаций.

Люди, не очень склонные к сохранению информации, могут убедиться: для того чтобы их мамять хорошо работала, им необходимо испытывать сильный и непосредственный интерес. Например, известны случаи, когда люди вспоминали слова давно забытого ими иностранного языка, если это было им жизненно необходимо. Э. Фрамм ссылался на собственный опыт. Не будучи наделен хорошей памятью, он тем не менее вспоминал со-держание сна своего пациента, который анализировал две недели или даже пять лет назад, если Э. Фрамму приходилось снова лицом к лицу встретиться с этим человеком и сосредотчиваться на его личности. А ведь

всего за пять минут до этого, когда в том не было необходимости, он был абсолютно не в состоянии вспомнить содержание *сна*.

Вспоминание по принципу бытия предполагает оживление в памяти того, что человек видел или слышал ранее. Каждый может, согласно Э. Фромму, испытать, что такое продуктивное восстановление в памяти, если попытается представить себе какого-то человека, которого он когда-то видел, или какойнибудь пейзаж. Ни то ни другое невозможно вспомнить сразу: необходимо воссоздать этот предмет, мысленно оживить его. Такое восстановление в памяти не всегда бывает легким. Ведь для того чтобы вспомнить того или иного человека или определенный пейзаж, мы должны были в свое время смотреть на него достаточно внимательно. Когда такое вспоминание совершается, человек, чье лицо мы вспоминаем, предстает перед нами настолько живым, а пейзаж - настолько отчетливым, словно они сейчас физически присутствуют перед нашим взором.

Типичным примером того, как происходит восстановление в памяти лица или пейзажа по принципу обладания, Э. Фромм считал манеру большинства людей рассматривать 
фотографии. Фотография служит им лишь 
вспомогательным средством для опознания 
человека или места, вызывая, как правили 
такую реакцию: «Да, это он» или: «Да, мие 
случалось бывать эдесь». Таким образом, для 
большинства людей фотография становится 
своего рода отчужденной памятью.

Записи, по мнению 3. Фромма, представякот собой еще одну форму отчужденной памати. Записывая то, что я хочу вспомнить, я приобретаю уверенность в том, что владею информацией, и потому не стараюсь удержать ее в своей голове. Я уверен в своей собственности — ибо, только потеряв записи, я теряю также и палять об этой информации. Я утрачиваю свою способность к запоминанию, ибо мой банк памяти превратился в отчужденную в виде записи часть меня самого. Учитывая, какую массу сведений приходится держать в *намятии* людям, живущим в современном обществе, хранение некоторой части этой информации в виде заметок, записей и книг неизбежно. Наблюдая за собой, можно легко убедиться в том, что при ведении всякого рода записей сникается способность к запоминанию. *Э. Фрамя* приводил следующие примеры. Сетодня продавец лишь в редких случаях станет выполнять элементарное сложение двух-трех чиссл в уме. Вместо этого он немедленно потянется к счетной машине.

Другой пример относился к учебной деятельности. Преподавателям хорошо известно, что те студенты, которые на лекции записывают каждое предложение, по всей вероятности, поймут и запомнят меньше, чем те, кто полагается на свою способность понять и, значит, запомнить хотя бы самое существенное.

Далее. Музыканты знают, что тем, кто том, кто том, кто читаель легко читает ноты с листа, труднее запомнить музыкальный текст без партитуры. А. Тосканини (1867—1957), который, как известно, обладал феноменальной памятню, служит прекрасным примером музыканта, ориентированного на способ бытия.

Э. Фроми приводил и такой пример. Раотая в Мексике, он заметил, что память людей неграмотных или редко прибегающих к письму намного превосходит память хорощо образованных жителей развитых стран. Помимо всего прочего, этот факт позволяет предположить, что грамотность отнюдь не является тем благом, которым ее представлякот, сособенно если люди используют ее только для того, чтобы поглощать информацию, обедняющую их воображение и способность к переживанию.

Можно назвать различные теории памяти: философская теория анамнезиса (воспоминания), истоки которой есть у Платона; психологическая теория, известная со времен Аристотеля; ассоцианистская (от слова «ассоциация») концепция Нового времени; психологическая и психоаналитическая теория прошлого века.

П. С. Гуревич

ПАРАПРАКСИЯ - ошибочное действие, совершаемое не по неумению или из-за нелостатка информации, а под давлением бессознательного. Произволя это лействие, человек не вполне понимает его смыса и значение в реальном мире. Парапраксии многообразны. К ним, например, относятся оговорки, ошибки при письме, случайная на вид потеря вещи и вообще неосторожное обращение с вещами, неправильный выбор маршрута перечислять можно πо бесконечности. 3. Фрейд указывал на парапраксии как на проявления бессознательной деятельности, доказывающие существование бессознательного. В своих работах он показал, что такие ошибки, оговорки и другие ошибочные поступки лишь кажутся случайными, на деле же они отнюдь не случайны, а обусловлены логикой скрытых психических процессов, о которых сам человек не имеет ни малейшего представления.

Механизм возникновения парапраксии в общем виде таков: у человека возникает какое-то желание, например постыдное или запретное, исполнение которого он полагает для себя неприемлемым. (Желание может быть невыполнимым, поскольку оно противоречит указаниям Супер-Эго или угрожает, в случае реализации, психической целостности с точки зрения Эго.) Оно вытесняется в область бессознательного, но, булучи вытесненным, не остается в этой области пассивным, а по-прежнему стремится во внешний мир, к реализации. Однако реализации запретных лля этого человека желаний препятствует иензура, которую невозможно преодолеть напрямую. Тогда психика начинает поиск обходных путей, с помощью которых все-таки можно было бы - хотя бы частично, пусть даже в искаженной форме - удовлетворить желание. Например, если не хочется куда-то ехать, то можно «ошибиться маршрутом»; когда хочется бить посуду, можно «случайно» уронить тарелку и тем самым снизить напражение, возникшее под прессом невыполненного желания. Иными словами, можно найти путь и реализовать его, но сделать это так, чтобы не последовалю карательных операций со стороны Сумер-Эго или Эго. Человек искренне полагает, что не совершал ничего дурного (запретного, нежелательного, неуместного), что он ошибея случайно.

Парапраксии — классический материал для психоаналитика во время психотерапии; анализируя их, можно вскрывать процессы, прохолящие в бессознательном.

В. Сидорова

ПАТОГРАФИИ (от греч. раthos — болезыь и grapho — писать) — различные, преимущественно аналитические исследования и описания жизни и творчества людей, придающие особое значение выявлению разнообразных патологических компонентов и психических отклонений как доминирующих факторов жизнедеятельности, и акцентированной интерпретации их с позиций психопатологии, медицинской психологии и психопатологии.

Как своеобразный жанр психобиографий, патографии сложились в конце XIX — начале ХХ в. в результате серии патографических исследований П. Мёбиуса (И. В. Гете, Ж. Ж. Руссо. А. Шопенгауэра, Р. Шумана и др.), Существенным импульсом развития патографий и определенного преобразования их форм явилникл патографических исслелований 3. Фрейда, осуществленных им с позиций психоднализа (Леонарло ла Винчи. В. Вильсона. Ф. М. Достоевского, Микеланджело и др.). По 3. Фрейду, решающую роль в жизнедеятельности и судьбе этих людей сыграли момент рождения, травмы детского возраста, специфическое развитие психосексуальности в период детства, особенности переживания комплекса Эдипа, комплекса кастрации, чувства малоценности, индивидуальные особенности сублимации либидо и т. д. Традицию патографических исследований З. Фрейда продолжили десятки психоаналитиков, которые обусловили преимущественно психоаналитическую окраску современных патографий.

К современным патографиям иногда относят цикл психоисторических работ Э. Эриксона о жизнедеятельности Фр. Ассизского, М. Лютера, М. Ганди и др.

В. И. Овчаренко

ПАЧЕКО (Расheco) Клаудиа (р. 1948) — бразильский философ, психоаналитик и трилисгик. Доктор философии (1981). Пионер и активист трилогического движения. Вице-президент Международного общества аналитической трилогии (МОАТ).

С 1971 работала ассистентом Н. Кеппе на медицинском факультете университета Сан-Паулу. Специализировалась по психоанализу и психосоматике. В 1972-1981 работала психоаналитиком в Обществе интегрального психоанализа. С 1973 организовывала и возглавляла международные конгрессы по аналитической трилогии в Европе и Америке. В 1976 организовала издательство «Протон», публикующее труды по аналитической трилогии и др., начала выпуск «Журнала интегрального психоанализа» (с 1978), газеты «Трилогия» и др. Занималась исследованием различных философских проблем. В 1980 основала культурный центр МОАТ в Сан-Паулу. В 1981 защитила диссертацию «Фрейд и психоанализ». Организовала курсы по подготовке психотерапевтов и психиатров и открыла клиники в ряде стран Европы и Америки. В 1990 основала Высший институт интегрального психоанализа (школу Норберто Кеппе) в Париже и аналогичные заведения в других столицах европейских государств; затем Международную ассоциацию «СТОП разрушению мира», выступающую против деструктивных тенденций общественной жизнедеятельности.

Как теоретик и практикующий психотера-

певт исспедовала проблемы зависти, нарицесизма, психических конфликтов, стресса, женской психопатологии, социальные вопросы и др. и дала их трилогическую интерпретацию. Внесла значительный вклад в пропаганду и популяруащию аналитической трилогии.

Автор книг «Исцеление через осознание, «Женщина на кушетке психоаналитика. Анализ женской психопатологии» (1987), «Азбука аналитической трилогии (Интерланного психоанализа)» (1988, рус. пер. 1994) и др.

В. И. Овчаренко

ПЕВНИЦКИЙ Алексей Александрович (1855—?) — российский врач и психоаналитик. Доктор медицины (1902). Один из пионеров психоанализа в России.

Окончил одесскую Ришельевскую гимназию (1885) и медицинский факультет Императорского университета св. Владимира (1892).

В 1893 работал сверхштатным ординатором одесской городской больницы. В 1894-1895 сдал экзамены на степень доктора медицины в Военно-медицинской академии (Петербург). В 1895 служил младшим врачом 56го Житомирского полка. С 1896 младший ординатор Одесского военного госпиталя, где заведовал отделениями болезней уха, носа и горла. В 1895-1897 читал циклы лекций по инфекционным болезням и общей терапии на курсах сестер Касперовской общины Красного Креста. В 1895 начал исследование изменений мозга в результате элокачественной болотной лихорадки. Завершил и оформил эту работу как докторскую диссертацию руководством профессора под В. М. Бехтерева в его бактериологической лаборатории клиники нервных и душевных болезней в Петербурге. В начале XX в. изучал и использовал гипноз при лечении различных органических поражений.

Одним из первых российских врачей обратил внимание на идеи и терапевтические

возможности психоанализа. В 1908 доложил в Петербурге о первых положительных результатах применения психоанализа. В 1909 эффективно использовал психоаналитическую терапию при лечении навязчивых состояний. В 1910 во время зарубежной командировки познакомился с З. Фрейдом, К. Г. Юнгом, Э. Блейлером и другими ведущими психоаналитиками, психотерапевтами и психиатрами Европы. В докладе в Парижском обществе гипнологии и психологии (1910) обратил внимание коллег на преимущества психоанализа и его эффективность при терапии фобий. В 1911 вновь добился положительных результатов при использовании психоанализа и рекомендовал его к широкому применению. На протяжении нескольких лет успешно использовал психоанализ при массовом лечении алкоголиков.

В 1909—1912 опубликовал серию статей об использовании и эффективности психиати», «психиатрии», «Психотерапия», «Современная психиатрия» и др.

Автор статей «Навязчивые состояния, леченные по психоаналитическому меторыерейера—Орейда» (1909), «Явные фобии — символы тайных опасений больного» (1910), «Несколько случаев психоанализа» (1911), «Психотерапевтические школы Запада по личным впечатлениям» (1911), «О психоанализе при лечении апкоголиков» (1912) и др. работ по психоанализу и различным вопросам медицины.

В. И. Овчаренко

ПЕРВОБЫТНАЯ ОРДА — выражение, использованное З. Фрейдом для обозначения первоначальной структуры человеческого общества. Размышления о первобымной орде содержались в его работе «Тотем и табу» (1913), в которой он обсуждал проблемы психологии первобытной культуры и реашеци.

Представления 3. Фрейда о первобытной орде покоились на гипотезе английского ученого Ч. Дарвина о первичном социальном состоянии человека. Основываясь на результатах исследования привычек человекоподобных обезьян, Ч. Дарвин пришел к выводу, что первоначально люди жили небольщими группами. В этих группах верховодил сильный, ревнивый отец. Он безраздельно владел женщинами и неизменно отстаиват свое право на них перед собственными сыновыями.

ПЕР

3. Фрейд исходил из того, что в дарвиновкой переобытной орде жестокий отец изгонял из нее подрастающих сыновей, чтобы они не посягали на принадлежащих ему женщин. Однако однажды изгнанные братья объединились между собой и убили своего отца. С этого, по оценке 3. Фрейда, великого события началась новая ступень в развитии человеческого общества. Отмербийство положило конец переобытной оде.

В своих размышлениях о первобытной орде 3. Фрейд опирался также на исследование и соответствующие предположения шотландского этнографа и антрополога Дж. Аткинсона. Живя в Новой Каледонии и изучая жизнь туземцев, Дж. Аткинсон пришел к выводу, что после устранения отна вследствие ожесточенной междоусобной борьбы сыновей первобытная орда распалась. Братоубийственные распри не способствовали возникновению новой организации общества. Со временем, как считал Дж. Аткинсон, лишь благодаря материнской любви удалось добиться того, что мужчины стали уживаться друг с другом. Так возникла новая ступень социальной организации человеческого общества.

3. Фрейд воспроизвел идеи Дж. Аткинсоотмербийствее в первобытной орде. Олнако в отличие от шотландского исследователя он иначе представил водпоцию человеческого общества. Обратившись к психоаналитическому анализу истоков происхождения религии и культуры, 3. Фрейд выдвинул гипогазу, согласно которой после отмербийства объединившиеся между собой братья оказались во власти противоречивых чувств к отцу. Они ненавидели отца, препятствовавшего реализации их стремления к васати и к удовлетворению их сексуальных влечений. В то же время они любили его, восхищались им, стремились подражать ему.

Совершив отцеубийство, сыновыя попали во власть нежных чувств к отцу, что сопровождалось возникновением сознания вины и раскаяния. Убиенный отец, реальные черты которого постепенно стирались с памяти сыновей, сделался объектом поклонения. А со временем его образ приобрел форму тотема. т. е. того существа, которому они стали поклоняться (животное или кто-то другой). Сыновья объявили о недопустимости убийства этого заместителя отца - тотема. Они отказались также от освоболившихся женшин. объявив запрет на инцест (кровнородственные сексуальные связи). Так, по мнению 3. Фрейда, было положено начало новой социальной организации человеческого общества, пришедшей на смену первобытной орде.

В. М. Лейбин

ПЕРВОБЫТНЫЙ ОТЕЦ (ПРАОТЕЦ) — гермин, использованный З. Фрейдом для характеристики предводителя переобымной орды. Психоаналитические взгляды на рольеробымной орды содержались в таких работах З. Фрейда, как «Готем и табу» (1913), «Массовая психология и анализ человеческого «Я» (1921).

3. Фрейд опирался на гипотезы Ч. Дарвина и Дж. Аткинсона о первичном состоянии человека; он отталкивался от положения, согласно которому в нервобытной орде вся еласть принадлежала жестокому и ревнивому отцу-леспоту. Этот праотец был образцом, которому подчинались, завидуя, и которого боялись его сыновья. Первобытный отец единолично распоряжался женщинами орды и творил суд над сыновьями, пытавшимися завоевать право на такое же владение женщинами, как и их отец. Между праотидом и его сыновьями постоянно разыгрываюсь соперинуество на сексуальной почве. Сильный отеп одерживал верх над своими сыновьями, подавлял их сексуальмее влеченыя, изгонял подросших мужчин из первобытной орды. Это продожалось до тех спор, пока однажды изгнанные братья не объсинились между собой. Совместными усилиями они убили праотида. Отвербийство имело далеко изущие последствия, поскольку, по словам 3. Фрейда, оно лежало в основе возникновения религии, нравственности, культуры.

С точки зрения 3. Фрейда, первой формой замены праотща стало животное-тотем, которому и начали поклоняться братья, заключившие между собой союз. Позднейшей формой замены праотща стал Бог, в образе которого праотмец вновь обрел человеческий лик. С возникновением отцовского божества не знавшее отца общество превратилось в патриархадьное.

В семье как бы восстановилась прежняя пераобымпая орда, где отец вновь обрел свое могущество. Обновление отцовского авторитема привело к воспроизведению амбивалентных (двойственных) чувств детей, вызвавших к жизни Эдипов комплекс. Этот комплекс является напоминанием человеку о тех далеких событикх, когда в пераобытной орде было осуществлено убийство праотице.

Давая психоаналитическое объяснение психологии человеческой массы, 3. Фрейд сравнивал массу людей с вновь ожившей переобъянной ордой. При этом он обращая внимание на два вида психологии: психологию масс и психологию отца, вождя. Их различие состоит в том, что отдельные индивиды массы мощионально связаны между собой, в то время как отец переобъянной орды свободен. По выражению 3. Фрейда, на заре истории человечества праотец был именно тем сверхчеловеком, которого немецкий философ Ф. Нишие оживал лишь в буатушем.

Праотец препятствовал удовлетворению

сексуальных потребностей своих сыновей; принуждан их воздержанию. Тем самым способствовал формированию у сыновей массовой психологии, основанной на эмоциональных связях с ним и друг с другом. Сексуальная зависть праотща и его нетерпимость к сыновым стали, по мнению 3. Фрейда, причиной появлений массой психологий психологии.

Вождь массы — это своего рода праотец. Он становится идеалом массы. Составляющие ее индивиды идеализируют вождя, стремятся во всем подражать ему.

Праотец как идеал находит свое отражение не только в массовой, но и в индивидуальной психологии. В массовой психологии таким праотщом становится вождь, предводитель, политический или религиозный лидер. В индивидуальной психологии праотец воплощается в идеал-Я или в Сверх-Я.

В идеале-Я каждый человек сохраняет память о праотие; в Сверх-Я — память об Эдиповом комплексе. Согласно З. Фрейду, по мере психосексуального развития ребенка его данов комплекс уступает место формирующемуся у него Сверх-Я. Это Сверх-Я олицетворяет собой и совесть, и родительский авторитет.

Таковы, с точки эрения 3. Фрейда, истоки возникновения Эдипова комплекса, уходящие своими корнями в первобытную орду и связанные с амбивалентными (двойственными) отношениями сыновей к праотиру. Понимание роли праотида в первобытной орде, возникновение массовой и индивидуальной психологии, специфики Эдипова комплекса оказываются нанизанными на одну нить психовналитического толкования человека, общества культуры.

В М Пейбин

ПЕРЕНЕСЕНИЕ, перенос — в психоанализе: процесс и результат спонтанного отношения человека к человеку, характеризующиеся бессознательным переносом на него сформировавшихся вследствие предшествующего взаи-

модействия с другими людьми положительных или отрицательных чувств (см. *транс-фер*).

В. И. Овчаренко

ПЕРСОНА — термин, использованный К.Г. Юнгом в аналитической психологии для обозначения маскировки и искажения индивидуально-личностных свойств и качеств чесловека. Слово «персоиа» когда-то означалю «маска», которую носил актер и которая служила символом (обозначением) исполняемой им роли.

Персона — это маска, надеваемая личносширма, личина, не позволяющая вяглянуть на действительное лицо человска. Она характеризует то, каким человска . Она характеризует то, каким человска влаятся самому себе и другим людям, но не то, каков он есть на самом деле. Это удобная маска, охотно надеваемая человском и используемая им в своих целях. К. Г. Юне считал персону фратменто коллективной псисаики. Она представляет собой компромисс между индивидом и обществом по поводу того, кем кто-то является.

Персона с точки эрения психоанализа это сложная система отношений между индивидуальным и коллективным сознамием. Она рассчитана на то, чтобы, с одной стороны, производить на других определенное впечатление, а с другой — скрывать истинную природу человека.

Кроме того, персона — это избранное отношение человека к миру, другим людям и самому себе. Она способствует приспособлению человека к существующей реальности. Однако часто человек отождествляет себя со своей персоной, тем самым лишая себя возможности стать подлинным человеком, а не маской, с которой срастается его лицо.

Персона — маска коллективной психики, лишь имитирующая индивидуальность, заставляющая человека думать, будто он индивидуальность, в то время как это всего лишь -334 -

хорощо или плохо сыгранная роль, навязанная индивиду коллективной психикой.

Все эти определения персоны, отражающие разные стороны се проявлений, свидегельствуют о том, что она выступает как бы вторичной действительностью, видимостью того, чего на самом деле нет. Если Я тожделье венно персоне, то личность предстает в виде отчужденного существа, играющего ту или иную социальную роль. В этом случае происходит обезличивание человека.

В аналитической психологии К. Г. Юнга высобразов. Наряду с нероспой и другими архетипами фигурирует самость. Если персона является своеобразным камуфляжем, то самость олицетворяет собой целостность человека, его собственную индивидуальность. В отличие от персоны самость — центральный архетип лучности.

Персона — искусственная личность, приспосабливающаяся к требованиям нравов и приличий. Тот, кто выстраивает себе слишком хорошую персону, расплачивается за это раздвоением сознания. Его одолевают и мучают противоречия между общественной и частной жизнью: внешне человек эффективно играет свою роль, а внутрение ощущает слабость перед своими бессознательными влечениями. Так, внешне мужчина может являть собой образ сильного и мужественного супермена, идеального героя и любовника, но в то же время внутри себя он может оставаться тем, что в народе называют «тряпка» или «баба». То есть здесь имеет место явное раздвоение личности.

По убеждению К. Г. Юнаа, полное отождествление человека с его социальной ролью является источником возникновения неврозов. Человек не может безнаказанно отделаться от самого себя в пользу искусственной личности. Платой за подобное отделение от самого себя становятся различного рода психические расстройства.

Одна из терапевтических целей аналити-

ческой психологии состоит в том, чтобы научить человека различать, чем он кажется самому себе и другим людям, в чем состоит его индивидуальность. Персона — это одно, сам человек — другос. Поэтому человеку важно четко понимать: что хочет он, а что навизывает ему общество, чего желает он, а чего требует от него служба, работа.

В. М. Лейбин

**ПЕРСОНИФИКАЦИЯ** — процесс осмысления своего Я в процессе социализации, поиск образца.

В пору стремительного развития телевидения американские зрители полюбили цикл мультипликационных фильмов, главным героем которых был Микки Маус. В начале этой фантастической серии серому мышонку все время не везло. Всюду его подстерегали невероятные опасности. Но однажды, совершенно случайно, Микки отведал некоего снадобья, придающего тому, кто съест его, необыкновенную силу. С той поры все изменилось. Обретя могущество, он стал верным защитником всех гонимых и обездоленных. Разглядев с небесной высоты какое-нибудь бедствие, Микки, словно метеор, обрушивался на злодеев и спасал жертву в самых, казалось бы, безнадежных ситуациях.

Разумеется, в этой серии обытрывался некитрый набор одинаковых ситуаций: лукавые коты, кровожадные волки получали по заслугам всякий раз, как только намеревались обидеть мышат или овец. В каждой программе действие достигало остроты за счет одного и того же приема — злоумышленники были предельно близки к цели, но вездесущий Маус... Однако, несмотря на стереотипность образов и сюжетов, зрители не могли оторавться от зрегища.

Почему эрители с такой инфантильностью (детской непосредственностью) погружаются в фантастическое действие? Отчего они столь доверчивы, так безмерно сочувствуют любимым персонажам? Чем объяснить, что

- 335 -

картины справедливой мести, заслуженного воздания доставляют аудитории острое чувство возбужения и радости? Что, вообще говоря, заставляет зригелей переживать за гонимых и элорадно торжествовать победу над наказанным притеснителем? За исследование сюжета известного мультсериала взялся психоаналитик 3. Фромм.

Конечно, объяснить популярность серии мультфильмов, противоречивость восприятия этого зредища (причудливое сплетение сочувствия и ненависти у зрителей), потребность в постоянном продолжении цикла можно было бы и так: рядовой индивид, сталкиваясь с суровой действительностью и переживая психологическое напряжение, ищет в массовой культуре иллюзорного воплощения своих побуждений. Ощущая себя песчинкой, человек стремится раствориться в образе Микки, почувствовать себя, хотя бы в воображении, всесильным и удачливым. Вместе с тем он жаждет реванша, т. е. расправы над теми, кому завидует, кого считает «счастливчиком». Таким образом, человек избавляется от болезненных напряжений либо путем фиктивного воплощения своих влечений (грезы), либо путем агрессивного акта (фанатизм).

Однако в таком истолковании массовой культуры немало неувязок уже хотя бы потому, что весь анализ, по сути дела, сводится здесь к регистрации различных проявлений эскапизма (бегства от жизни). Однообразное указание исследователя на то, что в культурной продукции можно обнаружить галлюцинаторные эффекты и сцены злодейства, не позволяет раскрыть содержание эрелища более конкретно, детализированно. Тогла Э. Фромм лелает следующий шаг на пути к анализу массовой культуры. Он обрашает внимание на всевозможные персонификации, порожденные психологическими механизмами, в частности потребностью индивида в идентификации. Речь идет о том, что человек воспринимает мир как поток персонализированных образцов, постоянно соотносит себя с другими людьми, с их индивыдуальными свойствами, обликом, характером. Индивид, собственно, и формируется, отождествляя себя с конкретным образом, персонажем, реальным или выдуманным «Кумиром».

Психоаналитики давно натолкнулись на это явление. Они подчеркивали, что поведение человека в значительной степени обусловлено тем, как он оценивает себя, как воспринимает свои социальные роли. Оказалось, например, что многие представители средних слоев населения склонны в собственной оценке причислять себя к более состоятельным людям и соответственно следовать другим стандартам мыслей и поступков. Иначе говоря, выяснилось, что поведение человека регулируется не только присущими ему социальными ролями, но и тем, как он сам «определяет» себя. Например, тщетно искать в поступках скромной консьержки черты того образа жизни, который присущ людям ее профессии, если она сама мысленно отождествляет (идентифицирует) себя с кем-то; кому присущи неожиданные мотивы, необычные ценностные ориентации.

Манипулятивная пропаганда буквально одержима манией персонификации. Она предлагает аудитории многочисленные варианты. позволяющие отождествить себя с образами удачников, суперменов, аутсайдеров, мстителей. Глубокое внутреннее влечение человека к осознанию своего Я подменяется, по сути дела, фиктивным, иллюзорным самоудостоверением. В 1977 на экране американского телевидения появилась эффектная блондинка, причесанная по последней моде и осыпанная с головы до ног золотыми блестками. «Меня зовут Мамми Лиз». Телевизионная красавица призвала всех, кто смотрит в эту минуту передачу, покупать «люкс-автомобиль» производства новой фирмы «Твэнтис сенчури мотор каркомпани». В эфир был брошен клич: «Спешите, а то вас опередят! Чем скорее вы вложите деньги в это надежное дело, тем лучше!..» За несколько месяцев фирма получила тысячу заявок с необходимым авансом. Но вскоре грянул скандал. 
Оказалось, что такой фирмы в природе не существует, ее «изобрел» мошенник-рецидивист, загримированный под блондинку на экране.

В данном случае интерес представляет не факт дутой рекламы, а конкретный, «удачно угаданный» облик персопификации. Преступник убедил аудиторию в реальном наличии суперавтомобиля не просто потому, что эрители вообще склонны обольщаться блондинками. В качестве рекламы он выбрал определенный образ — эффектный стереотип «блондинки», образ «размытой привлекательности», в котором можно увидеть и секретаршу, и представительницу фирмы, и спутницу жизии одновременно (заметим — а не образ мужчины, делового человека).

Механизм персонификации действует изошренно. Он опирается не только на психологические закономерности, но и на определенные социокультурные черты. Европейские телезрители, например, привыкли к мультипликационному персонажу Дональду Даку. Но вот телевизионную серию об утенке показали в одной африканской стране. И произошло непредвиденное: эрители стали бросать в экран различные предметы, выражать свое возмущение. Аудитория не приняла персонификацию, обнаружив в ней нечто несуразное и даже оскорбительное.

Зрители могут поверить в реальность вымышленного персонажа, если он не разрушает эффекта персонафикации. Именно поэтому такой популярностью во всем мире пользуютот телевизионные персонажи. Зрители привыкают к ним и воспринимают их как конкретных людей. Американский президент Дж. Кеннеди видел в механиэме персонафикации весьма эффективный способ идеологического влияния на массы. Как умный и расчетливый политик, он первым стал рекламировать Я. Олемминга, заявив, что это его любимый писатель. В результате главный герой произведений Я. Флемминга Джеймс Бонд превратился в модного персонажа, призванного вывести обывателя из состояния апатии и безверия.

и осзверии.

В процессе социализации человек соотносит себя не только с конкретными социальными ролями, но и с особого рода персонифицированными представлениями, которые
созвучны его собственным личностным ориентациям. Это могут быть, например, литературные герои, реальные исторические личности, «условные» социально-псикологические или культурно-исторические типажи
(«романтик», «деловой человек», «сильная
личность» и т. д.). Подобные идеальные образные конструкции, развертывание которых
связано с интенсивной работой воображения,
имеют для индивида ярко выраженную ценностную значимость.

П. С. Гуревич

ПЕССИМИЗМ (от лат. pessimus — худший) — мировосприятие, противоположнооптимизму, исходящее из того, что мир есть эло. Это восприятие мира пронизано безнадежностью, унынием. Оно утверждает, что лучше вообще не родиться. Пессимизм обращает внимание на теневые стороны мира, считает человеческую жизнь бесомысленной. Принято считать, что пессимизм просматривается в религии, однако религиозное умонастроение окращено верой в лучший мир.

Сильная сторона пессимизма — трезвость, дваматическое и даже героическое востриятие жизии. Однако светлые стороны реальности игнорируются пессимистами. Они выискивают во всех событиях и умонастроениях только то, что подтверждает теневую, безрадостную сторону действительности.

В античном обществе многие исследователи видели не только массовый житейский пессимизм, но и теоретически обоснованные мрачные взгляды на реальность. Так, первый известный по имени древнегреческий поэт Гесиол (VIII—VII вв. до н. э.) формулировал пессимистический закон развития общества. Теснод полагал, что в течение пяти эпох происходило ухудшение мира. Эти мотивы проходят также в первых сказках античности о 
ястребе и соловые. Однако, как показал антлийский философ и социолог К. Поппер, 
миф о предназначении и упадке общества не 
получил признания в античной философии.

Немецкий философ Ф. Нишпе видел в античном сознании представление об ужасе и нелепости существования. В работе «Рождение тратедии, или Эллинство и пессимизмо он пытался раскрыть внутренний мир древнего грека. «Грек знал и ощущал страхи и ужасы существования: чтобы иметь вообще возможность жить, он выпужден был заслонить себя от ник блестящим порождением грез — одимпийцами».

Что же, по мнению Ф. Ницше, обусловливало античный пессимизм? Необычайное недоверие к титаническим силам природы, безжалостно парящая над всем познанным Мойра — богиня судьбы, корщун великого друга людей Прометея, ужасающая судьба мудрого Эдипа, проклятие, тяготевшее над родом Атридов и принулившее Ореста к убийству матери. Философ задавался вопросом: как мог такой болезненно чувствительный, неистовый в своих желаниях, склонный к страданию народ вынести это жизненное существование.

Страдание гомеровского человека, по экспертизе Ф. Ницше, связано с уходом от жизни, прежде всего со скорым уходом. Так что можно было бы сказать об этом человеке обратное изречению силеновской мудрости: «Наихудшее для него — скоро умереть, второе по тяжести — быть вообще подтверженным смерти». (Силена в греческой мифологии — человек с лошадиными ушами, хвотом, копытами, животным выражением лица.) Греку приходилось, по Ф. Ницше, поражать насмерть чудовищ, одерживать побевы над ужасающей гуйсной миолопонимания и болезненной склонностью к страданию. Русский писатель В. В. Вересаев оспаривал нишшеанский анализ эллинского сознания, полагая, что древний грек любил жизнь. Однако суждения Ф. Нишше помогают раскрыть природу пессимизма как жизненной установки и мировосприятия.

Ф. Нишше характеризовал христианство как предельно пессимистическое мировоззрение. Он утверждал, что внутри этого сознания ошущается вражлебность к жизни, свирепое мстительное отвращение к ней. «Христианство с самого начала, - писал Ф. Ницше, - по существу и в основе было отвращением к жизни и пресышением жизнью, которое только маскировалось, только пряталось, только наряжалось верою в «другую» и «лучшую» жизнь». Ненависть к «миру», проклятие аффектов, страх перед красотой и чувственностью, потусторонний мир, изобретенный, по мнению Ф. Нишше, лишь для того, чтобы оклеветать мир реальный, посюсторонний, стремление к ничто - все это приметы опасной и жуткой воли христианства к гибели. Христианство, в его оценке. - пессимистическое умонастроение, признак глубочайшей болезни, усталости, угрюмости, истощения, оскудения жизни.

Любопытно, что диагностика пессимизма в истории философии в трудах того же Ф. Нишше и других философов постепенно угратила изобличающие ногки. Мыслители стали критиковать опишем сами с деловоровать по иншенное проблемности сознание. Пессимизм в течение нескольких веков не воспринимался в работах ряда философов как расслабляющее, обезоруживающее и драматизирующее реальность сознание.

Напротив, стоики исповедовали тратическое восприятие мира. На долю человека неизбежно выпадает множество несчастий, болезней, страшных событий. Действительность вовсе не так безоблачна. Мудрец должен спокойно принять эти горести. Ему не следует приукращивать реальность. Наоборот, надо - 338 -

стоически, спокойно воспринимать те бедствия, которые выпадают на долю человека. Пессимизм выражает элесь определенную эрелость сознания, готовность принять трагический мир как он есть.

Ф. Ницше полагал, что пессимизм сыграл немалую роль в истории человечества. Он, в частности, утверждал, что немецкие философы И. Кант и А. Шопенгауэр одержали труднейшую победу над оппилизмом, который представлял полпочву человеческой культуры. Оптимисты, по словам немецкого философа, верили в познаваемость и разрешимость веся мировых загадок. И. Кант опроверг это суждение и тем самым положил начало культуре, которую можно назвать трагической. Ее важнейшим признаком является то, что на место науки продвинулась мудрость, которая стремится охватить вечное страдание как собственное.

В XIX в. рождается, по сповам Ф. Ниппие, пессимизм «по ту сторону добра и зла». Провозвестник такого понимания пессимизма — А. Шопенгауэр. Вместе с тем возникает феномен «отчаяния разума», переоценка многих основоположений оптимизма. «Представим себе подрастающее поколение, — писал Ф. Нипше, — с этим бесстрастием взгляда, с этим тероическим стремлением к чудовищному, представим себе отважную поступь этих истребителей драконов, гордую смелость, с которой они поворачиваются спиной ко всем этим слабосильным доктринам оптимизма, дабы в целом и в полноте «жить с решительностью»...»

А. Шопенгауэр первым в западноевропейской философии разработат поспедовательную миро- и жизнеотрицающую этику. Истоками его этики явилась индийская философия, с которой Европа поэнакомилась в начале XIX в. Что означает мировой процесе в *исполковании* А. Шопенгауэра? Не что иное, как совокупность бесчисленных индивидов, берущих свое начало в универсальной воле к жизни. беспрестанно ищицих. но не находящих удовлетворения. Они постоянно испытывают разочарование, убеждаясь в том, что стремятся к желанной, но недостижимой цели. Они все время должны преодолевать препятствия. Их воля к жизни неизменно приходит в конфликт с другими волями к жизни. Мир бессмыслен и всякое бытие есть стралание. Познав самого себя, человек понял, что оптимистическое мироутверждение ему не нужно. Оно может только увлечь его от одного страдания к другому, от одного разочарования к иному. Единственное, к чему он должен стремиться, - выход из этой бессмысленной игры, в которой он, ослепленный, участвует. Только в миро- и жизнеотрицании он обретет покой.

Оценивая этику А. Шопентауэра, немецко-французский мыслитель А. Швейцер показал, что она выступает в трех формах: как этика смирения, как этика универеального острадания и как этика мироотречения. «Во всяком случае, сквозь его этически окрашенное миро- и жизнеотрицающее мировозэрение прогларывает миро- и жизнеотрицание, как таковое, — полтеркивал А. Швейцер. — Подобно эловешему солнцу, сверкает оно на небосводе, в то время как этику заволакивает тучами, от которых напрасно ожидают освежающего дождя».

Философия жизни, как она спожилась в XIX в., была апофеозом пессимизма. Первоначально Ф. Ницше, как это подметил А. Швейцер, надеялся обосновать высшую мораль жизнеутверждения как развитие воли к жизни, к высшей духовности. Однако при первых же попытках изложения этих идей оги приняли несколько иную форму. Высшая духовность означает на деле отказ от естественных стремлений и естественных требований к жизни и, по существу, переходит в жизнострицание.

Русские религиозные философы, в частности В. С. Соловьев, отвертали пессимиям и критически рассматривали те доктрины, в которых он утверждался. В. С. Соловьев подхо-

лил к этой проблеме, обсужлая тему смысла жизни. Философ подчеркивал, что есть мыслители, которые отвергают смысл жизни вообще. Пессимистическая оценка жизни, по мнению В. С. Соловьева, не есть истина математическая - она необходимо включает в себя личное, субъективное отношение к жизни. «Когда теоретический пессимист. -писал В. С. Соловьев. - утверждает как самую настоящую предметную истину, что жизнь есть эло и страдание, то он этим выражает свое убеждение, что жизнь такова для всех, но если для всех, то, значит, и для него самого, а если так, то на каком основании он живет и пользуется элом жизни, как если бы оно было благом?»

Есть, по мнению В. С. Соловьева, практические пессимисты, т. е. самофийцы. Речь идет о самофийцых сонательных, владеющих собою и кончающих жизнь из разочарования или отчаяния. Тут, по словам философа, мы имеем два типа страстных людей: у одних страсть инсто личная, этоистическая (Ромео, Вертер), другие связывают свюю личную страсть с тем или иным историческим интересом, который они, однако, отделяют от всемирного смысла, — об этом смысле всеобщей жизни, от которого зависит и смысл их собственного существования, они так же, как и те, не хотят ничего знать (Клеопатра, Катон Утический).

По словам В. С. Соловьева, смысл жизни только подтверждается роковой несостоятельностью тех, кто его отрицает: это отрицание принуждает одних (пессимистов-теоретиков) жить недостойно в противоречии с их 
проповедью, а для других (пессимистов-практиков или самоубийц) отрицание жизненного 
смысла совпадает с действительным отрицанием самого их существования.

В. С. Соловьев критиковал ницшеанский взгляд на христианство, отвергал представление о том, что христианская религия пессимистична. Христианство — это радостное известие о верном спасении. Развивая данные мысли, философ подчеркивал, что пессимизм фальшивых аминивых философов и правдивых саморийи невольно приводит нас к тому, что в жизни есть смысл. Русский мыслитель не принимал пессимизма, который был сопряжен с философой А. Шопентауэра и немецкого философа Э. Тарлмана. По мнению последето, всякое действительное бытие по существу своему есть страдание и бедствие. В философской системе Э. Тарлмана страдание и отчазние отдельной особи синмаются в страдании всего сущего. Частное, единичное самоубийство заменяется самоубийством всеобилим. Колластивным.

Критику пессимистической направленности всей философии жизни (А. Шопенгауэр, Ф. Ницше, Э. Гартман) находим в работах А. Швейцера, «Лаже наиболее последовательное пессимистическое мировоззрение брахманизма. - подчеркивал он. - делает уступку воле к жизни, одобряя добровольную смерть только тогда, когда человек уже прожил значительную часть своей жизни. Будда идет еще дальще. Он осуждает насильственный уход из жизни и требует, чтобы сначала умерла в человеке его воля к жизни». Таким образом. А. Швейцер указал на тот факт, что всякий пессимизм непоследователен. Он не распахивает лвери своболе, а лелает уступки фактам жизни. Пессимистическая индийская философия пыталась при этом сделать меньше всего уступок и поддерживала неосуществимую фикцию чистой жизни, отрешенной от всего того, что происходит в мире. В европейской философии расхождение между волей к жизни и пессимистическими воззрениями, по мнению А. Швейцера, несколько приглушено.

На противоречия в пессимистическом кредо указыван и К. Поппер. Он отметил, что А. Шопенгауэр боролся против пустого жаргона. Великий пессимист, по словам К. Поппера, оказался неудержимым оптимистом по отношению к потомству. «Слишком многие философы пренебоегли этими шопенгауэоов-

скими предупреждениями и в результате заставили страдать не столько самих себя (сами они жили неплохо), сколько тех, кого они учили, и в конечном счете все человечество».

Нотки пессимизма окрашивают философские взгляды философов жизни, которые писали в XX в. Это относится к немецкому философу О. Шпенглеру и его последователям. «Элемент искреннего огчаниям безошибочно узнается в «жестоком» активизме, который остается уделом тех, кто провидит будущее и чувствует себя орудием этого пришествия. Интересно отметить, что этот мрачный взгляд на жизнь равно свойствен как «атеистическому», так и «христианскому» крылу расистов».

Весьма сильна пессимистическая подоснова в экзистенциализме. «Страх», «страх ничто», «ужас смерти» — таковы основные категории этого философского направления, философии существования, т. е. такой жизни, истинным значением которой является «заброшенность в существование, направленное к окерти». Человческое существование можно истолковывать как «железный штурм»: это сознание человека, который хочет умерсть в полном самосознании и страхе.

Экзистенциалисты считали, что жить, по существу, можно только в состоянии кризиса. Все вещи должны исченуть, все заканчивается поражением. Столкнитесь с разрушеним — и вы поститнете захватывающий пик вашей жизни! Мы в действительности живем только в епограничных ситуациях», т. е. на трани между существованием и ничто. Блаженство жизни всегда совпадает с окончаниме ее разумности, особенно с крайними ситуациями жизни тела, прежде всего с телесной опасностью. Вы не можете распробоватизинь, сами е вкусите поражения. Наслаждайтесь собственным уничтожением. Это, разумеется, пессимистический взгляд на реальность.

Наконец, в конце XX в. пессимистические взгляды получили распространение в

связи с крушением индустриальной цивилизации. Экологическая катастрофа, демографический взрыв, истощение сырьевых и энергетических ресурсов на Земле рождают мачные и во многом обоснованные прогнозы о гибели планеты, человечества, всей человеческой цивилизации. Эти оценки имеют под собой внушительные резоны.

Итак, пессимизм — распространенная жизненная и философская установка. Он просматривается в восточной и европейской философии, нередко вырастает из оппимизма и является логическим завершением неглубожих, негратческих, безоблачных возэрений. Роль пессимизма также различна. С одной стороны, он помогает исследованию глубоких, трагических сторон жизни, но с другой — демобилизует и деморализует людей, погружая их в состояние отчаяния и беспреленьой апатии.

П. С. Гуревич

ПОДСОЗНАНИЕ (подсознательное) — собирательное понятие, которым обозначают различные неосознаваемые системы психики (например, предсознательное и бессознательное) или их совокупность.

Понятие введено Э. Плятнером во 2-й половине XVIII в. и уточнено на уровне представлений о «душе-айсберге» и Г. Фехнером в середине XIX в.

Вопреки широко распространенному заблуждению, в психоаналитическом учении 3. Фрейда понятие «подсознание» («подсознательное») практически не употреблялось, котя именно психоанализ непреднамеренно содействовал популяризации этого понятия и его внедрению в общественное сознание и язык обыденной жизни.

В. И. Овчаренко

Подсознание — понятие, обозначающее неосознаваемые психические явления и процессы. Это понятие широко использовалось в психологической и психиатрической литера- 341 -

туре конца XIX в., встречалось в трудах Г. Фехнера, П. Жане и др. авторов.

До разработки психоаналитических идей о природе и механизмах функционирования человеческой психики 3. Фрейд тоже иногда употреблял понятие «подсознательное» наряду с понятием «сознательное».

Выдвинув гипотезу, согласно которой сознание и психика не тождественны друг другу, 3. Фрейд практически огказался от использования понятия подсознательного в своих работах. Если же он и употреблял это понятие после создания психомализа, то исключительно в критическом плане. Так, уже в работе «Толкование сновидений» (1900) подчеркивается, что нет никакой необходимости в разграничении и использовании таких понятий, как «подсознание». Такая критическая позиция в отношении использования понятия подсознательного сохранялась у него на протяжении всей его последующей торетической деятельности.

Выделяя понятия «бессознательное», 3. Фрейо считат, что они более оправданны, чем понятия «подсознательное» или «околосознательное» Спотребление понятия «подсознательное» Способно, по его минению, выести исследователя в заблуждение по поводу того, что же считать сознательным, а что — бессознательным, а

С точки зрения 3. Фрейда, использование понятия «подсознательное» приводит к путаниие. Становится непонятно, имеются в виду процессы, лежащие ниже уровня сознания, или речь идет о некоем смутном, неясном сознании, о чем писали инкоторые философы.

На этом основании 3. Фрейд отвертат правомерность использования понятия «подсознательное» как двусмысленного и не способствующего проведению различий между 
психикой и сознанием. Основатель психанализа считал, что размышления о подсознательном или смутном, неясном сознании являются 
абсурдом, и убеждал в необходимости при-

знания гипотезы о существовании бессозна-

Исходя из этих соображений, 3. Фрейд придерживанся взглядов, согласно которым по сравнению с предшествующей традицией более целесообразным является разграничение таких понятий, как «вытесненное бесо-заметельное», «предознательное» и «сооблательное». Рассмотрение их взаимосвязей составляет одну из важных задач теории и практики пеухорандия.

В. М. Лейбин

поз

ПОЗИТИВНЫЙ ЭДИПОВ КОМПІЛЕКС—
отношение между ребенком и его родителями,
характеризующееся амбивалентной (двойственной) установкой его к родителю одного с ним
пола и выбором родителя противоположного
пола в качестве лица сексуальной приязан-

ности и любеи.

С позиций классического психоанализа амбивалентная, сопровождающаяся одновременной любовью и ненавистью установка к отпу и только нежное, сексуально окращенное стремление к матери являются для мальчика содержанием простого позитивного Эдипова комплекса. Этот комплекс возникает вследствие усиления сексуальных желаний мальчика в отношении матери и сознания им того, что отец препятствует реализации его желаний.

Аналогичный позитивный Эдипов комплекс наблюдается и у девочек. Он сопровождается тем, что девочка испытывает нежные чувства к своему отцу и имеет амбивалентную (дюбиственную) установку к своей матери, т. е. она одновременно любит и ненавидит ее.

В целом позитивный Эдипов комплекс означает любовь ребенка к родителю противоположного пола и соперничество с родителем своето пола.

 Фрейд различал негативный и позитивный Эдипов комплекс. В отличие от позитивного негативный Эдипов комплекс характеризуется как бы обратными отношениями. В зави-

симости от бисексуальности ребенка (наличия у него мужского и женского начал) мальчик может вести себя как девочка, т. е. проявлять нежную, полобную женскому обожанию, установку к отцу и ревниво-враждебную установку к матери. Точно так же девочка способна проявлять мужской характер, испытывая нежную привязанность к своей матери и ревнивое чувство к отпу.

Позитивный Эдипов комплекс является простым, соответствующим упрощенному, схематическому объяснению отношений в семейном треугольнике мать - ребенок отец. Однако, как считал З. Фрейд, в таком упрошенном виде Эдипов комплекс встречается не так часто, как можно предположить. Чаше всего имеет место более полный Эдипов комплекс, который является двояким - позитивным и негативным. В нем. согласно 3. Фрейду, проявляется бисексуальная приропа человека.

В. М. Лейбин

## полиморфная СЕКСУАЛЬНОСТЬ понятие, которым немецко-американский философ Г. Маркузе обозначал проявляю-

щуюся форму человеческой сексуальности, основанную на возможности активизации подавленных, заторможенных органических потребностей. Эта складывающаяся полиморфная сексуальность обеспечивает новое направление прогресса путем превращения человеческого тела в инструмент не столько труда, сколько удовольствия.

В. И. Овчаренко

#### ПОЛИТЦЕР (Politzer) Жорж (1903—1942) французский философ и психолог.

Родился в Венгрии. Работал во Франции. С юношеских лет увлекался марксистской философией. Предложил неортодоксальное понимание философии И. Канта как основы vчения K. Маркса о пролетарской революции.

В начале творческого пути был сторонником учения З. Фрейда и утверждал, что между

методом психоанализа и марксистским методом не существует никакого противоречия. В 1924 выступил в защиту психоанализа и особенно полчеркиул его философский и социологический статус.

В 30-х голах был одним из сооснователей Рабочего университета в Париже, в котором в 1935-1936 читал курс лекций по марксистской философии для активистов Французской коммунистической партии. Был одним из ведущих идеологов и теоретиков этой партии и членом ее Центрального комитета.

В 1933 опубликовал статью «Психоанализ и марксизм: двоедушный контрреволюционер «фрейдомарксизм», в которой критиковал различные версии фрейдомарксизма. В конце 30-х годов неоднократно выступал с критикой психоанализа и фрейдизма. В 1939 (вскоре после смерти З. Фрейда) опубликовал программную статью «Конец психоанализа», в которой утверждал, что психоанализ потерпел крушение. Провозгласил вступление психоанализа в период «схоластического упадка» и предсказал ему судьбу френологии и гипнотизма.

Выдвинул идею создания «конкретной психологии», предметом которой должна быть «жизненная драма» (реальная жизнь людей), особенно ее смысловая и деятельная стороны. В 1929 основал журнал «Обозрение конкретной психологии». В конце 30-х - начале 40-х годов опубликовал серию актуальных работ по критике теории и практики национал-социализма.

С началом нацистской оккупации Франции (1940) работал в подполье. Написал и подпольно опубликовал ряд работ. Был активным участником движения Сопротивления. В 1942 был арестован вишистскими властями и выдан ими нацистским оккупантам. Расстрелян в мае 1942.

Автор книг «Конец философского парада: бергсонизм» (1929), «Основные проблемы современной философии» (1938) и др.

В. И. Овчаренко

ПОСТФРЕЙДИЗМ (англ. post — после и фрейдизм) — собирательное понятие, которым обозначают совокупность разнообразных реформаторских, модеринстских и прочих направлений, течений и школ, в той или иной мере разделяющих и развивающих идеи 3. Фрейда (исихованиза. фъейдизма).

Объчно к постфрейдизму относят: индивилуальную психологию (А. Адлер и др.), аналитическую психологию (К. Г. Юле и др.), сексуально-экономическую социологию (В. Райх и др.), неофрейдизм (Г. Салливан, Э. Фромм, К. Хории и др.), психоанализ (Г. Шузы-Генке и др.), эсопсихологию (Д. Фрейд, Г. Гартман и др.), социометрию (Дж. Морено и др.), психоисторию (Э. Эриксон и др.) и т. д.

В. И. Овчаренко

ПОТАПОВА Виктория Анатольевна (р. 1960) — российский психиатр-психоаналитик. Кандилат медицинских наук (1986).

Окончила Томский медицинский институт (1983) и аспирантуру по психиатрии во Всесоюзном научном центре психического здоровья (1986).

С 1986 старший научный сотрудник Научног пентра социальной и судебной психиатрии им. В. П. Сербского. В 1991—1994 читала курсы пропедевтики психоанализа, вела учебные и лечебные группы психоаналитической терапии в психиатирической больнице № 12 (Покоовское-Стрешнево).

В 1994—1997 ординатор клиники психиатрии Специализированного госпитального центра Эскироля (Париж). В 1994—1997 училась в Парижском институте психоанализа. С 1994 учится в докторантуре по клинической, патологической и психоаналитической психологии в университете Париж-5 (Сорбонна — Рене Декарт).

Автор статей по психоиммунологии шизофрении, психофармакологии, психиатрии катастроф, пограничной психиатрии и др.

В. И. Овчаренко

ПРАНГИШВИЛИ Александр Северьянович (р. 1909) — российско-грузинский психолог. Доктор наук, профессор, академик Грузинской Акалемии наук.

Окончил самгредскую гимназию (1922) и философский факультет Тбилисского универститета (1927), где специализировался по пси-кологии. Работал в органах народного образования в Кахетинском уезде. В 1933—1937 был деканом и проректором Кутиисского педагогического института. С 1941 ученый секретарь Института психологии Академии наук ГССР, а с 1950 — его директор.

Осуществил цикл исследований по психологии установки, которую трактовал как опосредующий механизм бессознательного.

Был одним из инициаторов и организаторов Тбилисского симпозиума по проблеме бессознательного (1979) и редакторов публикации материалов его работы.

Автор книги «Исследования по психологии установки» (1967) и др. работ по психологии.

В. И. Овчаренко

ПРЕДСОЗНАТЕЛЬНОЕ — понятие, использовавшееся в классическом *психовнамизе* для обозначения гикических процессов, отличных от сознательных и бессознательных. З. Фрейд не считал предсознательных процессы бессознательными с вобственном смысле этого слова. Он располагал их ближе к сознатило котя и не отождествлял с сознательными процессами.

В понимании 3. Фрейда псислика человека состоит из трех систем: сознание, предсознание и бессознательное. Каждая из них харахтеризуется соответствующими процессами, огличными друг от друга. Различие между предсознанием и бессознательным не менее существенно, чем различие между сознанием и бессознательным.

Основная предпосылка психоанализа это разделение психики на сознание и бессознательное. Каждый психический акт начинается как бессознательный. Он может остаться таковым или дойти до сознания, стать сосланиным. Если он не наталкивается на сопромиаление, то его переход в сознание не составляет труда. Если на его пути стоит какая-то 
преграда, то само по себе, без посторонней 
помощи бессознательное не может попасть в 
поле сознания.

Исходя из подобного понимания, 3. Фрейд выделил два вида бессознавлевного: одно, которое имеет возможность само по себе перейти в сознание, и другое, которому доступ в сознание закрыт вследствие наличия некой силы, названной в психоанализе сопротивлением.

С помощью психоаналитической техники можно прекратить действие сопрописаения, и тогда бессознательные процессы удается перевести в сознание. Состояние, в котором этим процессы находились до осознания, 3. Фрейд назвал вытеснением (бессознательное оказывается вытесненным из сознания).

Таким образом, в психоанализе идет речь о двух видах бессознательного: о латентном (скрытом) бессознательном, которое может быть осознано, и о вытесненном бессознательном, недоступном для осознания без ответствующей психоаналитической техники. Первый вид бессознательного 3. Фрейд назвал предсознательном, второй — собственно бессознательном.

Основатель неихоанализа подчеркивал, что о бессознательном, как таковом, следует говорить в описательном смысле. При описании человеческой психики достаточно разделять ее на сознание и бессознательное. При рассмогрении же динамики перехода психических процессов из одной системы в другую следует проводить различие между бессознательным и предосумательным.

Для характеристики топического, т. е. пространственного, соотношения психических систем 3. Фрейд использовал следующую аналогию. Систему бессоэнательного можно сравнить с большой передней комнатой. К

этой передней примыкает другая, более узкая комната, гостиная. На пороге между двумя комнатами стоит страж, который подвергает цензуре все психические процессы и не пропускает в гостиную те из них, которые ему не нравятся. Находящиеся в передней психические процессы недоступны взору сознания, находящегося в гостиной. Если эти процессы добираются до ее порога, но страж их отвергает, то они оказываются неспособными проникнуть в сознание. Это - вытесненные бессознательные процессы, которые так и остаются в передней. Но и психические процессы, которые страж пропускает через порог, не обязательно становятся сознательными. Их можно назвать предсознательными. Предсознательные процессы становятся сознательными лишь тогда, когда привлекают к себе взор созилиця

Бессознательное состоит из такого «материала», который остается неизвестным человеку. Оно включает в себя лишь предметное представление о чем-то. Предосознательное же характеризуется соединением предметного представления со словесным. Оно соотнесено с языком и, следовательно, доступно осознанию. В этом, по мнению 3. Фрейда, состоит основное различие между бессознательным и предосумательным.

Предосэмательное доступно сознанию: будучи неосознанным, воспоминание о чем-то может быть оживлено в памяти человека. В отличие от предоэмательного вытесненное бессознательное оторявам от сознания. Воспоминание о чем-то не проникает в сознание, так как в психике человека нарушена связь между прошилым и настоящим.

Выявление различий между предознательным и бессознательным имеет не только теоретическое, но и практическое значение. Задача психоаналитического лечения состоит в том, чтобы заполнить пробелы в воспоминаниях больного.

Здоровый человек способен восстановить в своей *памяти* события прошлого, последовательно пробегая мысленным взором по следам воспоминаний. У невротика, находящегося во власти не предсознательного, а вытесненного бессознательного, нарушена логическая связь между прошлым и настоящим. Его незнание становится патогенным, т. е. вызывающим такие сомнения, мучения и страдания, которые ведут к психическому расстройству.

Психопнализ ориентирован на выявление смысла бессознательных процессов. Вытесненное бессознательные переводится в предсознательное, а затем в сознание. В результате восстанавливаются нарушенные внутренние связи между прошлым и настоящим. Психоанализ способствует превращению патотенното незнания в нормальное знание того, чем обусловлено страдание человека. Тем самым появляется возможность для переосмысления тех енутренних конфликтов, предшествующее бессознательное разрешение которых привело к тяжелой болезии.

В описательном смысле предсознательное оссознательно. В динамическом отношении оно отличается от вытесненного бессознательного. Для того чтобы избежать двусмысленности в понимании бессознательного. З Фрейд ввел буквенные обозначения различных систем: БСЗ (бессознательное), ПСЗ (предсознательное) и СЗ (сознаше). Отчасти это способствовало устранению путаницы в использовании понятия бессознательного.

В работе «Я и Оно» (1923) З. Фрейд выдвинул предположение, что часть сознания тоже является бессознательной, и это так называемое третье бессознательное не совпадает ни с предсознанием, ни с вытесненным бессознательным. В результате двусмысленность бессознательного оборачивается многосмысленным характером неосознаваемой психической леятельности.

Тем не менее 3. Фрейд настаивал на том, что различие систем бессознательного, предсознательного и сознания является единственным лучом, освещающим потемки человеческой психики. Оно имеет важное значение сточки эрения понимания динамики протекания психических процессов и возможности осуществления психотерапевтического лечения как превращения патогенного бессознательного в создание.

В. М. Лейбин

## ПРИБАВОЧНАЯ РЕПРЕССИЯ (дополнительное подавление) — понятие, которым Г. Маркузе обозначал соционсторические компоненты и соционсторические формы ограничений и дополнительного контроля, налагаемые на дюлей социальной властью.

В. И. Овчаренко

ПРИКЛАДНОЙ ПСИХОАНАЛИЗ — психоанализ, вышедший за рамки медицины и терапии и служащий своеобразным инструментом исследования экономических, политических, социокультурных, массово-психологических феноменов. Идея прикладного психоанализа зародилась еще у З. Фрейда. Он использовал психоанализ для изучения культуры, языка, мифологии первобытных племен и народов: заложил основы патографии одной из прикладных дисциплин психоанализа, изучающей и интерпретирующей биографии писателей, ученых, художников, политических деятелей. Перу создателя психоанализа принадлежат известные патографические исследования, посвященные Леонардо па Винчи, Ф. М. Достоевскому, В. Вильсону. Один из продолжателей созданного З. Фрейдом патографического жанра - американский теоретик психоанализа Э. Эриксон, автор известного «психоисторического» жизнеописания о молодом М. Лютере.

Стремление 3. Фрейда придать психоанализу прикладной характер усиливалось по мере зволюции его воззрений в сторону социокультурного детерминизма. Он использоват психоаналитические идеи для изучения религии, культуры, ее отчужденного, кризисного характера; выдвинул илею драматической конфликтности культуры, которая, коон считат, ставит запреты витальным (жизненным) силам, инстинктивным авечениям человека. А свою последнюю крупную работу «Человек Моисей и монотенстическая религия» 3. Фрейд назвал «опытом прикладного психонализа».

Большое значение идеям прикладного психоанализа придавалось в России в 20-х годах, когда наблюдался, как известно, своеобразный ренессанс фрейдовских концепций. Психоанализ использовался в педагогике, литературоведении, библиотечном деле. Была предпринята даже нетривиальная попытка приложения психоаналитических идей к раскрытию процесса шахматной игры (см.: Гербстманн А. О. Психоанализ шахматной игры (опыт толкования). М., 1925). Интересным опытом прикладного психоанализа явились созланные в тот период работы И. Л. Ермакова, посвященные психоаналитическому изучению творчества А. С. Пушкина, Н. В. Гоголя, Ф. М. Достоевского, М. А. Врубеля. Идеи психоанализа широко использовались российскими педагогами и воспитателями в школах и детских салах.

Значительное развитие прикладной психополучил в работах Э. Фромма. В. Райха, Г. Маркузе. Выдвинутые ими идеи и концепции принимали форму своеобразного прикладного социально-политического психоанализа, претендовали на глубинно-психологическое объяснение механизмов зарождения и развития власти, социального угнетения, тоталитарных режимов, фашизма, характеров политических лидеров и вождей. Одно из основных понятий психоаналитически-прикладной характерологии Э. Фромма - жажда авторитета. Оно означает, с одной стороны, непереносимость свободы, садомазохистскую ориентированность на авторитет лидера, вождя, а с другой - патологическое стремление к власти, к господству над другими людьми. Эти черты образуют «авторитарный характер», являющийся, по словам Э. Фромма, «человеческой базой» фашизма. Авторитарным, садомазохистским складом характера обладали, по его мнению, М. Лютер, А. Гитнер и И. В. Сталин.

В 80-х годах американский исследователь в области прикладного психолализа Д. Ранкур-Лаферриер опубликовал ряд работ, в которых с психоаналитических позиций рассматриваются повесть Н. В. Гоголя «Шлень», образ Пьера Безухова в романе Л. Н. Толстого «Война и мир». Ему же принадлежит оригимальное психоаналитическое исследование личности И. И. В. Сталина.

Сравнительно малоизученным феноменом прикладного психоанализа является вопрос о социополитическом и культурном значении психоаналитической «рационализации». означающей стремление пациента в холе беседы с аналитиком, с помощью разного рода ухищрений, логически связанных аргументов выдать желаемое за действительное, скрыть подлинные мотивы своих поступков. Известно, что сейчас во многих формах массовой культуры - фильмах, журналах, комиксах, игрушках - внимание детей и взрослых привлекают дьяволы, стращилища, монстры. Такое тяготение к ужасному и дьявольскому есть не что иное, как своеобразная психоаналитическая инверсия культуры, когда злое и болезненное выдается за доброе и здоровое. На подобной рационализации часто строит свои сюжеты и реклама.

Будучи приложенной к политической сфере, психоаналитическая рационализация позволяет векрыть подлинный смысл произносимых сейчас в России речей, лозунгов и призывов лидеров различных партий и блоков. За широко рекламируемыми этими лидерами обещаниями часто скрываются садомазокистские стремления любой ценой закатить в стране еалем, подавить своболу и демократию, заставить людей слепо и бездумно подчиняться воле того или иного политического лидель.

М. С. Кельнер

\_ 347 \_

ПРИНЦИП НИРВАНЫ (от санскр. «пирвана» — успокоение, утасание; в древненидийской религии и философии — будцаме и джайнизме — состояние отрешенности от жизни и ненарушимого поков, выступающее в качестве колечной цели и «спасения» челове-ка) — в психоаналитической традиции: доминирующая тенденция психической жизни, направленная на уменьшение и прекращение внутреннего раздражающего напряжения и сохранение поков, нирваны, которая находит свое выражение в ридинир удовольения.

Понятие «приним нирваны» было создано психоаналитиком Б. Лоу и введено в оборот в ее книге «Психоанализы» (1920). З. Фрейд и другие психоанализики интерпретировали принцип нирваны как один из аргументов в пользу признания существования влеченыя к смети Иметимский смети. Танатось.

В учении Г. Маркузе принцип нирваны истолковывался как принцип, подчиняющий с себе действие инстинкта смерти и направляющий его к такому состоянию устойчивой уовлетворенности, которое характеризуется отсутствием ощущений какого-либо напражения и всяких желаний. По Г. Маркузе, принцип инрваны еголько не утрачивает своей силы по мере развития цивилизации, но и обеспечивает постоянное (хотя и подавляемое) побуждение к окончательному удовлетворению и достижению покоя (нирваны, смерти).

В. И. Овчаренко

ПРИНЦИП ПОСТОЯНСТВА (от лат. ріпсірішт — основа, начало) — по 3. Фрейду. один из принципов регуляции психической деятельности, сущность которого состоит в том, что психический аппарат обладает тенденцией удерживать имеющееся в нем количество возбуждения на возможно более низком или, по меньшей мере, постоянном уровне, обнаруживая при этом в качестве общего признака «экономический принципь бережлівости в расходовании энертии. Данное представление о принципе постоялства было введено в научный оборот за несколько лет до появления аналогичных представлений о гомеостазе (приспособительных реакциях организма, обеспечивающих его динамическое постоянство, предложенных американским физиологом У. Кенноном в 1929, и содействовало развитию идей об энергетике и динамике психики.

В. И. Овчаренко

### «ПРИНЦИП ПРОИЗВОДИТЕЛЬНОС-

ТИ» — по Г. Маркузе: одна из исторических форм принципа реальности, преобладание которой в современной цивилизации оказывает влияние на содержание принципа реальности и обусловливает непрерывное расширение антаронистического общества.

Согласно Г. Маркузе, «принцип производительности» определяет целостную репрессивную организацию сексуальности и инстинкти разрушения, а также раскол общества в соответствии с конкурентными видами экономической деятельности.

В. И. Овчаренко

«Принцип производительности» — термин. введенный в психоаналитическую теорию культуры немецко-американским философом и социологом Г. Маркузе пля обозначения особой формы социальной репрессии, подавления цивилизацией биологических инстинктов человека с целью превратить его в бездумное «орудие труда», «инструмент производства». Вслед за З. Фрейдом Г. Маркузе интерпретировал историю развития человеческого общества как процесс все большего вытеснения принципа наслаждения принципом реальности, т. е. удовлетворения страданием: как постоянно возобновляющуюся борьбу между репрессивной цивилизацией и стремлением человека к наслаждению, инстинктами жизни и смерти, Эроса и Танатоса. Но в отличие от создателя психоанализа Г. Маркузе считал эту борьбу не безысходной: репрессивность - признак не самой цивилизации, как таковой, а лишь «специфически исторической организации человеческого существования». Помимо «основной репрессии» (по 3. Фрейду - «принцип реальности»), направленной на подавление биологических инстинктов и существовавшей с самого начала антропосоциогенеза, Г. Маркузе выделил еще «дополнительную («прибавочную») репрессию», вытекающую из той или иной формы классового угнетения, политического деспотизма и тоталитаризма. «Принцип производительности» как раз и выражает феномен «дополнительной («прибавочной») репрессии», закреппяющий состояние человека как объекта отчуждения. Она начинает функционировать на таком этапе развития человеческого общества, когда возникают классы, социальное угнетение, государство. А главный ее источник - моногамно-патриархальная семья.

В книге Г. Маркузе «Эрос и цивилизация» символом «принципа производительности» выступает мифолотический образ Анапки — богини, опицетворяющей природную необходимость, неизбежность смерти весто живого. Анапка, или нужда, означает лежащий в основе «принципа производительности» фундаментальный факт неизбежного ограничения, табуирования инстинктов человека, факт борьбы за существование в мире.

Репрессивно-манипуляторской цивилизации и культуре, достигающей своего наивысшего развития в современном западном «обшестве потребления», где формируется «одномерная структура человеческого существования» и значительно возрастает объем агрессивной энергии, Г. Маркузе противопоставил некое состояние госполства принципа наслаждения над принципом реальности, именуемое им «нерепрессивной либидной цивилизацией». В условиях этой цивилизации ментальные силы Эроса, получая свободное и безграничное развитие, одерживают победу над «дополнительной («прибавочной») репрессией» и инстинктом смерти. Возникает новый способ культуры и мировидения человека, основанный на высвобождении его жизненных влечений.

В концепции З. Фрейда деструктивный инстинкт смерти, репрессии и угнетения выступает как вечный, неизменный спутник развития человеческой цивилизации, в маркузеанских же идеях психоанализа культуры этот инстинкт предстает в качестве исторически изменяющегося, социально обусловленного и потому устранимого феномена. К силам, устраняющим всевластие «дополнительной («прибавочной») репрессии», Г. Маркузе относил фантазию, воображение, угопию, мир сюрреалистического искусства, образующих «новый тип чувственности», свободную нерепрессивную культуру. Именно эта культура противостоит насильственной, эксплуататорской сущности «принципа производительности».

Переосмысляя мифологический чный образ Прометея, Г. Маркузе считал его символом «принципа производительности», рабского труда и человеческих страданий. С целью возрождения человека и общества он провозгласил «Великий отказ» от всех форм угнетения, начиная от сексуальной репрессии и патриархальной семьи и кончая государственным репрессивным аппаратом. Но такой «Великий отказ», а точнее, социальная революция невозможна без революции антропологической, сексуальной, воспитания «новой чувственности», «нового человека», новой эротической культуры. Г. Маркузе мечтал о создании «нерепрессивной либидной цивилизации», символами которой он объявил иные. архетипы - античные образы Орфея и Нарцисса, побеждающие жестокость и смерть и несущие освобождение. Эти образы выступают у него как выражение подлинной гуманности и человеческой своболы, осуществления заветной мечты человека о создании нового справедливого общества.

Эта маркузеанская утопия, по-новому интерпретирующая мифологические образы и екжеты, стала составной частью социальной философии и эстетики западной контркультуры. Леворадикальное сознание полностью ассимилировало фрейдо-маркузеанскую скему противостояния «прометеевской культуры культуры «орфическо-нарциссической», предполагающей свободное проявление аелеений человека. Она была подквачена на Западе в 60-х годах протестующей мололежью, которая воспринимала призывы Г. Маркузе к созданию «нерепрессивной либидной цивилизации» как выражение своего неприятия норм и ценностей репрессивно-манипуляторской культуры западного «общества потребления».

М. С. Кельнер

ПРИНЦИП РЕАЛЬНОСТИ (от лат. princiрішт — основа, начало и realis — веществаный) — по 3. Фредіў; один из руководящих принципов регуляции психической деятельности, обеспечивающий приведение бессознательных, индивидуалистических стремлений к получению удовольствия в известное соответствие с требованиями внешнего мира, с объективной (независимо от нас существующей природной и социальной) реальностью.

Принцип реальности формируется в процессе и в результате социального становления личности. Оттеснение и частичное замещение принципа удовольствия принципом реальности побуждает человека к отказу от безраздельного стремления к скорейшему достижению удовольствия. Однако в конечном счете принцип реальности действует против принципа удовольствия, во имя и в интересах принципа удовольствия, поскольку он лишь отерочивает удовлетворение и ведет к удовольствию длинным окольным путем.

Единство и борьба принципов реальности и удовольствия отчасти обусловливает изначальную и извечную конфликтность психической жизни человека и психодинамику.

В. И. Овчаренко

ПРИНЦИП УДОВОЛЬСТВИЯ (от лат. ргіпсірішт — основа, начало) — по 3. Фрейду: тосподствующий принцип регуляции психической деятельности, в основе которого лежит изначально присущее человеческому организму бессознательное стремление к получению удовольствия и удовлетворения либо непосредственно, либо опосредованно (в том числе путем избегания неудовольствия).

Принцип удовольствия, который находится в подчинении у влечения к смерти (Танатоса), 3. Фрейд выводил из принципа постоянства.

По 3. Фрейду, течение психических процессов автоматически регулируется принципом удовольствием возбуждаясь каждый раз связанным с неудовольствием напряжением и затем принимая направление, совпадающее в конечном счете с уменьшением этого напряжения, т. е. с устранением неудовольствия или получением удовольствия.

Провозглашая принцип удовольствия главенствующим принципом психическом точно то то принцип может течением всех психических процессов, поскольку ему противостоят различиные другие силы и условия, в силу чего конечный исход не всегда соответствует принципу удовольствия.

В качестве основной силы, противостоящей *принципу удовольствия, З. Фрейд* рассматривал *принцип реальности.* 

В. И. Овчаренко

ПРИНЦИПЫ ПСИХИЧЕСКОЙ ЖИЗНИ (от лат. principium — основа, начало) — основания, фундаментальные тенденции, детерминаторы и регуляторы деятельности психики и личности.

Представление о существовании принципов психической жизни было разработано в психоаналитическом учении З. Фрейда, в котором утверждалось существование трех неравнозначных принципов: 1) принципа удовольствия; 2) принципа реальности и 3) принципа постоянства

В. И. Овчаренко

ПРОЛУКТИВНАЯ ОРИЕНТАЦИЯ (личности) - фундаментальное свойство человека, способ его отношения к миру во всех сферах леятельности. Она охватывает психические. эмоциональные и сенсорные реакции на других людей, на самого себя и на вещи. Пролуктивность есть способность человека применять свои силы, реализуя заложенные в нем возможности. Если мы говорим, что он лолжен приложить свои силы, то мы имеем в виду, что он должен быть свободен, а не зависеть от кого-либо, кто контролирует его силы. Мы, далее, подразумеваем, что он руковолствуется собственным разумом, так как для реализации своих сил надо понимать, каковы они, как и для чего они должны применяться. Продуктивность означает, что человек ошущает себя неким воплошением своих сил и в то же время как бы «актером», т. е. он чувствует себя чем-то единым со своими силами (иначе говоря, он есть то, что есть его силы), и вместе с тем они не скрывают его. как маски, и, как маски, не отчуждаются от него.

Для чего Э. Фромм ввел понятие «продуктивная ориентация»? Дело в том, что со времен классической и средневековой литературы и вплоть до конца XIX в. предпринимались попытки описать представления о том, какими должны быть хороший человек и хорошее общество. Идеи подобного рода отчасти нахолили выражение в философских и теологических трактатах, отчасти в форме утопий. XX столетие, по мнению Э. Фромма, не блещет наличием таких воззрений. Главное внимание уделяется критическому анализу человека и общества и лишь подразумевается позитивное понимание того, каким должен быть человек. Притом что практически никто сеголня не сомневается в полезности и

значимости подобного критицияма, в частности как условия улучшения общества отсутствие позитивного вътляда на человека и общество привело к печальному результату: человеческая вера в себя и в свое будущее оказалась падализованной.

Современная психология и отчасти психоанализ не являются в этом отношении исключением. З. Флейд и его последователи дали блестяший анализ невротического характера. Написанный ими клинический портрет непродуктивного типа характера (в терминологии 3. Фрейда — «прегенитального») является вполне точным и исчерпывающим, лаже несмотря на то, что используемые ими теоретические понятия нуждаются в пересмотре. Но это, повторимся, непродуктивный тип характера. Что же касается характера нормальной, зрелой, здоровой личности, то он едва-едва обозначен. Этот тип характера, названный З. Фрейдом «генитальным», остался в значительной степени неопределенным и абстрактным понятием. Фрейд определил его как структуру характера. свойственного человеку, у которого оральное и анальное либидо утратило свое поминирующее значение. И далее он развивается под влиянием генитальной сексуальности, целью которой служит соединение с лицом противоположного пола. Однако описание генитального характера не идет дальше того утверждения, что это структура характера индивида, способного нормально функционировать в сексуальном и социальном отношениях.

Э. Фроми пытался дать представление о продуктиеной ориентиации как выражении полноценной личности. У него речь шла о природе полностью развитого характера и одновременно идеале гуманистической эти-ки. Э. Фроми подчеркивал, что стадия половой зрелости как раз и имеет тот смиса, что человек обретает способность к естественной производительности. Путем соединения спермы с яйцеклеткой производится новая жизнь. Но данный тип продуктивности является общим для человека и животного, и

лишь способность к материальному производству — свойство сугубо человеческое. Человек не только разумное и социальное животное. Он также и производящее животное, способное преобразовьявать материал, данный природой, используя разум и воображение. Однако человек не только может производить, чтобы жить.

Продуктивность, по Э. Фромму, - это отношение, к которому способен любой человек, если у него нет эмоциональных и психических отклонений. Термин «продуктивный» можно легко спутать с понятием «активный», а «продуктивность» — с «активностью». Хотя эти термины могут выступать как синонимы (например, в аристотелевской концепции активности), тем не менее в современном словоупотреблении термин «активность» часто обозначает прямую противоположность пролуктивности. Активность обычно определяется как поведение, которое привносит изменение в существующую ситуацию путем затраты энергии. Пассивным же человек признается в том случае, если он либо не в состоянии изменить ситуацию или существенно повлиять на нее, либо сам находится под влиянием и воздействием внешних ему сил. Эта общепринятая концепция активности учитывает только актуальную затрату энергии и вызываемые ею изменения. Она не принимает во внимание различия между самой активностью и лежащими в ее основе психическими структурами, которые и составляют условия ее возможности.

Итак, продуктивность есть реализация человеком его потенциальных возможностей, его сил. Способность человека продуктивно использовать свои силы — это его потенция, неспособность — импотенция. Силой разума человек способен проникать в глубь явлений, понимать их сущность. Силой любви он способен предолевать преграды, отделяющие людей друг от друга. Силой воображения он может представить себе нечто еще не существующее, планировать и осуществиять задуманное. Тогда же, когда у человека оказывается недостаточно этих сил, его отношение к миру постепенно превращается в желание доминировать, оказывать давление на других людей, т. е. относиться к ним так, как если бы они были вещами. Доминирование связано со смертью, потенция — с жизныю. Доминирование вытекает из импотенции и, в свою очередь, усиливает ее, ибо если человек принуждает кого-либо служить ему, то его собственная продуктивность неизбежно парализуется.

Что же представляет собой продуктивное отношение человека к миру? Отношение к миру может быть двояким: репродуктивное, когла восприятие лействительности остается всегда одним и тем же, вроде фильма, бесконечно воспроизводящего во всех деталях отснятый материал (хотя даже простое репродуктивное восприятие требует активной работы ума); и генеративное, при котором осушествляется оживляющее и преобразующее постижение мира с помощью спонтанной активной работы умственных и эмоциональных сил человека. Каждому человеку в той или иной мере свойственны оба этих способа отношения к миру, однако диапазон между ними весьма широк. Временами какой-то из них как бы атрофируется, а другой предельно активизируется, и тогда изучение крайних проявлений второго представляет собой лучший из возможных подходов к пониманию его сущности. В свою очередь, при временном атрофировании второго удается лучше изучить первый тип отношения к миру.

Нашей культуре, по мнению Э. Фромма, весьма свойственна относительная атрофия генеративной способности. Человек может осознавать некую реальность такой, как она есть (или так, как принято в данной культуре), но он не в состоянии привнести в нее что-либо новое, оживить ее по-своему, исходя из собственного восприятия. Такой челоек — «реалист» в буквальном смысле слова. Он видит все, что можно увидеть на поверх-

ности явлений, но не способен проникнуть за пределы видимого, в их сущность и мысленным взором увидеть невидимос. Он видит детали, но не целое, деревья, но не лес. Действительность для него лишь совокупность того, что выступает в явном материальном виде. Нельзя сказать, что такой человек обладает небогатым воображением, но его воображение функционирует как вычислительная машина, комбинирующая уже известное и существующее, выводя таким образом свои последующие лействия.

Человек, утративший способность воспринимать действительность, - это душевнобольной. Психотик строит свой собственный внутренний мир, в существовании которого уверен, как в истинной реальности, а то, что воспринимается всеми, для него не существует. Человек, который видит предметы, не существующие в действительности, но являющиеся целиком и полностью продуктом его больного воображения, страдает галлюцинациями. Все происходящее он интерпретирует на языке собственных ошущений, независимо от реальной действительности или мало считаясь с нею. Из сознания психотической личности реальная действительность как бы стирается, а ее место занимает внутренний мир больного.

«Реалист», как разъяснял Э. Фромм, видит лишь внешность вещей, только мир явлений. Он фотографически запечатлевает их в своем мозгу и может действовать с вещами и людьми только так, как они представлены на этой его картинке. Душевнобольной не в состоянии видеть мир, как он есть на самом деле; он воспринимает его только как символ и отражение собственного внутреннего мира. В сознании больного и мир предстает больным. Болезнь психотика, утратившего реальный контакт с внешним миром, приводит к тому, что его действия становятся социально неадекватными. Болезнь «реалиста» обедняет его как человека. Он способен вполне успешно функционировать в обществе, но его видение действительности настолько искажено из-за отсутствия способности проникать в глубь явленый и видеть их в перопективе, что за-ставляет его заблуждаться в тех случаях, когда от него требуется нечто большее, чем просто манипулирование непосредственно данным или достижение ближайших целей. «Реализм» хотя и кажется прямой противоположностыю психотизму, на самом деле дополняет его.

Истинной противоположностью «реализму» и психопатизму является продуктивность. Нормальный человек воспринимает мир таким, каков он есть, и одновременно оживляет, обогащает его своими силами, способностями. Если одна из этих двух способностей атрофирована, можно точно сказать, что человек болен. Однако нормальный, здоровый человек обладает, как считал Э. Фромм, обеими способностями, несмотря на то что их относительный вес у каждого различен. Наличие обеих - репродуктивной и генеративной - способностей составляет необходимое условие продуктивности. Это два полюса, взаимодействие которых и есть живительный источник продуктивности. Продуктивность не сумма или комбинация обеих способностей, а нечто новое, возникающее в результате их взаимолействия.

Итак. Э. Фромм описывал продуктивность как особый способ отношения человека к миру. Но возникает вопрос: существует ли нечто такое, что продуктивная личность созлает, и если существует, то что оно представляет собой? Утверждая, что человеческая продуктивность может создавать материальные ценности, произведения искусства, системы мышления, мы должны признать и другое: гораздо более важным объектом продуктивности оказывается сам человек. Однако трагедия человека отчасти заключается в том, что его развитие никогда не завершается. Даже при наиболее благоприятных условиях человек реализует лишь часть своих возможностей, ибо он успевает умереть прежде, чем «полностью родится».

9. Фромм считал, что в поэтической форме концепция продуктивной деятельности замечательно выражена И. В. Гете и Г. Ибсеном. Фауст — символ вечных поисков человеком смысла жизни. Ни наука, ни удовольствие, ни могущество, ни даже красота не дают ему ответа на вопрос: в чем же смысл человеческой жизни? Единственным ответом, по мнению Гете, может быть такой: деятельность, труд. что равносильно добру.

Если в образе Фауста выражена вера в человека, присущая всем прогрессивным мыслителям XVIII-XIX вв., то образ Пер Гюнта, написанный Г. Ибсеном во 2-й половине XIX в.. олицетворял собой критический взгляд на современного человека и его отношение к деятельности. Можно было бы лать пьесе «Пер Гюнт» подзаголовок: «Современный человек в поисках самого себя». Пер Гюнт был убежден, что, действуя энергично с целью достижения богатства и успеха, он все делает для себя, ради пользы своей личности. Он живет по принципу «Будь сам по себе», провозглащенному Троллем, а не в соответствии с принципом человеческой морали «Будь самим собой». Но в конце жизни он вдруг обнаруживает, что именно его страсть к приобретательству, его эгоизм не позволили ему полностью реализоваться, стать тем, чем он должен был стать. если бы его леятельность была направлена на реализацию и развитие его возможностей и способностей. Нереализованные возможности Пер Гюнта «предъявляют ему обвинение» в «грехе» небрежения и даже отказа от творческой личностной деятельности, что и привело его в конце концов к краху.

Продужниемая ориентация специфически отражается в конкретных сферах деятельности человека. Она помогает ему преодолевать постоянно возникающие конфликты между репродуктивным и генеративным типами его отношения к миру, полнее реализовать свои силы и способности, т. е. самореализоваться с пользой для себя и друтих.

П. С. Гуревич

ПРОЕКТИВНЫЕ ТЕСТЫ — один из методов психологической диагностики, позволяющий составить наиболее полное представление о психологических особенностях того или иного человека. Проективные тество отсутствием жестких рамок: их выполнение подразумевает использование фантазии, воображения, позволяя человеку выявить свою индивидуальность, раскрыть неговторимость своего внутреннего миоа.

Проективные тесты часто используются психотерапевтами и психиатрами во время первых встреч с пациентами, поскольку эти тесты помогают прежде всего установить доверительные отношения. Они позволяют пациенту преодолеть скованность и рассказать о своих проблемах и переживаниях не от первого лица, а используя художественные образы и собственное воображение. При этом используется психологический механизм проекции - стремления пациента (впрочем, оно свойственно любому из нас) увидеть свои личные проблемы в жизни другого человека. Например, хорошо известно, что люди поразному воспринимают героев одного и того же фильма, и по тому, как и что человек рассказывает - кого из героев осуждает, кому сочувствует, кем восхищается. - можно без особого труда составить представление о его собственных ценностях и интересах, о том, как он строит свои отношения с окружающими, и т. д. На этой особенности человеческой психики и основаны проективные тесты.

Впервые проективные тесты использовал английский ученый Л. Франк в 1939, а в начале 40-х годов они приобрели большую популярность в западной психологии. Специалисты отдавали должное их преимуществам перед традиционными диагностическими «опросниками» — длинными списками вопросов, на которые клиенту предлагалось однозначно ответить «да» или «нет». Конечно, такие «опросники» позволяют получине более точные с математической гочки эрения

результаты, но в них теряются неповторимые индивидуальные особенности человека, его личностное своеобразие. В отличие от «опросников» проективные тесты позволяют лучше увилсть индивидуальные черты характера человека, познакомиться с его собственной манерой говорить, использовать те или иные образы и т. д.

В психологии принято подразделять проективные тесты на несколько групп. Первая из них — «конститутивные тесты», когда человеку показывают картинки с нечеткими, размытыми изображениями и предлагатется пофантазировать на тему о том, «что бы это могло быть», «что это напоминает». К данной группе проективных тестов относится, например, тест Роршаха: используются обычные чернильные пятна, в которых можно увидеть самые разные картины и образы — и причудливых птиц, и башни, и танцующие пары и т. п.

Вторая группа проективных тестовинтерпретативные тесты». В этом случае чедовеку предлагают несколько сюжетных картинок и просят дать собственную интерпретацию того, что на них изображено, а затем придумать небольшой рассказ по одному из сюжетов. При этом психолог может помогавоему клиенту, задавая наводящие вопросы типа: «Как вам кажется, какое выражение лица у этой женщины? Как вы думаете, большая ли у нее семья? Кем она работает?» и т. п. По такому принципу построен тематический аппериентивный тест (ТАТ).

Третья группа проекливных тестов - «экспрессивные тесть»: человеку предлагают на выбор тему рисунка, и он творит его в свободной манере, раскрывая при этом свой внутренный мир. Например, ему предлагается нарисовать дом, дерево, человека, несуществующее животное или его семью. Причем умение рисовать здесь не играет сосбой роли — человек может изображать своих героев и в любой абстрактной манере, напрамер составлять их из шариков или квадратов,

а может давать лишь их нечеткие контуры словом, как ему самому захочется. Затем психолог расспрашивает его о том, что же изображено на рисунке. Например, если это животное, то психолог спрашивает, где оно живет, чем питается, есть ли у него враги, и если есть, то как оно защищается от них, способно ли оно само на кого-нибудь напасть, и т. д. Кроме того, манера, в которой выполнен рисунок, тоже может много рассказать о его авторе. Сколько цветов он использует, какие линии преобладают в рисунке — тонкие или жирные, четкие или расплывчатые, мягкие или жесткие и т. п. — все это зависит от свойств его характера.

Четвертая группа проекпивных тестов чимпрессивные тесты»: человеку предлагается из нескольких рисунков выбрать те, которые ему больше всех понравились, и те, которые напротив, вызвали у него раздражение. К этой группе проекпивных тестов относится тест Люшера, где используются карточки с различными цветами.

Наконец, пятая группа проективных тестов - «аддитивные тесты», когда психолог предлагает клиенту завершить небольшой рассказ, историю или предложение. Например, он может использовать сюжеты повседневных конфликтов, хорошо знакомых каждому. Допустим, человек, протягивая своему соседу сильно измятый листок бумаги, говорит: «Извините, мой сын слегка испортил вашу газету, которую вы давали мне почитать». Что ответит ему хозяин газеты? То, каким образом человек завершает предложенные ему конфликтные ситуации, какими ответными репликами он наделяет персонажей, позволяет судить о его собственном поведении в подобных случаях - сразу начинает «качать права», или соглашается с чем угодно, лишь бы избежать выяснения отношений, или ищет разумный компромисс.

Проективные тесты имеют и достоинства, и недостатки. С одной стороны, они раскрывают индивидуальные стороны харак-

- 355 -

тера, его уникальность, неповторимость. В этом - их безусловное преимущество перед стандартизированными психологическими опросниками. Но с другой стороны, интерпретация их требует особой тщательности и потому занимает довольно много времени. Соответственно чаще всего они используются в работе с индивидуальными клиентами (например, при психотерапевтической работе или психиатрическом лечении), когда необходимо уделить внимание мельчайшим нюансам их внутреннего мира, составить как можно более подробный психологический портрет человека. В случаях же, когда такая тшательность не столь необходима (например, при определении профессиональной пригодности или уровня развитости интеллекта), используют стандартизированные тесты, ответы на которые можно быстро обработать на компьютере и получить однозначные и точные результаты.

С. В. Маслова

ПРОЕКЦИЯ (букв.: бросание от себя) психологический механизм, благодаря которому собственное содержание бессознательного приписывается другому лицу.

Мы склонны считать, что мир таков, каким мы его видим, что и люди таковы, какими мы их себе воображаем. Собственные мысли, чувства, переживания люди переносят на других людей. Прежецию в этом смысле можно рассматривать как переложение субъективного внутреннего содержания на внешний объект. Этот процесс имеет бессознательный характер. Он обнаруживает себя как спонтанный, а не волееой акт.

Механизм проекции показывает, как разражение или аффект, переживаемый кемто, могут получить ложную направленность. Вспомним А. С. Грибоедова: «Ах! этот человек всегла причиной мне ужасного расстройства!» Но действительно ли «этот» субъект служит подлинным источником тех или иных болезненных чувств! Уили в силу различных психологических закономерностей в качестве виновника оказывается совсем другое лицо или обстоятельство?

TIPO

Помните, у советского писателя И. Ильфа (1897—1937) в записной книжке рассказывалось о некой старой деве, которая боялась выйти на улицу, потому что там мужчина.

«- Почему вы боитесь мужчин? - спрашивают у нее.

На что она непременно отвечает:

— Да, но под одеждой они голые. Вы меня не собъете...»

Старая дева, одолеваемая эрогическими видениями, приписывает их другим людям. Ханжа обвиняет всех в распушенности. Тайный расплитель подооревает, что люди все таковы. Основывась на проекции, человек создает спожную сеть взаимоотношений, которые часто не имеют ничего общего с самой реальностью. Однако данный механизм, несмотря на свою иллюзорность, облегчает мехличностные отношения.

Льбое идеологически антажированное искусство стремится персонифицировать «патубную силу», воллощая ее в образе конкретного человека или абстрактной сущности (дьявол, враг). Действителью, телевизионное эрелище нередко направляет психологическое напряжение по ложному адресу. В этом смысле средневековые судилища над чведьмами» или политические процессы времен маккартизма в Америке, отраженные в телевизионных передачах, эксплуатировали одни и те же пружимы психической жизни лолей.

В нацистской Германии было немало причин для общественного неудовольствия. А. Гитлер персонифицировал эло, он назвал виновниками всех болезненных процессов, происходящих в стране, евреев и коммунистов. Анализ его политических речей показывает, что, назвав однажды своих антиподов, он обычно говорил о них, прибетая к местомению «они». «Они — вы знаете, о ком я говорию — вот изпобленная формула фюрера, которая неизменно вызывала реакцим ауди-

тории. «Знаем», — кричала в ответ возбужденная толпа.

Американский президент Р. Рейган, искавший социальную базу для неоконсервативной программы в период первого президентского марафона, объявил носителями зла безработных. В самом деле, безработный в Америке той поры жил неплохо и вовсе не перебивался с хлеба на кока-колу. В результате в американском обществе сформировался определенный социальный слой людей, которые сошли с дороги потребительной гонки. Обращаясь к избирателям, которым приходилось нести на себе бремя социальных расходов, Р. Рейган изобличал тех, кто, пользуясь общественным пирогом, не участвовал в процессе его создания. А ведь такое поведение противно духу капиталистического общества, где ценность представляют инициативные, предприимчивые. Телевидение США мгновенно подхватило эту установку политического лидера. В спектаклях появились персонажи безработных, воплошающих в себе все пороки бездельников. Обозревая телевизионную продукцию тех лет, американские социологи подчеркивали: Америка не может обеспечить былую динамичность развития из-за безработных... Так работал механизм проекиии. Политическому деятелю удалось переключить психическую энергию и пустить ее по ложному руслу. Режим объявил войну социальной сфере. Начался курс, который получил название «неоконсерватизм». Имелось в виду возрождение ценностей раннего капитализма - инициативности, предприимчивости, высокой ответственности.

А вот еще один пример из американской действительности. В Америке получила распространение расистская пропаганда. Некоторые политики утверждали, что США — страна предельного динамизма. Однако в ней живут негры, пуэргориканцы, которые олицетворяют собой отсталость, нежелание пристроиться к темпу перемен. Так общественное негодование было перенесено на опредененное негодование было перенесено на опреде

ленные слои населения, якобы ответственные за то, что в Америке возникли некоторые трудности.

С началом перестройки в нашей стране тоже чрезвычайно активизировались поиски «виновных» в серьезных трудностях ее развития. Одни в числе таковых называли диссидентов, другие — коммунистов (большевыков), третьи — империалистов и т. д. Первые годы реформ породили новых «виновных»: у других — «демократы», у третьих — «национал-фанцисты».

Как видим, *проекция* может быть и общей причиной враждебности, и единственным источником жизненной энергии.

П. С. Гуревич

Проекция — приписывание другому человеку своих собственных качеств, чувств и желаний. Такое приписывание происходит бессо-знательно: человек, осуществляя проекцию (например, будучи жадным, заведомо считает столь же жадным своего делового партнера), совершенно уверен в том, что дугой человек действительно обладает этими качествами. Проекции могут быть позитивными и негапиеными. В первом случае человек предполагает наличие в другом положительных качеств или чувств, во втором — отрицательных.

Как свойство человеческой психики проекция в той или иной степени присуща всем
людям. Она была подробно описана и изучена в психоанализе, а затем в других, более
поданих направлениях психограпии. Хотя
еще раньше она была подмечена многими
писателями и послужила темой для создания
комедийных персонажей, попадающих в нелепые ситуации из-за своих фантазий по поводу других людей. Например, герой пыесы
Н. В. Готоля «Женитьба», испытывающий
панический ужас перед созданием семы, но
все же наконец решившийся на этот шаг,
расспрашивает своего слугу: «Был ли ты у

портного?.. А не спрашивал ли портной, зачем барину новый кафтан? Не говорил ли он, не собирается ли, мол, барин жениться?.. Был ли ты у сапожника? Не спрашивал ли он, зачем барину вакса для сапог — не собирается ли барин жениться?» и т. д. Оп проецирует свое отношение к женитьбе на всех остальных, полагая, что и для них это событие столь же значительно.

Примеры комических ситуаций подобного рода можно часто встретить в народных притчах и анеклотах. Многие из них психотерапевты используют в своей работе с клиентами. Прекрасно иллюстрирует проекцию восточная притча о торговце и попугае, записанная современным немецким психотерапевтом Н. Пезешкяном. У восточного торговца был говорящий попугай. Однажды этот попугай опрокинул бутыль с маслом, торговец страшно разгневался и ударил его палкой по голове. С тех пор попугай разучился говорить, потерял перья на голове и совсем облысел. И вот однажды к торговцу вошел лысый покупатель. Его вид привел попугая в страшное волнение. Он затрещал, захлопал крыльями и вдруг проговорил: «Ты тоже опрокинул бутыль с маслом и получил подзатыльник? Вот почему у тебя теперь нет волос!»

В какой-то мере проекция создает определенное удобство человеку, защищая его от неприятных переживаний. Ведь, скажем, считать виновником собственных неудач кого-то другого гораздо спокойнее, чем признать сушествование не слишком симпатичных свойств характера в себе самом. Кроме того. всегда существует соблазн переложить ответственность за свои огрехи на кого-нибудь другого. А вот для того чтобы избавиться от своих проблем, нужно прежде всего признать собственное несовершенство. Об этом рассказывается в притче «Грязные гнезда». Один голубь постоянно менял гнезда, поскольку от каждого из них исходил неприятный, острый запах, невыносимый для его тонких чувств. Как-го раз он с горечью пожаловался на это мудрому старому голубю. Тот все кивал головой и наконец сказал: «Оттого, что ты постоянно меняешь гнезда, ничего не изменится. Запах, который тебе мешает, идет не от гнезд, а от тебя самого».

ПРО

Это - пример негативной проекции. Но и в случае позитивной проекции вполне возможны ситуации, столь же анекдотичные для сторонних наблюдателей, сколь печальные для их участников. Вот еще одна притча. Одна пожилая супружеская пара праздновала золотую свальбу. За завтраком жена полумала: «Вот уже пятьдесят лет я стараюсь угодить своему мужу. Я всегла отлавала ему верхнюю половину хлебца с хрустящей корочкой. Но сеголня я хочу, чтобы этот леликатес достался мне». Она намазала себе маслом верхнюю половину хлебца, а другую отдала мужу. К ее огромному удивлению, он очень обрадовался, поцеловал ей руку и сказал: «Моя дорогая, ты доставила мне сеголня большую радость. Вот уже более пятидесяти лет я не ел нижнюю половину хлебца, ту, которую я больше всего люблю. Я всегда думал, что она всегда должна лоставаться тебе, потому что ты так ее любишь». Как часто человек полагает, что его близкие любят то же, что и он, даже не догадываясь спросить их об этом! Более того, он проецирует на них свое хорошее отношение к чему-либо и от всей души старается им угодить, нередко встречая совершенно неожиланную для себя реакцию.

Иногда бывает так, что человек проещирует на кого-то другого не отдельное свойство характера или отношение, а целый образ, например, собственное представление о «дру-ге», «жене», «муже», «ребенке» и т. д. Он бессознательно рисует в своем воображении этот рассказы родителей или друзей о том, какими должны быть «другь, «жена» и т. д., а также художественные произведения, кинофильмы), а затем «видит» в окружающих людях не реальных людей, а нарисованные им образь. В результате у человека возникают образы.

данные ожидания и надежды в отношении этих людей. О таком виде проекции корошо говорится в анекдоте про одного художника. Однажды его спросили:

- Как вы поступаете, когда вам нравится человек?
- Я пишу его портрет и стараюсь, чтобы он походил на него, — ответил художник.
  - Кто портрет?
  - Нет, человек...

Осознание проекций, отделение собственных образов, чуветв и отношений от реальных образов, чуветв и отношений от реальных людей в психотерапии называют снятием (или возвращением) проекции. На это направлена значительная часть психотерапевтичестюй работы. Знакомство с собственным бесо-энательным, его образами и фантазиями, понимание происхождения и смысла негапиями тологовают ословеку глубже осознать свою ответственность за собственную жизнь, а не перекладывать ее на других, помогают более реалистично строить взаимоотношения с окружающими.

С. В. Маслова

ПРОПАГАНДА СЕКСУАЛЬНОЙ РЕВОЛЮ-ЦИИ — система рекламных и информационных мер, направленных на устранение *протестантской этики* в западном мире.

Сексуальная революция тесно связана с открытиями З. Фрейда. В клинику к нему прикодили больные. Они жаловались на телесные недути, на психологическое неблагополучие. Психиатр же, накапливая факты, все больше поряжался тому, насколько основательно болеэни души связаны с подавленной сексуальностью. Он все больше убеждался: половой инстинкт требует немедленного удовлетнорения. Всякое промедление с сексуальной усладой травмирует лесихику, рождает комплексы, извращает эдоровую чувственность. Это откровение стало вызовом многовековым протестантским нравам, принужавашим подавлять эротические вожделения.

Каким же образом целомудренная, чопор-

ная леди превратилась в женщину-вамп? Что вызвало революцию в представлениях о сексе? Конечно, прежде всего открытия австрийского психиатра. Они не были достоянием только специалистов. Повсеместно стали возникать клиники, где рекламировались откровения психоаналитиков. В сознании людей постепенно происходил глубочайший переворот. Оказывается, бабушки и родители жили в поразительном заблуждении. Они-то считали, что воздержание благотворно влияет как на здоровье человека, так и на его нравственность. А выходит, прав Иван Александрович Хлестаков из комедии Н. В. Гоголя «Ревизор», восклицавший: «Для того и живем, чтобы срывать цветы удовольствия!»

Но было и еще одно обстоятельство, изменившее взгляды на секс. Как ни странно, оно коренилось в экономике. После второй мировой войны наука и техника, существовавшие до того довольно обособленно, соединились, дав жизнь научно-технической революции.

Что означало это на практике? Появилось огромное количество товаров. Они лежали на всех лотках и прилавках и... увы, не пользовались спросом. Не хватало денег? Да нет же! Просто люди, воспитанные в протестантской традиции, все еще считали, что человеческие потребности должны быть скромными. Перед экономикой замаячила перспектива огромного срыва. Возникла небывалая социальная потребность - спровоцировать в человеке покупателя. Вот он идет мимо рынка, У него все есть. Он и в мыслях не держит что-нибудь купить. Хорошо бы воздействовать на его сознание. А еще лучше - на подсознание. Два крупных американских психоаналитических института стали разрабатывать рекомендации для предпринимателей.

Было установлено, что, когда женщина приходит в супермаркет, зрачки ее глаз увеличиваются вдвое. Это уже открытие, с которым можно работаты! Надо внушить леди, что ей позарез необходима новая шубка. У нее уже есть? Но в этой, новой, она выллядит такой сексапильной, просто неотразимой! В конце концов, разве шуба приобретается только для того, чтобы спастись от холода? Нет, главная ее задача — окончательно воспламенить мужские сеодца...

В послевоенные годы многие респектабельные американские журналы, даже такие, как «Лайф», «Тайм», «Кольерс», один за другим стали закрываться. На фоне массового краха серьезных изданий казался непонятным и даже вызывающим успех нового журнала. Не будем пока называть его. Сначала васскажем легенду.

Молодой человек, работавший в чикаткой газете, попросил у шефа прибавить пять долларов к жалованью. Тот грубо отказал писаке. Тогда разгневанный журналист заявил, что уйдет из газеты и откроет собственный журнал, который даст Америке новую философию. И вскоре в самом деле на журнальном небосклоне появилось новое чадание. Там не было привычных развернутых политических статей, идеологических комментариев, пространных рассуждений. Только фотографии и небольшие тексты к ним. И разумеется, много рекламы.

Журнал вскоре принес своему владельцу многомиллионное состояние. Вокруг него стала складываться новая предпринимательская империя. Появились даже его дубликаты в европейских странах. Теперь, пожалуй, пора его назвать. Это - журнал «Плейбой», а его издатель - Х. Хефнер, Кстати, сегодня, когда Россия учится читать по заграничным этикеткам, не торопитесь переводить название, как «Мальчик для игры». Тут нужен смысловой эквивалент - что-нибудь вроде «жуира» или «повесы». Издатель «Плейбоя» уловил в общественной атмосфере времени рождение новых духовных абсолютов, и потому протестантская этика воспринималась и оценивалась на его страницах как безнадежный архаизм.

Х. Хефнер делал первый номер «Плейбоя» с горсточкой долдаров в кармане. На обложке, где в других изданиях красовались небоскребы или политические апартаменты, он поместил крупный портрет Мерилин Монро — абсолютно нагой, в прихотливой позе, демонстрировавшей женские прелести. Это было необычно, нарушало все каноны и, есттетвенно, вызвало скандал. Возмущались и цензура, и читатели. Однако постепенно тоже стало традицией, емения все предырущие, обложку «Плейбоя» укращали фотографии обнаженных Катрин Денёв и Мадонны, Ким Бессинджер и Настаси Кинеки...

«Плейбой» во весь голос заявил, что сесс — важнейшая часть хажлой сформировавшейся жизни, а всякие табу только наносят вред. В 50-х годах провозглашение сексуального освобождения было акцией совершенно немыслимой. Тем более что сам мылетстр секса», по его словам, происходил из совершенно пуританской семы, где родители не осметивались даже обняться, боясь шокировать этим собственных дегей.

Из номера в номер журнал рекламировал новые ценности. Кто придумал, что человек. мол, рожден для труда? Это наши предки старались быть аскетами. А какой смысл? Когла вокруг столько соблазнов. Хочешь благосостояния - читай наш журнал. Мы научим тебя, как сорвать куш, куда выгодно поместить деньги, где можно сделать головокружительную карьеру. Только не оглядывайся на давние заповеди. Теперь иное время и новые способы самореализации. Усердный труд далеко не лучший поводырь. Бережливости и усердия недостаточно — пошевели мозговой извилиной. Почувствуй себя авантюристом. Стань кинозвездой. Открой игорный дом. Сделайся проституткой. Освой эффектные позы. Хватит воздержания и ханжества. Человеческое тело создано для любовных утех...

В 1994 журналисты отыскали X. Хефнера. Да, магистр сексуальных утех еще жив и даже не так уж стар — ему всего шестьдесят восемь. Пять лет назад он нашел истинное счастье и теперь наслаждается им в обществе мололой жены и двух ребятишек. А ведь X. Хефнер считался закоренелым холостяком. В современном мире он стат фигурой, легендарной не менее, чем итальянский писатель Дж. Казанова (1725—1798), запечатлевший многочисленные любовные приключения.

Публикуя в свое время фотографии сияющих обнаженных «очароваще», Х. Хефнерзадался целью изменить лицо Америки. Рекламировавшиеся им безумные вечеринки, полночная жизнь предоставляли воображению американцев изобильную пищу. В очередном номере журнала читатель не только увидит девушку своей мечты, но и получит всякого рода эротические рекомендации. Кстати, еще десять лет назад «Плейбой» поместил на обложке большой список советов, как избежать вироча СПИЛ.

В один из мартовских дней 1970 в Ньюобраском аэроппорту приземплися воздушный лайнер «Биг Банни» с шутливой эмблемой на хвосте, изображавшей кролика. Владельца этого самого большого и самого доротого из весх частных самолетов поджидали
представители прессы. Сойдя с трапа в сопровождении свиты из соблазнительных дежушек — «банни», Х. Кофенр заявил журналистам: «Я дал философию Америке, без
меня она не имела бы идеологии, отвечаюmeй луху нашей эпохи».

И до сих пор на обложке журнала неизменно красуется полуобнаженняя легкоминаленная «банни» — законодатель вкусов и наставник жизни. Но это не все. Возникли офисы, тде можно антажировать на времстутницу жизни для совместной деловой поездки или на курорт, причем на все вкусы: роковую красавицу, студентку, светскую львицу... Плати — и получишь отменное обслуживание. Однако это тоже не все. По всей Америке стали создаваться клубы, куда вступали супружеские пары, чтобы брать напрокат чужих мужей и жен. Все это радикально изменило взгляды людей на брак, *любовь*...

Сейчас X. Хефнер пишет собственную биографию. Ес последняя глава — свадьба с Кимберли в 1989. Вспомнив все приключения своей совсем уже не короткой жизни, он почувствовал себя готовым к большой дюбви...

Сексуальная революция решительно изменила взгляды нынешних поколений на любовь и секс.

П. С. Гуревич

ПРОТЕСТАНТСКАЯ ЭТИКА — свод нравственных правил и установок, который сложился в ходе Реформации XVI в. В противоположность католицизму протестантизм говорит об оправдании христиан при помощи одной благодати, об общем для всех верующих духовной и религиозной личной ответственности. Протестантский этос — это набор добродетельных правил.

Английскому писателю Дж. Х. Ридлену, представителю викторианской готики, захотелось вососоздать образ добродетельной девушки. В романе «Дом с привидениями в Летчфорде» он писал: «С нежным румянцем на шеках и полными слез глазами, с милой простотой...» Или в другом месте: «Такой дочерью, доброй, ласковой девочкой, в которой уже просыпалась женская душа, мог бы гордиться любой отец...» Невинность, покорность, всепоциение...

Можно писать о знойных красавицах, сексапильных ведьмах, эротически активных гуриях. Но психоаналитики проявили интерес к эпохе, когда сексуальные устремления оказались подавленными. И вдруг прочли совсем инос, к примеру, вот такие строки: «Как ей, застенчивой и кроткой, удалось сохранить свою нежную лушу, не пасть духом, не потерять веру...; «Она что было сил старалась смягчить его сердце и лучше выполнить свой долт...»; «Она была сдержанна даже со своими детьми». «Психоаналитикам казалось, что они знают об Эросе все. Он — и лирическое обожание, и сладострастное бичевание. Но, оказывается, на этом холсте нет еще одного мазка. Любовь, как выясняется, можно вообще свести на нет, представия ее как чувство, якобы пагубное и стыдное, которое надлежит прятать подальше. В истории европейской культуры возникля эпоха, когда обжигающий Эрос сменился целомудрием и воздержанностью. Так называемяя пуританская мораль, которая сопутствовала становлению капитализма, предписывала людям чопорное благонравие.

Пуритане (лат. рипз, англ. Рипіал — чистый) требовали предельной невинности и верности в любеи. Плотские утехи объявлялись ими греховными и, как все греховное, становились запретными. В викторианской Англии (т. е. во времена королевы Виктории; 1819—1901) стопы и стулья до самого пол покрывались белоснежными чехлами. Ножки, разумеется, были деревянными, но даже ки обнажать для посторонних взглядов считалось неприлично. После прихотливой пряности барокко такая стыдливость и предусмотрительность казались удивительными.

Герои пуританских романов говорят изысканным языком, свободным от двусмысленностей. Вот, к примеру, диалог из романа французского писателя Шеридана Ле Фаню «Кармилла»:

- « Если бы сударыня удостоила воспольоваться нашим гостеприимством и решилась доверить бедняжку на это время попечению моей дочери и ее опытной гувернантки мадам Перродон, а также моему присмотру, мы были бы польщены и одолжены и окружили бы ее неусыпными заботами, дабы оправдать столь высокое доверие.
- Нет, сударь, я не хочу элоупотреблять вашей любезностью и радушием, — отвечала хозяйка несколько рассеянно.
- Напротив, сударыня, это вы окажете нам величайшую любезность, в которой мы

весьма нуждаемся. Дочь мою постигла жестокая утрата: она лишена судьбою дружбы, на которую давно уповала».

О сударыне из этого диалога автор сообщает: во всем облике незнакомки было столько властного достоинства и держалась она так непринужденно... В атмосфере высокой галантности считалось непристойным попросить соседку положить на тарелку ножку цыпленка. Слово «ножка» так много сообщало необуданному викторианскому воблажению...

Нам, людям другой эпохи, непонятно, как можно посчитать двусмысленным словоножка», хотя именно наша речь, говоря словами современного российского философа И. С. Кона, предельно сексуализирована. Можно ли представить себе, что намек на итривость усматривался пуританами уже в том, что на полке рядом стоят две книги, одна, написанная мужчиной. дочтая — женщиной...

Однако как случилось, что гривуазные (бессмысленные, порочные) эпохи уступили место пресному ханжеству? Это связано с воцарением протестантского этоса (этос — совокупность этических норм.) В Европе родилась разновидность христианства, которая радикально изменила сознание людей. В феодальном средневековье индивид был неразрывно связан с общиной. Вся жизнь человека от рождения до смерти, быта регламентирована. Он почти никогда не покидал места своего рождения. Жизненный мистопышиства людей той эпохи был ограничен рамками общины и сословной принадлежности.

Протестантский этос внее огромные изменения в психику женщины. В религиозных доктринах родилась новая концепция свободы. Женщины не хотели больше повиноватьоя общине. Впервые в европейской истории стремление быть свободным стало восприниматься как благо для человека. Свобола оценивалась как святыня. Но обнаруживались новые узы. Теперь женщина оказалась рабой религиозных условностей, культа добродетелей.

Вот строчки из романа французского писателя Вернона Ли «Любовник-фантом»: «Своими сильными руками он подхватил жену и не без рыцарской нежности бережно перенес ее с двуколки на землю.

— Я так рад твоему возвращению, родная! — воскликнул он. — Так рад!»

Протестантский этос сопряжен с культом воздержанности, простоты, бережливости, справедливости, целомудрия, скромности, Все эти качества превозносились как святыни в воскресных проповедях. Немецкий поэт Л. Эйхродт начал печатать в одном из мюнхенских изданий стихи, посвященные семье, дому, патриархальным традициям. Он помещал их под псевдонимом Г. Бидермейер. Нет, поэт никого не хотел мистифицировать, он и не помышлял о том, что его вымышленное имя станет обозначением новых ценностей. ориентацией эпохи. (Бидермейер - стилевое направление в немецком и австрийском искусстве ок. 1815-1848. В бидермейере отразились как демократизм бюргерской среды, так и ее обывательские воззрения и вкусы. Архитектура и декоративное искусство бидермейера перерабатывали формы ампира в духе интимности и домашнего уюта. Для живописи бидермейера характерно тонкое, тщательное изображение интерьера, природы, бытовых деталей.)

Не думал он и о том, что благодаря ему сложится своеобразный эталон женской красоты и женственности. Воспетая им девушка была кроткой, благородной, женственной, созданный поэтом образ благонравной особы в сознании средних слоев населения превратился в воплощение идеала. Более того, стиль «бидермейер» проявил себя в искусстве, литературе и даже в одежде.

Вот как описывал Шеридан Ле Фаню сборы влюбленного на свидание с возлюбленной: «Я сделал еще круг-другой по комнате, вздохнул и поправил перед зеркалом рос-

кошный белый бант, завязанный на шее по примеру бессмертного шеголя Бруммеля; затем я облачился в песочного цвета жилет, в синий фрак с золотыми пуговицами и обильно оросия носовой платоко одеколоном. Я поправил волосы — предмет моей особой гордости в те дин... Тонкие французские перчак и и довольно увесистах узловатая трость, какая снова ненадолго вошла в моду, завершили, как сказал бы Вальтер Скотт, «мое снаряжение».

Протестантская семья являла собой треугольную пирамиду: на ее вершине стоял дедушка — глава трех поколений, безусловный авторитет для родственников, хранитель традиций и нравственных заветов, далее шел муж - «добыватель огня, пищи и прочих благ»; женщина же расценивалась как воплошение всех мыслимых добродетелей. Малейшее отступление от морали расценивалось как преступление против «семейства». Возьмем наудачу строчки из романа английского писателя Г. Р. Хаггарда «Она»: «Джоб вернулся лишь после того, как пышногрудая особа удалилась: он был очень взбудоражен и с величайшей опаской поглядывал на каждую приближающуюся женщину. При первой же возможности я объяснил нашим хозяевам, что Джоб — человек женатый, но очень несчастлив в семейной жизни и поэтому боится всех женщин; мои объяснения были встречены мрачным молчанием: поведение нашего слуги со всей очевидностью расценивалось как оскорбление всего «семейства», хотя женщины весело посмеивались над всей этой сценой».

Однако куда, по мнению психоаналитиков, деалагоа порочная стирасть, которая так манифестально заявляла о себе в предыдущие века? Неужели она выветрилась, утасла? Конечно, нет. Целомудрие вес же рождало мятежные мысли, недозволенные желания, воспаленные фантазии. В сознании протестантской эпохи греховные вожделения персонифицировались в образах совратителей, элодеев, вампиров. Викторианская проза обладает специфическим колоритом: мрачновато-таинственные приключения, события, происходящие по воле высших, неведомых, загадочных, потусторонних явлений с конкретно-реалистическими чертами действительности.

Вот Кармилла из одноименного романа Шеридана Ле Фаню. Первое впечатление ее беспечной жизни связано с приходом вампирки. «Но вдруг я увидела возле своей кроватки строгое и чарующее женское лицо. Женщина - совсем молодая - стояла на коленях, руки ее вползли под одеяльце. Я взглянула на нее с радостным изумлением и замолкла. Она легла рядом, погладила меня и с улыбкой притянула к себе: я тут же успокоилась и погрузилась в сон. А проснулась от того, что две длинные иглы вонзились мне в грудь и я громко закричала от боли. Та женщина подалась назад, не спуская с меня глаз, соскользнула на пол и, как мне показалось, спряталась под кроватью».

В «Утраченной скрипке Страдивари» американского писателя Дж. Мид Фолкнера находим размышления о том, как трудно вообразить, какими средствами доститается то со-тояние экстаза, когда перед мысленным взором являются образы зла. Пуританство по парадоксальной лютике подготовило сексуальную революцию XX столегия. Запрещались произведения видиных европейских писателей, которые, как предполагалось, оказывают порочное воздействие на нравы. Французский поэт Шарль Бодлер за «Цветы зла» был даже осужден...

П. С. Гуревич

ПРОТИВОРЕЧИВЫЕ ТРЕБОВАНИЯ — сиуация, когда ребенку одновременно предъявляются взаимоисключающие требования. Для обозначения этого явления используются также термины: «двойная посыпка», «метод двойной связи», «западня отношений». Строго говоря, термин «противоречивые требовния» — не психоаналитический, поскопых под ним подразумевается взаимодействие двух или нескольких людей (в психоанализе рассматривается только единичная личность).

Примером противоречивых требований может быть ситуация, когда мать, на словах предлагая ребенку телесный контакт (говорит: «Подойди, поцелуй маму»), жестикуляцией демонстрирует нежелание этого контакта, например прячет руки, напряженно выпрямляется. В таком случае ребенок получает одновременно два сообщения: «я хочу, чтобы ты меня поцеловал» и «я не хочу, чтобы ты меня целовал». Очевидно, что выполнить оба указания невозможно, но у ребенка не может быть никакого - ни разумного, ни эмоционального - объяснения подобной путаницы. Он не может усомниться в правоте матери; он любит мать, доверяет ей, более того, вся стабильность мира держится для него на матери. Согласие с ней для него важнее всего на свете. Поэтому ребенок скорее усомнится в самом себе, своем представлении о мире, но не в матери, в ее искренности. Для того чтобы справиться со столь сложной ситуацией, ребенку необходим другой значимый человек, который вел бы себя последовательно и логично. При наличии такого человека жизненные явления опять становятся для ребенка понятными - однозначными, восстанавливается стабильность мира. В противном случае у ребенка формируется неверное представление о собственных чувствах, о соотношении людей и явлений, о взаимодействии внешнего и внутреннего миров.

Ситуация противоречивах требований чревата опаснейшими последствиями: ребенок может отказаться от взаимодействия со столь неустойчивым и опасным внешним миром, может перестать доверять своим опущениям и переживаниям. Такое поведение воспитателей считается важнейшей предпосылкой тому, тот у ребенка разовыется шизофрения.

Разумеется, кроме конкретных, сиюминутных ситуаций противоречивых требований, подобных описанным выше, складываются и шие области жизни, т. е., в сущности, уже постоянно действующие системы отношений. Например, от ребенка постоянно и настойчиво требуют самостоятельности, однако каждое его самостоятельное действие осуждается, ему дают понять, что надо было спросить у мамы или папы, как ему следовало поступить. Обесценивание действий ребенка - характерный элемент в системе противоречивых требований. Что бы ребенок ни сделал, ему лают понять, что следал он это плохо, что лелать нало было не так или не то. Если кто-то похвалит лействия ребенка, то ему дают понять, что этот успех - вещь незначимая и малоценная. Таким образом, у ребенка не формируется представления о «правильном» и «неправильном»; для него любой поступок. предмет, событие - и во внешней, и во внутренней его жизни - может в любую секунду оказаться для него как хорошим, так и плохим. Это происходит абсолютно непредсказуемо и вне всякой логики. Ребенок не может ничему дать однозначную оценку, не научается понимать побуждения других людей. Иными словами, у него не вырабатывается навык нормального общения и взаимолействия с другими людьми.

протяженные ситуации, охватывающие боль-

Сходное влияние на исилику ребенка может оказать ситуация, когда мать демонстрирует, что она лучше ребенка знает его мысли. Например, мать говорит: «Ты ведь так думаю», но мать продолжает свое: «Я знаю, что ты так не думаешь», подразумевая: «Я лучше знаю, чем ты». В конце концов, после такого нажима ребенок пытается разобраться в своих чувствах. Его рассуждения выстраиваются примерно так: любимые не лут, мама не может лтать, следовательно, я неправильно понимаю сам себя.

Легко видеть, что механизм и следствия таких переживаний совпадают с ситуацией, возникающей при противоречивых требованиях. Сходным образом воздействуют на *пешка-*ку ребенка и так называемые мистифицирующе советы. Например, мать говорит дочери:
«Ты устала». Дочь отвечает, что она не устала,
но мать настаивает на своем, и ребенок принимает ее слова на веру: да, она устала, потому что маме виднее. Здесь подвергаются сомнению не мысли, как в предыдущем примере, а ощущения ребенка.

В. Сидорова

ПРОФЕССИОНАЛЬНОЕ ПСИХОАНАЛИ-ТИЧЕСКОЕ ОБЩЕСТВО (ППАО) — добровольное общественное объединение дипломированных специалистов в области теоретического, клинического и прикладного психопиализа.

Создано в целях объединения профессиоративных психоаналитиков, защиты их корпоративных интересов, содействия развитию психоаналитической науки и практики, системы профессиональной подготовки и повышения квалификации специалистов.

Организовано в Санкт-Петербурге 17 мая 1996 группой психологов-психоаналитиков, прошедших полный четырехлетний курс полготовки в Восточно-Европейском институте психоанализа (Санкт-Петербург).

Члены-учредители: О. А. Грязнова, В. А. Медведев, Т. П. Рудакова, Н. М. Сафьянников, И. Е. Соломоник. Президент — В. А. Медведев, исполнительный директор — Т. П. Рудакова.

В. И. Овчаренко

ПСИХЕЯ, Психе (греч. рsyche — душа, дыхание, бабочка) — в древнегреческой мифологии — душа; олицетворение человеческой души и дыхания.

Первоначально отождествлялась с различньми живыми существами, функциями живого организма, его частями и субстанциями (первоосновами). В древнейшие времена представлялась в виде дыма и испарений, покидающих человека после его смерли и/или различных птиц. Считалось, что душа питается кровью и покидает человека вместе с ней. Души умерших, со щебетом и писком нетопырей (крупных летучих мышей), удаляются в Аид.

В более поздние времена *Психея* обычно изображалась в виде бабочки или девушки (иногда с крыльями бабочки).

Согласно поэтической сказке античного философа Апулея (ок. II в.), представившего в концентрированной форме мощную фольклорную и мифологическую традицию (см. «Метаморфозы, или Золотой осел»), Психея любила Эроса (Эрота, Амура) и была его тайной любовницей. Но по прихоти и воле богов, для того чтобы соединиться со своим любимым, она должна была пройти множество испытаний и претерпеть различные унижения, мучения и страдания. В конце концов, с согласия верховного бога Зевса, Психея и Эрос соединились навсегда. И даже Афродита (богиня чувственной любви, красоты и любовного очарования), дотоле преследовавшая Психею, примирилась с ее выбором и помирилась с ней. С течением времени, в порядке компенсаторной награды, Зевс даровал Психее бессмертие. А она родила дочь Волюпту (Наслажление).

Мифологическое повествование о трагической и все же счастливой любви Психви и Эроса является одним из распространенных, постоянных и популярных сюжетов литературы и искусства.

Имя многострадальной *Психеи* послужило основой для создания понятий *«психика»* и «психология».

В. И. Овчаренко

Психика — от греческого слова psychikos, что означает «душевный», рsyche — «душа». В психоанализе: «целостность всех психических процессов, сознательных и бессознательных» (К. Г. Юнг.).

Еще в первобытные времена человек пытался разгадать тайну рождения и смерти. Он

задавался непростыми вопросами, например такими: почему появляется на свет ребенок или детеныш у животных? Почему каждую весну вырастают новые травы, листья на деревьях? Что происходит с чесловеком или с животным, когда они вдруг становятся неподвижными, бездыханными? В поисках ответов на полобные вопросы первобытный человек нашел слово для обозначения того невидимого, недоступного человеческому восприятию начала, которое отличает живое от мертвого, — слово «дух»

Так склалывались первые представления о жизни духа, о духовной сфере. Первобытные люли считали, что после смерти человека его дух продолжает свое существование в особом, недоступном живому человеку мире. Первобытный человек налелял лушой животных и растения, леса и волоемы. Он считал, что духи могут оказывать влияние на живых людей: причем их влияние может быть благотворным или, наоборот, приносить зло. Например, дух способен наслать на человека болезнь, а способен и излечить его от нелуга: он может вызвать засуху, неурожай, а может в засуху нагнать тучи и напоить землю водой и т. д. Мир духов закрыт для обычных людей, но поскольку его обитатели могут оказывать влияние на человеческую жизнь, то появилась необходимость в общении с ними. Человеку потребовался посредник, способный не просто перелать просьбы людей духам, но при необходимости и умилостивить прогневавшегося духа либо о чем-то договориться с ним на булушее. В первобытном обществе роль посредника выполнял шаман: он занимался лечением больных, а также беседовал с духами природы, призывая, в зависимости от обстоятельств, дождь или солнце, холод или зной.

С развитием человеческой цивилизации менялось и представление о духовном начале. Появились особые сферы человеческой культуры, занимающиеся постижением этого начала и выполняющие роль связующего звена

между ним и «простыми людьми». Такими сферами стали сначала религия, затем философия, позже — психология.

В Древних Греции и Риме люди верили в существование множества богов, каждый из которых олицетворял какую-либо силу природы или человеческую способность. Античные боги возвещали свою волю устами оракулов или жриц, а иногда спускались на земпо для любовных угех с прекрасными царицами или нимфами.

Древнеримский писатель Апулей в произведении «Метаморфозы, или Золотой Осел» рассказал замечательную поэтическую легенду о юной царевне Психее. Психея была так прекрасна, что люди начали воздавать ей почести наравне с богиней красоты Венерой. Тогда разгневанная богиня приказала своему сыну Амуру вызвать в сердце гордой царевны любовь к самому ничтожному человеку на свете. Но, увидев Психею, Амур был пленен ее красотой и забрал ее в свои чертоги. Так царевна покорила сердце самого бога любви. Однако своим чрезмерным любопытством Психея прогневила возлюбленного, и он покинул ее. Юная царевна отправилась на поиски Амура, но Венера повсюду преследовала ее и в конце концов заманила в подземное царство Прозерпины. И там Психея снова стала жертвой собственного любопытства: она вдохнула ядовитые испарения и погрузилась в глубокий сон. Но на помощь пришел влюбленный Амур: он слетел на землю и пробудил царевну своим поцелуем. Могущественный Юпитер сжалился над мольбами Амура и даровал Психее бессмертие. Она была вознесена на Олимп - обитель античных богов - и стала супругой Амура.

Сколько метаморфоз претерпела человеческая душа!.. Сцены из этой легенды воссоздавали в своих произведениях многие скульпторы и художники.

Античная цивилизация дала нам слово psyche, от которого позже произошли другие, такие привычные, необходимые нам теперь: «психика», «психология», «психиатрия», «психотерапия» и др. В средневековье, с развитием христианского мировоззрения, дух в представлении людей все больше отделялся от материи. Позже, с развитием науки, этот разрыв значительно увеличился. А в конце XIX столетия дух был объявлен производным от материи, ффункцией мозта». Некоторые ученые утверждали даже, что человеческий мозт ак же «производит» психику, как желудок — желуючный сок.

Психоанализ и более поздние направления психотерапии не только поставили под сомнение, но и опровергли такое вульгарно-материалистическое понимание психики. Например, К. Г. Юнг утверждает, что духовное и материальное не противостоят, а взаимно дополняют друг друга. «Психика есть дух», пишет ученый. Она не может быть сведена к интеллекту или рассудку, а тем более к одной из функций мозга. Дух может восприниматься человеком либо как свой собственный дух - «своя» душа, либо как инородный, «чужой», «чуждый» дух, с которым можно «беседовать» лишь при помощи посредника - шамана, оракула, священника, иелителя, а в современном обществе — психотерапевта. Этот «чуждый дух» в разные времена люди называли по-разному: «мир усопших», «голоса богов», «дьявольское наваждение»... В психоанализе он был назван «бессознательным». Оказывается, «чуждый дух» принадлежит миру психики, является его частью и вовсе не отделен от человеческой души непроходимой стеной.

Психика, мир духа не может быть точно описан, например, так, как какой-нибудь видимый нами предмет. Но каждый человек способен постигать собственную душу, К. Г. Юле писал, что мы не можем описать дух, но сам дух раскрывает себя в наших сновидениях и художественном творчестве. Особенно ярко дух проявляет себя в народных мифах и сказках, в легендах и преданиях, поскольку их автор — не один человек, а весь скольку их автор — не один человек, а весь

народ. Образы и сюжеты этих произведений наилучшим образом раскрывают мир *психики* и служат его своеобразной «картографией».

С. В. Маслова

ПСИХИЧЕСКАЯ ИМПОТЕНЦИЯ — нарушение сексуальной функции, вызванное парализующим действием недоступных сознанию человека псикических процессов; широко распространенное псикическое заболевание, вызывающее страдания у многих людей в современном мире.

3. Фрейд уделял особое внимание рассмотрению причин возникновения психической импоменции. На основе клинической практики он установил, что этой странной болезнью заболевают мужчины с сильно выраженной чувствительностью. Заболевание проявляется в том, что мужчина оказывается неспособным к выполнению сексуального акта, хотя до и после него его половой орган может быть вполне дееспособным. Неудача при попытках полового контакта оказывает такое эмоциональное воздействие, в результате которого развивается страх, приводящий в дальнейшем к задележке мужской потенции.

Психоаналитическое объяснение психической импотенции заключается в том, что в основе этого заболевания лежит залержка в развитии либидо (сексуальной энергии). Дело в том, что в процессе психосексуального развития у человека, который впоследствии будет страдать психической импотенцией, не происходит слияния двух тенденций, обеспечивающих нормальную любовную жизнь. Одна из этих тенденций касается нежности человека, другая - его чувственности. В том случае, если они оказываются несовместимыми друг с другом или какая-то одна из них берет верх над второй, имеются, как считал 3. Фрейд, реальные предпосылки для возникновения психической импотениии.

Нежность возникает у ребенка с ранних лет его жизни. К ней присоединяются компоненты эротических *влечений*, которые, по мнению 3. Фрейда, характерны для нормального психосексуального развития каждого человека. В период полового созревяния к нежности присоединяется чувственность, когда дибидо (скуальная энергия) направляется на лицо противоположного пола. Запрет на инцест (кровосмесительную связь) приводит к тому, что мужчина оставляет отца и мать, находит себе женщину, на которую переносит свою нежность и чувственность. Нечто аналогичное имеет место и у женщины. Так прочисходит нормальное психосексуальное развитие человека.

Олнако процесс психосексуального развития может сопровождаться усиленной фиксацией молодого человека на матери или на сестре. Тогда его чувственность окажется связанной с бессознательными инцестуозными (кровосмесительными) фантазиями. Его половая активность будет избегать слияния с нежностью. Любовная жизнь расшепится на возвышенную и низменную, нежную и чувственную. В результате наступает такая ситуация, когда, по словам З. Фрейда, человек кого-то любит, но не желает обладать им, а когда он кого-то желает, то не может любить его. Итог такого расщепления — несостоятельность в фомме псисической импомениии.

3. Фрейо полагал, что признаки психической импотенции характерны для любовных проявлений мнотих мужчин в современном культурном обществе: если мужчина испытывает уважение к женщине, то чувствует себя стесненным в сексуальных отношениях с ней. Полную половую потенцию он проявляет тогда, когда имеет дело не с высоконравственной супругой, а с женщиной легкого поведения, этически малоценной, занимающей более низкое по сравнению с ним социальное положение в обществе.

Психическая импотенция имеет место не только у мужчин, но и у женщин. Они находятся под таким же влиянием воспитания, как и мужчины. Запрет на кровосмесительную связь и последующее неблагоприятное психосексуальное развитие в детстве могут привести женщину к длительному половому воздержанию и проявлению чувственности не столько в реальной жизни, сколько в области фантазии.

Многие женщины оказываются неспособными разрушить связь между чувственным переживанием и запретом. Это приводит, по мнению З. Фрейда, к фригидности, т. е. психической импотенции, именно тогда, когда женшинам разрешается чувственное переживание. Как и у мужчин, психическая импотенция у женщин является следствием отсутствия слияния некности и чувственности.

В. М. Лейбин

ПСИХИЧЕСКАЯ РЕАЛЬНОСТЬ — сфера психического, в рамках которой происходят наиболее существенные и значимые для жизнедеятельности человека процессы и изменения, оказывающие воздействие на его мышление и поведение.

3. Фрейд выступал против отождествления психики с сознанием. Он выдвинул идею о существовании бессознательного психического, с которым необходимо считаться при расмотрении природы человека. Это бессознательное психическое составляет основу психической реальности, с которой имеет дело пситавляют.

Бессознательное психическое ввлядось для 3. Фрейда не меньшей реальностью, чем существующий внешний мир. Реальным признавалось нечто психическое, имеющее свою собственную природу, подчиняющееся особым закономерностям развития, которые не всегда имеют аналог в мире физических явлений.

Бессознательная деятельность человека находит свое выражение в различных формах. Она проявляется в ошибочных действиях (оговорки, описки, очитки, забывания, потеря предметов), сновидениях, фантазиях, грезах, импозиях. Все это относится к сфере психической реальностии, являющейся, по словам 3. Фрейда, не менее важной для человека, чем окружающий его мир, физическая и материальная реальность.

Признание психической реальности в качестве существенной составной части жизни человека было сделано 3. Фрейдом на основе клинической практики. На заре становления психоанализа он полагал, что психические расстройства связаны с мучительными переживаниями человеком определенных воспоминаний, а именно тех, которые соотносятся с травмирующими сценами, имевшими место в детстве и связанными с сексуальным соблазнением ребенка взрослыми. Женщиныпациентки рассказывали З. Фрейду о том, что роль соблазнителя в летстве играли их отны. дяди или старшие братья. На этом основании он пришел к заключению, что реальные сцены сексуального соблазнения в детстве являются источником возникновения более поздних неврозов.

Однако впоследствии 3. Фрейд понял, что спен секуального соблазнения в детстве не было. Воспоминания о подобных сценах были не чем иным, как фантазиями, сочиненными саммии пациентками. Узсинв для себя данное обстоятельство, 3. Фрейд пришел к выводу, что невротические симптомы связаны не с действительными переживаниями, а с желательными фантазиями. По его собственным словам, «для невроза психическая реальность значит больше материальной.

С точки зрения З. Фрейда, «бесство в болезнь» — это уход человска от окружающей его действительности в мир фантазий. В своих фантазиях невротик имеет дело не с материальной реальностью, а с такой, которая, будучи вымышленной, тем не менее оказывается реально значимой для него. В мире неврозов решающей является именно психическая реальность.

Живя в мире фантазий, невротик не может соотнести свои мысли и действия с внешней реальностью. Он как бы отворачивается от нее и целиком погружается в психическую реальноствь, в им же созданные собственные фантазии. Преобладание фантазий и достижение ими всемогущества являются питательной почвой для развития невроза или

Но у человека, как считал З. Фрейд, имеется возможность встать на путь возвращения от фантазии к реальности. Такая возможность реализуется, в частности, посредством искусства. В своей деятельности художник недалеко ушел от невротика. Как и невротик, он отворачивается от действительности и переносит весь свой интерее на образы, созданные его собственной фантазией. Однако в отличие от невротика художник обладает способностью придавать своим фантазиям такую форму, благодаря которой они утрачивают все слишком личное и становится для ступными для наслаждения других людей.

Бессознательная деятельность человека находит свое выражение в фантазии, составляющей значительный пласт неихической реальности. 3. Фрейо сравниват фантазию с заповедной пущей, тде человек может наслаждаться своей свободой, не считаясь ни с какими нормами и запретами общества. Ословам основателя пеихоанализа, в фантазии человеку удастся попеременно быть то наслаждающимся животным, то разумным существом. Аналогичная картина имеет место не только в фантазии, но и в сновидении нормального человека.

Таким образом, в психоанализе значительное внимание уделяется рассмотрению той роли, которую играет психическая реальность в жизни человека. Отсюда особый интерес к фантазиям и сиовидениям, дающим возможность заглянуть в глубины психики человека и выявить его бессознательные алечения и желания.

Психоаналитик не придает принципиального значения тому, связаны переживания человека с имевшими некогда место действительными событиями или они соотносятся с

сюжетами, нашедшими свое отражение в фантазиях, сповидениях, грезях, иллозиях. Для понимания разытрывающихся в луше человска внутрипсихических конфликтов важно выявить те элементы психической реальности, которые стали причиной возникновения этих конфликтов. Для успешного лечения нервных заболеваний необходимо довести до сознашь пациента значение бессознательных тенденций, процессов и сил, составляющих содержание психической реальности и играющих определяющую роль в его жизни.

В. М. Лейбин

ПСИХОАНАЛИЗ — понятие, введенное 3. Фрейдом для обозначения нового метода изучения и печения психических расстройств. Впервые понятие \*психоанализ\* он использовал в статье об этоилогии неврозов, опубликованной на французском языке в 1896.

Предыстория возникновения психоанализа начиналась с так называемого катартического метода, использованного австрийским 
врачом Й. Брейсром при лечении случая истории молодой девушки в 1880—1882. Связанная с катарсисом (очищением души) терапия основывалась на воспоминаниях о .перекиваниях, вызванных к жизни душеньым 
травмами, их воспроизведением в состоянии 
иминоза и соответствующим «отреагированием» (термин, используемый в психоанализе) 
больного, которое ведет к исчезновению 
стинтгомов заболевания.

История возникновения психоанализа наналась с отказа 3. Фрейда от гипноза и использования им техники свободных ассоциаций. На смену гипноза пришла новая техника, основанная на том, что пациенту предлагается свободное высказывание всех мыслей, которые возникли у него в процессе обсуждения с врачом тех или иных вопросов, при анализе сповидений, построении гипотез, связанных с поиском истоков заболевании типотез,

Переход от катартического метода к психоанализу сопровождался разработкой техни**— 370 —** 

ки свободных ассоциаций, обоснованием теории вытеснения и сопротивления, восстановлением в правах детской сексуальности и толкованием сновидений в процессе изучения вессознательного. По словам 3. Фрейда, учение о вытеснении и сопротивлении, о бессознательном, об этиологическом (связанном с происхождением) значении сексуальной жизни и важности детских переживаний являются «главными составными частями учения о психованатизе».

Развитие психоанализа сопровождалось вторжением психоанализических идей в разнообразные сферы знания, включая науку, ремешю, философию. По мере его выхода на международную арену само понятие психоанализа стало столь распространенным и широко используемым в медицинской, психологической и культурологической литературе XX столетия, что превратилось в многозначное и неопределенное.

Первоначально данное понятие означало определенный терапевтический прием. Затем оно стало названием науки о бессознательной душевной деятельности человека. И наконец, превратилось в расхожее понятие, применимое едва ли не ко всем сферам жизнедеятельности человека, общества и культуры.

Неопределенность в трактовке понятий психоаналыза отчасти вызвана неадекватной интерпретацией многими исследователями тех или иных идей и концепций, которые в сюс время были выдвинуты 3. Фрейдом. Олнако не только этим объясняется многозначность данного понятия. Дело в том, что в работах самого 3. Фрейдо содержатся многочисленные определения психоанализа, которые не только дополняют друг друга, но подчас вступают в противоречие между собой, что затрудняет адекватное понимание психоанализи, як такового.

В различных работах 3. Фрейда встречаются следующие определения психоанализа: психоанализ — часть психологии как науки и представляет собой незаменимое средство научного исследования; психоапалия — это орудие, которое дает возможность Я овладеть
Опо; любое исследование, признающее факты
трансфера (переноса) и сопротналения в качестве исходных положений, можно назвать
психоапализом; это вспомогательное средство
исследования в разнобразных областях духовной жизни. Психоапализ — не научное,
свободное от тенценциозности исследование,
самопознания. Психоапализ — искусство иссолкования опибочных действий, споеидений,
симптомов заболеваний. Он — негто среднее
между медициной и философией. И наконец,
психоапализ — метод лечения нервибольных.

Таким образом, диапазон трактовок псисоапализа у самого 3. Фрейда довольно обширен. Если за исходное определение взять какую-то одну трактовку, то тем самым ускользает почва для адекватного понимания психоапализа. Поэтому нет ничего удивительного в том, что до сих пор среди исследователей ведутся дискуссии по поводу трактовки значения, смысла и определения психоапализа.

Является ли психоанализ наукой, способной к объективному изучению и объяснению бессознательных влечений и желаний человека? Представляет ли он собой герменевтику. т. е. искусство истолкования сновидений, текстов художественных произведений, явлений культуры? Или психоанализ - это один из методов лечения, используемых в психотерапии? Ответы на поставленные таким образом вопросы зависят от того, под каким углом зрения рассматривается психоаналитическое учение З. Фрейда о человеке и культуре. Например, вопрос о научном статусе психоанализа остается проблематичным, несмотря на все усилия опытным путем подтвердить или опровергнуть различные психоаналитические идеи и концепции. Одни исследователи считают, что психоанализ является такой же естественной наукой, как, скажем, химия или физика. Другие заявляют о том, что психоанализ не отвечает требованиям науки и представляет собой не что иное, как миф, интеллектуальное заблуждение одаренного воображением человека, каким был 3. Фрейд.

Вопрос об эффективности психоапалаза как метода лечения психических расстройств также остается открытым. Его сторонники убеждены, что психоапализ является эффективным средством лечения там, где оказывается бессильной психиатрия, ориентированная на медикаментозное лечение. Его противники считают, что психоапализ — дорогостоящее удовольствие, не приносящее реального вызлооовления.

Приходится считаться с реальным фактом многозначности определения *психовнания* как его сторонниками и противниками, так и самим его основателем. Однако это не должно служить помехой для выявления специфики психовальная.

Прежде всего важно иметь в виду, что основной предпосыткой психовнавиза является разделение психики на сознание и бесознательное. Психовналитик не считает сознание сутью психики. Он исходит из того, что бессознательные влечения и желания предопределяют мышление и поведение человека.

Уходя своими корнями в детскую сексуальность, бессознательные влечения и желания приходят в столкновение с существующими в обществе нравственными и культурными нормами, порождая тем самым внутрипсихические конфликты. Разрешение этих конфликтов осуществляется путем вытеснения из сознания «дурных» влечений и желаний. Вытесненные из сознания влечения и желания не исчезают бесслелно. Они загоняются в глубины человеческой психики и так или иначе, рано или поздно дают знать о себе. Благодаря механизмам сублимации (переключения сексуальной энергии на социально одобряемые цели) они могут выливаться в художественное творчество. Однако далеко не все люди обладают подобной способностью. Вытесненные влечения и желания могут полтолкнуть человека к «бегству в болезнь», к возникновению психических расствойств.

В теории психоанализ нацелен на выявление смысла и значения бессознательного в жизни человека. В клинической практике он ориентирован на осознание пациентом бессознательных ваечений и желаний с целью понимания и последующего сознательного разрешения внутринсихических конфаиктов.

При определении, рассмогрении и оценке психоанализа не следует упускать из вида рекомендации, данные в свое время З Фрейдом. По его собственным словам, психоанализ возник как терапия. Но он рекомендовал использовать психоанализ не только и не столько в качестве терапии, сколько из-за содержащихся в нем разъяснений и связей. Он имел в виду те разъяснения, которые психоанализ дает о том, что касается человека прежде всего, а именно его сущности. Говоря о связях, З. Фрейд подразумевал те из них, которые психоанализ вскрывает в самых различных областях жизнедеятельности человека.

В. М. Лейбин

Психомалами — психологическое учение, разработанное в конце ХІХ — начале ХХ в. 3. Фрейдом. В психоанализе следует различать: а) технику психоанализе как метод психологического исследования бессознательных психических процессов, б) связанную с ней терапию и в) основанную на них теорию психоанализа — совокупность взаимно связанных гипотез о строении и функциях психического аппарата в целом.

От теории психоанализа следует отличать фрейфизм, возводящий положения психоанализа в ранг философско-антропологических принципов.

Возникновение психоанализа означало резкий разрыв с существовавщими в конце ХІХ в. психологическими теориями и методами. Одновременно психоанализ предвосхитит, ряд положений современного научного пси-

хологического исследования (построение структурных моделей явления, учение о гомеостазисе, противопоставление энергии и структуры, общие принципы изучения сложной развивающейся системы, отличные от традиционного эволюционизма). В психологии психоанализ означал переход от внешнего описания изолированных психических явлений к раскрытию лежащих в их основе «глубинных механизмов». Отдельные положения психоанализа можно обнаружить у И. Ф. Гербарта (учение о бессознательных идеях). Г. Т. Фехнера (о психической энергии), у Ж. Шарко и П. Жане (психологическая теория неврозов); понятие «вытеснение» встречается в сочинениях А. Шопенгауэра.

Предшественником психоанализа явился так называемый каларинический меной, предложенный в 1882 венским психиатром Й. Брейером, который показал, что можно добиться измечения тяжелой формы истерии (известный случай Анны О.), если с помощью гимоза заставить пациента вспомнить и «отреатировать» на забытую им травматическую ситуацию, послужившую источником невроза.

Позднее З. Фрейд заменил гипноз, дававший неустойчивые результаты, методом свободных ассоциаций, который лег в основу техники психоанализа. Метод свободных ассоциаиий помог обнаружить, что травматические события, аффективные переживания, неисполнившиеся желания и т. п. только по видимости исчезают из психики. На деле же они подвергаются «вытеснению» - активному улалению из *сознания* в сферу подсознательно» го. Не находя прямого выхода в сознание, вытесненное продолжает, однако, активно воздействовать на психическую жизнь, проявляясь часто в замаскированной, «зашифрованной» форме в виде невротических симптомов. Последние раскрываются как компромиссные психические образования, возникшие в результате столкновения вытесненных влечений с противостоящей им внутренней цензурой, которая представляет собой механизм защиты сознательного Я против опасных влечений и импульсов.

Сходной с невротическими симптомами внутренней структурой обладают сны (Фрейд З. Толкование сновидений. М., 1913). То, что проявляется в сознании спящего как картина сновидения, есть лишь конечный результат бессознательной психической деятельности, итог борьбы противоположно направленных психических сил (вытесненного материала и *цензуры*). Сновидение — галлюцинаторное символическое исполнение вытесненных желаний. Такого же рода компромиссные образования можно открыть в ошибочных действиях (оговорках, описках и т. д.), а также в остротах, представляющих собой модель для выявления структуры неврозов. Эти наблюдения вывели психоанализ за пределы собственно психиатрии и позволили установить связь межлу нормальными и патологическими психическими явлениями. В тех и других психоанализ обнаружил общие психические механизмы символизации, замещения, конденсации и др.

Основы современной теории психоанализа составляют: а) учение об общих принципах функционирования психики (метапсихоасия); б) структурная теория строения психического аппарата и в) учение о способах распределения и трансформации психической энергии (психодинамика).

С точки эрения мемпасихологии каждое психическое явление должно быть раскрыто в трех аспектах: динамическом, энергетическом и структурном. Динамика рассматривает пси-кические процессы как результат взаимодействия и столкновения различных психических сил: энергетика исследует количество и распределение связанной и своболной энергии, вовлеченной в тот или иной процесс; структурный подход основан на пространственной модели психического аппарата: в пространетье локализованы родственные группы психических функций, причем оно не являет-психических функций, причем оно не являет-

ся внутренне однородным и подчиняется различным закономерностям в отдельных своих частях.

В основе психоаналитической модели псиими лежит представление о психической энергии, действующей в пределах определенной неоднородной структуры. По аналогии с физической энергией психоанализ вводит понятие о количестве (квантуме) психической энергии, о «зарядах» психической энергии катексисах), о различных способах распределения и перемещения психической энергии.

На первом этапе развития психоанализ разрабатывал учение о различных формах и проявлениях психической энергии с акцентом на сексуальных влечениях (либидо), поскольку в отличие от влечений к самосохранению они обладают способностью к вытеснению и сложной трансформации. В процессе индивидуального развития либидо локализуется в различных телесных зонах, определяя фазы психосексуального развития, в ходе которого меняется и *объект влечения*: от avroэротизма через Эдипов комплекс к внешнему объекту. Инфантильные (младенческие) компоненты сексуальности, подвергаясь в ходе индивидуального развития наиболее глубокому вытеснению, обладают и наибольшим патологическим потенциалом: создавая главный источник психоневрозов, они влияют на формирование характера. Столкнувшись с внешним препятствием, либидо может возвращаться на пройденные этапы развития, приобретая форму патологической регрессии (лежащей в основе шизофрении), и наряду с этим отклоняться от первоначальных целей, образуя основу сложных процессов творчества.

Учение о психической струкстуре возникло в психопализе позднее, чем учение о впечениях (Фрейд 3. Я и Оно. М., 1921 и др.). С точки зрения структурной теории психический аппарат есть единство трек систем, находящихся в постоянном взаимодействии. Наиболее архаическая, безличная часть психического аппарата получила наименование 1 (Оно); это резервуар психической энертии, «кипащий котел» алечений, стремящихся к немедленному удовлетворению. Іd— часть психики, связанняя с соматической областью, служащей для нее источником энертии алечений. Она лишена контактов с внешним миром и не знает различия между внешней реальностью и субъективной сферой. Сознательное Я (Едо) формируется как «оттиск» внешней реальности на начальной массе алечений и импульсов.

Среди факторов формирования Я особую роль психоапализ придает различным типам идентификации, бессоэнательному уподоблению с объектами (лицами) внешнего мира. Едо — посредник между внешним миром и Id, влечением и удовлетворением. В отличие от Id оно руководствуется не принципом удовлетворения, а требованиями реальности. Значит, часть энертии расходуется на слерживание и контроль иррациональных импульсов Id, против которых Едо воздвигает оборонительные рубежи (антикатексисы), используя для этого различные междиитые междимизмы.

Генетическая классификация защитных механизмов дана дочерью основоположника психоанализа А. Фрейд, которая считала, что эти механизмы функционируют бессознательно, хотя имеют и сознательные аналогии. Важнейший из них — вытеснение. Как правило, вытесненный материал сохраняет значительный катексис энергии и стремится вернуться в сознание при любых ослаблениях антикатексисов, чем поддерживается постоянное динамическое напряжение на рубежах вытеснения, на границе Я (Ego) и Оно (Id). Эти затраты энергии нередко приводят к ослаблению других операций Я (Едо). Целью психоаналитической терапии является снятие излишних антикатексисов.

К числу защитных механизмов относится также реактивное образование, построенное на амбивалентности влечений, при котором какое-либо влечение заменяется в сознании на противоположное (сохраняя в бессознатель ном свой первоначальный характер). Так, бессознательная *пюбовь* может проявляться как сознательная *ненависты*, жестокость — как чрезмерная доброта и т. д.

Механизм проекции есть перенесение собственных желаний и импульсов вовне, что играет большую роль в параноидных психозах, а также в формировании расовых и тому подобных предрассудков.

При механизме инверсии человек, не осмеливаясь направить свой гнев на первоначальный объект, обращает его на себя («рвет на себе волосы»), что может быть связано с бессознательной идентификацией («идентификация с агрессором» — по терминологии А. Фрейд).

Третья психическая структура — Сверх-Я (Super-Ego) — формируется в результате интроекции предписаний родителей и воспитателей, выражающих установки социальной среды. Напряжения в психической структуре, вызываемые Сверх-Я, воспринимаются как чувства страха и вины. Хотя Сверх-Я функционирует бессознательно, оно имеет и сознательные аналоги (совесть, идеал-Я). Ему присущи архаические формы морали («око за око», т. е. закон возмездия). Действия Сверх-Я приводят к бессознательной потребности в искуплении и самонаказании и служат, согласно психоанализу, источником религиозной доктрины первородного греха; оно само может стать источником преступных действий, причем чувство вины в таком случае есть уже не следствие, а причина преступления.

Деятельность Сверх-Я может выразиться в неожиданном провале карьеры («невроз судьбы»), в «случайных» гравмах, несчастных случаях и т. д. Поэтому Сверх-Я само може быть источником опасности, и Я должно использовать против него те же защитные механизмы, что и против Оно. Поскольку запреты воститателей обычно имеют форму словесного приказания, Сверх-Я сохраняет тесную связь со слуховыми восприятиями (голос совестий).

Отдельные социальные группы обладают общностью Сверх-Я вследствие идентификации его с одним и тем же лидером.

Резкая перестройка *Сверх-Я* может наступить и в зрелом возрасте (религиозное и политическое обращение).

В норме все три психические системы -Оно (Id), Я (Ego) и Сверх-Я (Super-Ego) пребывают в относительном равновесии. Однако при психических заболеваниях оно нарушается. Так, в основе шизофрении лежит регрессия к примитивным стадиям организации либидо, ведущая к господству над Я, при этом сами функции Я не разрушаются, но приходят в расстройство из-за ослабления его энергетической системы. Напротив, в состоянии паранойи регрессия протекает при сохранении синтетических способностей Я, а формы мышления наполняются патологическим содержанием, вызванным регрессией. При маниакально-депрессивном психозе нарушаются нормальные связи между тремя системами, причем в форме депрессии Я оказывается во власти Сверх-Я, с его потребностью в наказании и чувством вины, а в фазе мании Я полпалает пол власть импульсов Оно.

Распространение психоанализа в Европе началось примерно с 1908, когда возникла Международная психоаналитическая ассошиация (ранее было создано Ощество психоаналитиков в Вене; 1906), и особенно интенсивно шло после первой мировой войны. В 1920 был открыт Психоаналитический институт в Берлине (под руководством К. Абрахама), начавший выпускать профессиональных врачей-аналитиков. Однако с приходом к власти фашизма психоанализ подвергся гонениям в Германии, с 1938 - на его родине в Австрии, а также в Венгрии, давшей ряд психоаналитиков с мировым именем (Ш. Ферении, Г. Рохейм, М. Клайн и др.), С этого времени начинается быстрое развитие психоанализа в Англии и особенно в США, куда эмигрировало большинство психоаналитиков из Европы. Ныне на США приходится свыше 3/4 всей публикуемой литературы по леихоанализу, там организовано свыше 20 учебных и исследовательских институтов психоанализа. После второй мировой войны психоанализ распространился в Латинской Америке и ряде стран Азии (особенно Японии и Индии). В традиционно католических странах развитию психоанализ препятсвовало отрицательное отношение церкви (лишь в 1950 папской будлой было разрешено католи-кам лечиться у врачей-аналитиков).

Развитию же самого психоанализа с первых его шагов мешал догматизм, стремление принимать за непреложную догму все положения З. Фрейда, а также существование замкнутых психоаналитических обществ, недоступных для непосвященных, и его отрыв от общей психологии, связанный с малой доступностью применяемых психоанализом методов, овладение которыми требует специальной долголетней тренировки. Лишь к 40-м годам экспериментальная психология разработала достаточно точные методы и смогла приступить к проверке концепций психоанализа. Эта проверка выявила в психоанализе ряд неточностей и недоработок, которые привели к перестройке и уточнению многих его положений.

Среди новых течений в психоанализе следует отметить разработку эгопсихологии (Г. Гартман и др.) и связанный с нею перенос центра тяжести изучения с бессознательных на сознательные процессы, а также разработку психоанализа детского возраста, проводившуюся главным образом британской группой психоаналитиков, возглавлявшейся М. Клайн (1882-1960). Развитие психоанализа в континентальной Европе в послевоенные годы проходило в значительной мере под влиянием философии экзистенциализма (экзистенциальный анализ Л. Бинсвангера, медицинская антропология и др.). Из психоанализа выделился ряд самостоятельных направлений и школ.

Д. Н. Ляликов

ПСИХОБИОГРАФИЯ (от греч. psyche — душа и blographia — жизнеописание, история жизни; жизни; жизни; жизни; жизни; жизни; жизни; жизни; жизни; жизни и соответствующий ему жанр жизнеописаний, уделяющий особое виимание псикическим факторам жизни и твоочества люлей.

пси

В основном сложился в конце XIX — начале XX в. В значительной своей части развивается и реализуется в форме патографий, представляющих собой исследования и описания жизни и творчества людей, в которых особое внимание уделяется выявлению патологических компонентов и психических отклонений как доминирующих факторов их жизнедеятельности; причем этот анализ осуществляется с позиций психопатологии, медицинской психологии и психоанализа. Особую роль в становлении психобиографии сыграли патографические исследования П. Мёбиуса (опубликовавшего работы о жизнедеятельности И. В. Гете, Ж. Ж. Руссо, А. Шопенгауэра, Р. Шумана и пр.) и З. Фрейда (осуществившего изучение жизни и деятельности Леонардо да Винчи, В. Вильсона, Ф. М. Достоевского и др.).

В XX в. психобнография зволюциюнирует преимущественно в связи с психоаналитическими идеями и ориентациями. Одной из доминирующих новейших форм психобнографии являются психосторические изыскания, восходящие к творчеству Э. Эриксона, который исследовал жизнь и личности Фр. Ассизского, М. Танди, М. Горького, М. Лівтера и др.

Как жанр жизнеописаний *психобиография* пользуется всевозрастающей популярностью.

В. И. Овчаренко

ПСИХОДРАМА (от греч. psyche — душа и греч. drama — действие) — один из первых видов групповой психотерапии (группового психоанализа), в процессе которой пациенты играют роли, направленные на моделирование жизненно важных для них ситуаций, с целью диагностики, терапии и коррекции не-

пси

адекватных состояний и реакций. Разработан американским психиатром и социологом Лж. Морено.

Психодрама (психодрамотерапия) выделястодующие фазы: разминку, действие и интеграцию (последующее обсуждение). В качестве средств психодрамотерапии выстулают ролевой тренинг (бихевиодрама) и педагогическая ролевая игра, включающие в себя терапевтический, педагогический и театральный компоменты

Эффективность групповой, игровой пситотеапии в значительной мере обеспечивается благодаря, во-первых, ее ориентации на достижение группового катарсиса и, во-вторых, изобретенным Дж. Морено конституентам (инструментам) психодрамы, к которым относятся сцена, ведущий (директор), главный исполнитель (протагонист), партнеры (вспомогательные Я), группа людей, различные психодраматические техники (обмен ролями, дублирование, «эркало», «репетиция булушего») и пр.

Психодраматическое действие в качестве жельного конечного результата обытию предполагает достижение максимально возможных значений понимания, инсайта и капарсиса (с соответствующим психотерапевтическим эффектом).

В. И. Овчаренко

ПСИХОЗ — душевное расстройство, при котором нарушается связь Я с реальностью. В психиатрии это понятие порой применяется очень широко, так что оно охватывает достаточно большой спектр психических отклонений как явно органического происхождения (например, при инсульте), так и не имеющих ясных причин (шизофрения). В психоанализе рассматриваются главным образом расстройства, доступные аналитическому лечению. Для психоанализа как области более узкой, чем сфера психиатрии, наиболее существенны различия между извращениями, неврозами и т. п.

Понятие «психоз» возникло в XIX в., когла была выделена самостоятельная область душевных заболеваний, отличных как от мозговых и нервных нарушений, так и от нравственных отклонений — заблуждений и грехов. Почти до конца столетия оно использовалось преимущественно в немецкоязычной литературе и обозначало лушевные расстройства в целом, такие, как безумие, помещательство. К кониу века значение понятия невроза претерпело определенные изменения, благодаря которым, с одной стороны, из сферы неврозов были исключены заболевания, предположительно связанные с органическими поражениями нервной системы (эпилепсия, болезнь Паркинсона, хорея), с другой — в эту сферу были включены некоторые клинические картины, прежде зачислявшиеся многими авторами в разрял «психозов» или «вилов брела» (навязчивые состояния, фобии). В результате неврозы оказались включены в сферу психического. Примерно тогда же, к 90-м годам XIX в., в психиатрической культуре сформировалось четкое клиническое разграничение психозов и неврозов как лвух взаимоисключающих видов психических расстройств.

Однако психиатрические определения психоза скорее интуитивно-описательны, нежели систематичны: в них и сегодня смещаны критерии разного уровня. В современных определениях психоза соседствуют такие признаки, как неспособность к социальной адаптации, «серьезность» симптомов, нарушения контактности, отсутствие сознания болезни, «неумопостигаемость» расстройства (К. Ясперс), достаточно глубокие и необратимые изменения в Л.

Продвижение в понимании *психоза*, выработке его связного и упорядоченного определения, наконец, в осознании сути его отличия от невроза является заслугой *психоанализа*. 3. Фрейд не ставил специальной целью дать определение *психоза*, однако такие попытки он предпринимал неоднократно на разных этапах свюци коследований.

начальный периол леятельности 3. Фрейд много внимания улелял понятию зашиты и изучению психических защитных механизмов при различных расстройствах. Поэтому в тот периол для него главный волоразлел в сфере лушевных расстройств проходил межлу актуальными неврозами и психоневрозами. Впоследствии он осознал глубинные различия в группе психоневрозов, что побулило его к установлению новых границ между неврозом и психозом. К 1915 он разлелил психоневрозы на трансферентные и нарциссические. Понятие «наршиссический психоневроз» возникло у него именно в связи с применением психоаналитических понятий к психозам. Если при трансферентных неврозах либидо (бессознательное сексуальное влечение, его энергия) обращено на внешние - реальные или воображаемые - объекты, то при нарциссических «интровертировано» оно (К. Г. Юнг), т. е. замкнуто на собственном Я пациента, что ведет к разрыву его связей с реальностью. Именно на том этапе З. Фрейд отождествлял нарциссические психоневрозы с психозами.

В 20-х годах, после того как З. Фрейд содал структурную модель психики, понимание психозов и их противопоставление неврозам стали основываться на отношениях Я с Оно и реальностью. Если при неврозе Я вытесняет алечения, подчиняясь требованиям реальности (и Сверх-Я), то при психозе Я уступаст Онг и порывает связь с реальностью. Первую стадию психоза З. Фрейд видел в отказе от реальности, противопоставляя его невротическому витеснению. В результате этого отказа возникает состояние бреда, в котором Я, управляемое со стороны Оно, строит новую, желаемую реальность.

После разработки этой модели 3. Фрейд разграничил нарциссические неврозы и психозы, оставив за первыми лишь область расстройств меланхолического типа.

Современный *психоанализ*, как и психиатрия, признает три функциональных, т. е. не связанных с органическими заболеваниями, психоза: маниакально-депрессивный психоз (соответствует наринесическим неврозам в классификации 3. Фрейда), шизофрению и паранойю (соответствуют психозам, по 3. Фрейду).

Классический психоанализ утверждает, что психозы, в том числе психогенные, не поддавотся психоаналитической терапии, поскольку они препятствуют образованию трамсфера. Тем не менее некоторые аналитики (прежде всего из числа принадлежащих к клайнианской школе) берутся лечить психотических пациентов. Эти аналитики считают, что при психозе трансфер формируется, но он качественно отличен от невротического. В отличие от невротика психотический пациент воспринимает терапевта не как объект, а как часть самого себя, проещируя на него собственные импульсы.

К. Г. Юнг еще в 1917 утверждал, что мощный поток неосознаваемых образов, вторгаюшийся в Я и завлалевающий им при психозе. может иметь и позитивный, целительный эффект: благодаря этому «вторжению» сознательная личность получает доступ к новым ресурсам. В частности, если существует социально приемлемый канал, куда можно направить этот поток (например, творчество или религиозный ритуал), то контакт человека с внешней реальностью может и не пострадать. По существу, это тот же психологический процесс, что при психозе, но, в клиническом смысле, без него. Что же касается психотического состояния, то психотерапевт может сделать попытку усилить Я пациента настолько, чтобы оно оказалось в состоянии интегрировать бессознательные солержания. В случае успеха наступит исцеление и, более того, Я овладеет новыми ресурсами. Известны и неоднократно описаны в литературе случаи спонтанного исцеления от психозов.

Идеи *К. Г. Юнга* перекликаются с более поздней концепцией клайнианской школы, согласно которой психотические процессы

присутствуют в нормальном развитии, а также в психопатологии неврозов, что означает новый шаг в разрушении границ между неврозом и психозом. Истоки этой концепции обнаруживаются в работах К. Абражма, согласно которым шизофрения и маниакальнодепрессивный психоз есть регрессия к оральной фазе развития Я (20е).

Т. С. Драбкина

«ПСИХОЛОГИЧЕСКАЯ И ПСИХОАНАЛИ-ТИЧЕСКАЯ БИБЛИОТЕКА» — общее название двух серий книг, из которых первая издавалась в 1922-1925 Государственным издательством (Москва - Петроград) под редакцией профессора И. Д. Ермакова в целях информации специалистов и общественности о новых идеях, теориях и практических результатах в психологии, психоанализе, психиатрии психотерапии; имела преимущественно психоаналитический характер и публиковалась главным образом благодаря трудам доктора М. В. Вульфа, проф. И. Д. Ермакова и акад. О. Ю. Шмидта; в общей сложности было издано 15 книг (Г. Грин - 1, Э. Лжонс — 1. И. Л. Ермаков — 2. М. Клайн — 1, 3. Фрейд — 9, К. Г. Юнг — 1) в 15 выпусках (1-8, 11, 13, 14, 16, 18, 20, 23). Издание было прекращено в силу ненаучных обстоятельств и волевого административного решения властей. Проанонсированные выпуски (9, 10, 12, 15, 17, 19, 21, 22, 24-32) 17 книг Э. Блейлера, И. Л. Ермакова, У. Мак-Дугалла, Т. Рейка, З. Фрейда и др. авторов не были изданы.

Вторая серия книг под этим названием издается Российской психоаналитической ассоциацией (Москва) с 1992 под редакцией профессоров. А. И. Белкина, С. И. Съедина, М. М. Решетникова, возобновивших традицию систематического, серийного издания книг по психоанализу. Включает в себя книги отечественных и зарубежных авторов по актуальным проблемам психоанализа.

В. И. Овчаренко

ПСИХОНЕВРОЗ — в настоящее время псикоаналитический термин для обозначения одной из двух главных гурпп неврозов. В отличие от актуальных неврозов, симптомы которых представляют собой чисто физиологинеские последствия недостаточной сексуальной разрядки, психоневрозы связаны с символическим выражением детских конфликтов. Это психогенные, т. е. имеющие психическую природу, душевные расстройства.

Понятие психогенного заболевания лежит в истоках психоанализа. Оно связано с именем Ж. Шарко, учителя З. Фрейда. Этот исследователь внес фундаментальный вклад в зарождение психоанализа, притом что большую часть своей научной жизни он был патологоанатомом и лишь после пятилесяти лет смог заняться изучением нервных болезней, прежде всего истерии. Ж. Шарко утверждал, что истерия - психогенное заболевание, т. е. оно протекает без изменений в тканях и, следовательно, вызывается чисто душевными причинами. (Если бы в то время уже знали о внутренней секреции, история психоанализа, возможно, была бы несколько иной!) Ж. Шарко показал, что истерические симптомы, например паралич руки, могут быть вызваны психическими представлениями, внушенными в гипнозе. З. Фрейд провел у Ж. Шарко в Париже два семестра (1886, 1887).

После возвращения из Парижа З. Фрейо работал совместно с венским времчом Й. Брейером, с которым его одно время связывала тесная дружба. Под влиянием разгоров о парижских впечатлениях З. Форейо работ работ работ примежения пределения деятельном случае заболевания, который он наблюдал в Вене в 1881—1882. Пациентка — девушка, страдавшая явлениями паралича, расстройств речи и сомнамбулиямом, — в процессе лечения ес М. Брейером спонтанно использовала метод, позволивший ей полностью освободиться от симптомов болезни. Й. Брейер вводил ее в гампоз, и в этом состоянии она рассказывала,

когда и по каким причинам у нее возникли болезненные симптомы. Под гипнозом она вспоминала то, что вновь забывала в состоянии бодрствования. Все ее симптомы оказались связаны с отцом. (Например, много-кратно повторявшиеся случаи, когда она, будучи одна с собеседником, не слышала обращенных к ней слов, имели начало в эпизоль, когда отец безрезультатно обращался к ней с просьбой налить вина.) После «объяснения симптомов (или, как говорили тогда Й. Брейер и З. Фрейд, «отвреацирования») во время гипнотических сеансов они исчезали, не-кмотря на то что в бодрствующем состоянии пациентка эти объяснения не помнила.

3. Фрейд применил открытый на этой пациентке катартический метод в своей практике, и, как свидетельствуют «Предварительное сообщение» (1893) и «Исследования истерии» (1895), — с успехом: ему удавалось освобождать истерических больных от их симптомов. Таким образом, получалось, что истерические явления исчезают, если связанные с ними болезненные представления «отреатируются». Это открытие дополняло результаты экспериментов Ж. Шерко: оно показывало, что истерические симптомы не только вызываются, но и устраняются с помощью психических представлений.

«Нелостающее звено» для перехода к ncuхоанализу дали эксперименты И. Бернхайма, в конце XIX в., руководившего школой гипноза в Нанси (Франция). Он продемонстрировал, что путем уговоров можно добиться возвращения в сознание воспринятого в гипнозе неосознаваемого представления. Например, под гипнозом он давал пациенту задание: «Вы проснетесь и через пять минут откроете в углу зонтик». Человек исполнял задание, однако если его затем спрашивали: «Почему вы открываете зонтик в комнате?» - то он бормотал что-то несуразное, вроде: «Я хотел посмотреть, мой ли это зонтик». В ответ Бернхайм говорил: «Вы ошибаетесь, это не подлинная причина ваших действий» — и настаивал на этом утверждении до тех пор. пока полученное поручение не возвращалось в сознание. З. Фрейд побывал у И. Бернхайма в Нанси в 1889; он отправился туда для изучения техники гипноза, казавшегося ему тогда совершенно необходимым, а получил импульс к тому, чтобы вовсе отказаться от гипноза. Это открыло путь развитию психоаналитической техники, направленной на достижение воспоминания в состоянии бодрствования, а тем самым - путь к исследованию того, каким образом в результате «забывания» возникают болезненные симптомы. На первый план вышло понятие защиты от внутреннего возбуждения, особенно от связанных с ним представлений.

В результате в 1894 появилось понятие «психоневроз». Впервые оно было введено 3. Фрейдом в статье «Психоневрозы защиты», где, как указано в подзаголовке, предлагалась «психологическая теория приобретенной истерии, различных фобий и навязчивых состояний, а также некоторых видов галлюцинаторного психоза». В статье 3. Фрейд стремился раскрыть особую роль защиты в указанных видах расстройств. В 1896, в статье «Дальнейшие соображения о психоневрозах защиты» 3. Фрейд уже рассматривал как установленный факт то, что защита есть «ядро психического механизма в этих неврозах». Иначе говоря, симптомы психоневроза представляют собой проявление патологической защиты от возвращения в сознание определенных представлений, влечений, аффектов. В то же время они символически воспроизводят забытое.

Например, представим себе человека, моральные установки которого запрещают ему выражать тнев по отношению к родителям. Разозлившись на отца и будучи готов закричать на него, он лишается голоса. В результате он не может работать, поекольку работа требует владения речью. То, что исходно было защитой от преступания внутреннего запрета (от оскорбления отца), стало болезнью. Своими проявлениями эта болезнь символически ми проявлениями эта болезнь символически выражает лежащее в ее основе побуждение и то же время служит наказанием за него, лише человека работоспособности. В этом случае болезнь проявилась физически. Но она может иметь и социальную форму. Так, человек, ощущающий себя лабом и потому никем не любимым, пытается добиться любеи, действуя как сильный человек. Если он перестарается (гиперкомпенсация), то его поведение может стать антисоциальным и тоже не принесет ему особой любеи. Защититое приспособление примет болезненную форму.

В силу своего психогенного механизма психоневрозы, очевидно, подлежат психоаналитическому лечению.

Фрейдовское понятие психоневроза не гождественно понятию невроза, поскольку, с одной стороны, не охватывает актуальные неврозы, с другой — включает нарциссические неврозы, относящиеся с психиатрической точки зрения к психозам. Таким образом, понятие психоневроза разграничивает не невровы и психозы, а душевные расстройства психогенного и непсихогенного происхождения.

3. Фрейд разцелял исихоневрозы на трансферентные и нарписсические. Первые характеризуются смещенностью либидо на реальные или воображаемые объекты, вторые – замкнутостью либидо на собственном Я. Это противопоставление сохранялось у З. Фрейда вплоть до 1916—1917 («Лекции по введению в психоанализ»).

В настоящее время и в *психоанализе*, и в психиатрии понятие *психоневроза* применяется только к неврозам. *Психоневроза* делятся на три группы: конверсионная *истерия*, фобия (*истерия* тревоги) и невроз навязчивых состояний.

Т. С. Драбкина

ПСИХОНЕВРОЗ ЗАЩИТЫ — термин, введенный З. Орейдом на раннем этапе его творчества для обозначения ряда душевных расстройств, в которых он выявил ключевую роль психических защит. Психическая защита — это совокупность действий, направленных против нарушения целостности и функционирования Я — психического «органа равновесия», связующего центра различных психических процессов. Защита обращена главным образом против внутренних угроз (по отношению к разрушительным внешним влияниям ту же функцию выполняет слой защиты от возбуждения) — внутреннего возбуждения (алечения) и связанных с ним воспоминаний, фантазий, аффектов.

Механизм психической защиты активизируется тогда, когда возникает угроза проникновения в сознание каких-либо представлений, несовместимых с Я, — что и подчеркивал З. Фрейд, говоря о психиеерозах защиты: «...различные невротические расстройства обусловлены действиями Я, его стремлением освободиться от [своей] несовместимости [с тем или иным представлением]». Само возникновение фрейловской концепции психиси тесно связано с понятием защиты и представлениями о ее роил в истерии и других видах душевных расстройств.

Впервые понятие «психоневроз защиты» 3. Фрейд употребил в статье «Психоневрозы защиты» (1894), в которой он продемонстрировал особую роль защиты при истерии и раскрыл ее затем в фобиях, навязчивых состояниях и галлюцинаторных психозах. В статье «Дальнейшие соображения о психоневрозах защиты» (1896) он уже признал бесспорным фактом, что защита - «ядро психического механизма в этих неврозах». Различные виды психоневрозов защиты есть не что иное, как различные формы защит. В своей статье Фрейд разграничил душевные расстройства в соответствии с защитными механизмами истерической конверсии, навязчивого смещения, параноидной проекции.

При конверсионной *истерии* несовместимое с Я представление выпесняется из *сознания в бессознательное*, а прежде связанное с ним *либидо* преобразуется в нервные сигналы, вызывающие различного рода телесные симптомы (например, параличи, боли, утрату чувствительности). Последний процесс получил название конверсии. Возникающие телесные симптомы имеют символическое значение. Иначе говоря, через них вытесненные представления сообщают о себе.

Метафорический смысл телесных ощущений отражен в оборотах речи, многие из которых значительно старше психопализа. Мы «задыхаемся от гнева», «немеем от изумления», кто-то нам «садится на шею», что-то «встает поперек горла». Дальнейшие свидетельства приходят из истории и культуры. Превращение жень Лота в соляной столь (Быт. 19:26) — один из примеров тому. (Есть некое утешение в мысли о том, что Бог вовсе не хотел ее наказывать, а это был «всето лишь» истерический паралич.)

Фобия, или истерия страха, по структую сходна с конверсионной истерией: в обоих случаях происходит расчленение аффекта (аибидо) и представления. Однако при фобии либидо не преобразуется в сматические симптомы, а высвобождается в виде страха. Объект страха (фобический объект) вторичен по отношению к самому страху. Многие стойкие, ращионально не объяснимые страхи представляют собой фобические симптомы: страх открытого или замкнутого пространства, страх транспорта и т. д.

При неврозе навязнивых состояний педжический конфликт находит выражение в навязчивых мыслях и компульсивном поведении (навязчивых ригуалах). Навязчивые мысли, в отличне от «нормальных», ощущаются человеком как отвлекающие, повторяющеся, однообразные и словно навязанные извие; их содержание обычно очень странно, неуместно, абсурдно или непристойно. Компульсивное поведение — это стереотипные цепочки действий, осуществляемые помимо сознательного желания пациента. В основе механизма такого невроза лежит выполняюще защитную функцию смещение аффекта с «запоетных» подставлений на другие, лостаточно удаленные от сферы конфликта. Здесь значимы не столько симптомы сами по себе, сколько структура невроза с его навязчивым повторением, ведущая одновременно к мобилизации и блокиоованию либидо.

При паранойе пациент проецирует вовне неприятные чувства, запретные желания и г. п. — локализует их в другом человеке или предмете. Причем он может считать себя обоектом этих желаний или чувств, не только избавившись таким образом от них, но и наказывая себя за их существование (бред преследования).

Таковы ранние представления 3. Орейда о роли защит в формировании психонеерозов. Впоследствии, когда стало ясно, что защита выполняет важные функции в любом виде психонеероза, термин «психонеероз защиты» утратил самостоятельную ценность и был заменен термином «психонеероз».

Т. С. Драбкина

ПСИХОПОМП (от греч. psyche - душа и ротра — проводник, шествие: букв.: «проводник душ») — 1) в древнегреческой мифологии одно из прозвиш бога Гермеса, сопровождавшего и доставлявшего души умерших в Аид. Считалось, что Гермес обладает способностью проходить и проводить других между различными полярностями (днем и ночью, землей и небом, жизнью и смертью и т. д.); 2) в общем значении: человек, осуществляющий духовное руководство другим человеком (учитель, наставник, врач и т. д.); 3) в специфическом значении: лицо, обеспечивающее духовное руководство и являющееся (иллюзорным) посредником между естественным и сверхъестественным мирами (коллун, шаман, священник, целитель и т. д.); 4) в аналитической психологии К. Г. Юнга - деятельность и функция Анимы (женского начала психики мужчины) и Анимуса (мужского начала психики женщины) в отношении человека, живушего с ощущением своей избранности, призвания или сульбы.

В. И. Овчаренко

ПСИХОСОМАТИКА (от греч. рвусће — душа, ух и ѕопа — тело) — междисциплинарное направление психологии, психиатрии и общей медицины, представляющее собой комплекс теоретических воззрений, методологии и метолов исспедования, диагностики и терапии, которые основываются преимущественно на психоаналитически ориентированных представлениях о взаимосвязи психического и физиологического (лушевного и телесного) и на

признании главенствующей роли психических

факторов в поддержании здоровья, возникно-

вении и лечении заболеваний.

Понятие «психосоматический» впервые было использовано Гейнротом в 1818. Получило распространение в 30—50-х годах XX в., когда в США началось издание журнала «Психосоматическая медицина» (1939) и было создано Американское психосоматическое общество (1950).

В качестве междисциплинарного направления психосоматика сформировалась в 50-х годах XX в. вследствие теоретической, организационной и терапевтической деятельности е основателей — Ф. Александера, С. Джевиффа, Ф. Данара, З. Вейска, О. Ингилица и До.

По классификации Всемирной организации здравоохранения (ВОЗ) психосоматические нарушения относятся к группе психоневрозов с соматическими расстройствами. По мнению лидеров психосоматики, почти все заболевания в известной мере психосоматичны и более 50% органических болезней имеют психотенный характер. К ним отнотипертонию, язву желудка, брокизильную астму, сахарный диабет, ревматический артрит, болезни кожи, сексуальные болезни, некоторые виды рака и мн. др.

Основным методом психосоматического лечения является психотерапия, ориентированная на: 1) установление вытесненных в бессознательное влечений и желаний и выявление скрытых связей между психическими (эмоциональными, личностными) конфликтами и соматическими симптомами и 2) их коррекцию. Теоретические изыскания и психосоматическое лечение осуществляются в десятках научно-исследовательских и клинических центрах, расположенных преимущественно в США и Европе.

В. И. Овчаренко

## ПСИХОТЕРАПЕВТИЧЕСКАЯ БИБЛИОТЕ-КА— серия книг (под редакцией *Н. Е. Осипова* и *О. Б. Фельцмана*), публиковавшаяся книгоиздательством «Наука» (Москва) в 1911—1913.

К 1914 было издано 11 книг, в том числе книги З. Орейдо «О психоанализе», «Теория полового впечения», «Психоанализе» детекого страха»), В. Штекеля («Причины нервности»), Л. Вапьдштейна («Подсознательное «Ум него отношение к здоровью и воспитанию»), О. Б. Фельциана («Вспомогательные школы для психически отсталых детей»), П. Дюбуа («Воображение как причина болезни», «О психотералии») и др.

В. И. Овчаренко

## «ПСИХОТЕРАПИЯ. Обозрение вопросов психического лечения и прикладной психологии» — научный журнал междиециплинарного профиля.

Выходил в Москве (1910—1914) под редажшей редактора-издателя Н. А. Вырубова и при
участии А. Н. Бериштейно, Ю. В. Коннобиха,
Н. Е. Осипова, затем М. М. Асатиани,
О. Б. Февымана, В. Н. Лихоницкого, а с 1914—
десяти зарубежных ученых, представлявших
женевы, Флоренции и Цюриха (А. Адлера,
Р. Ассаджиали, Э. Вексберга, О. Гейнрихшепроблемы теоретической и прикладной психологии, психиатрии, психотерапии, психоанализа и пр.; публиковались обзоры научной
литературы и хроника научной жизну.

Журнал имел психоаналитическую ориентацию и фактически с первого номера стал органом российских сторонников психоанализа. В целом может квалифицироваться как первый русский психоаналитический журнал и одно из первых в мире периодических изданий по психоанализу.

В нем опубликовали работы мн. сторонники психоанализа и почти все деятели первой волны российского психоаналитического движения: М. М. Асапиани, Л. Я. Белобородов, А. Н. Бернштейн, И. А. Бирштейн, М. В. Вульф, Н. А. Вырубов, С. С. Голоушев, А. Б. Залкинд, А. А. Иоффе, Ю. В. Каннабих, М. Кобылинская, В. Н. Лихницкий, Н. Е. Осилов, А. А. Певницкий, Т. Розенталь, В. П. Трубецкая, О. Б. Фезымая и др.

Журнал опубликовал 12 статей З. Фрейда, 6 статей А. Адвера, статью К. Г. Юнга, а также статьи мн. др. зарубежных ученых (Р. Ассаджиали, Э. Блейлера, Э. Вексберга, О. Гейнрихшена, Л. Лёвенфельда, А. Маздера, М. Принса, Н. Шрейдера, П. Шрекера, В. Штекеля и др.).

Печатался в типографии штаба Московского военного округа, в доме военного ведомства на Остоженке.

В. И. Овчаренко

ПФИСТЕР (Pfister) Оскар (1873—1956) — швейцарский психоаналитик и священник. Доктор наук.

Первым из теологов обратил внимание на психоанализ и его возможности. В апреле 1909 познакомился и подружился с З. Фрейдом. Использовал психоаналитические идеи для изучения прихожан и религиозной психотерапии. В 1910 опубликовал работу «К психологии истерического культа Мадонны». Осуществил цикл психоаналитических исследований. Показал, что религиозная мечтательность сводится к проявлениям извращенной эротики. Осуществил психоаналитически ориентированное изучение связи религиозности с истерией. Исследовал взаимодействие и возможность синтеза психоаналитических (З. Фрейд) и экзистенциалистских (К. Ясперс) илей.

Опубликовал ряд работ по теологии, педагогике, психологии и психоанализу религии. Автор книг «Психоаналитический метол» (1921, с предисл. 3. Фрейда), «Религиозность и истерия» (1828) и др.

В. И. Овчаренко

## P

РАБОТА СНОВИДЕНИЯ — преобразование сновидных мыслей в содержание *сновидения*.

3. Фрейд различал скрытые мысли сновидени и его явнее содержание. Скрытые мысли сновидения недоступны сознанию человека, видевшего сон, они бессознательны. Перевод скрытого сновидения в явное 3. Фрейд и назвалеработой сновидения». Деятельность, связанную с обратным процессом, т. е. стремлением добраться от явного сновидения до скрытото. — «работой голкования».

Основатель психоанализа исходил из того, что работа сновидения дает несколько результатов. К этим результатам, или достижениям, работны сновидения могут быть отнесены: сгущение, смещение, превращение мыслей в эрительные образы, вторичная обработка.

Под сгущением понимается такой результат работы сновидения, в котором явное сновидение оказывается сокращением скрытых его мыслей. В процессе сгущения некоторые элементы скрытых мыслей опускаются. В явное сновидение переходит только часть материала скрытого сновидения. При этом отдельные элементы скрытых мыслей могут соединяться между собой, образуя в явном сношдении нечто целое. Так, во сне можно увидеть образ любимой девушки, составленный из отдельных черт, которые принадлежати втори, подругам, жене закомого и другим

лицам, либо расплывчатую картину фантастического города, в котором на фоне сельского пейзажа и стеклянных небоскребов средневековые рыцари обольщают голубоглазых маюсианок.

Смещение представляет собой процесс, при котором какой-либо скрытый элемент замещается на другой, не похожий на него. Кроме того, вместо какого-то важного элемента на передний план может выйти другой, менее существенный. Сновидение кажется странным, поскольку в его центре оказывается то, что не имеет прямого отношения к скрытым мыслям. Например, сновидящий видит себя погружающимся в теплую, приятную воду живописного озера, а по небу проплывает облако, из которого выглядывает крылатый ангел, но почему-то с перекошенным лицом старого колдуна. Глубинный же анализ вскрывает иную картину: центром притяжения является не озеро, а мать, перекошенное лицо облака-ангела оказывается умершим отцом, воспоминания о котором вызывают благоговение и страх.

В психологическом отношении самым интересным в работе сновидения служит превращение мыслей в эрительные образы. Правда, эрительные образы не являются единственной формой, в которую превращаотся мысли. Тем не менее наглядное изображение слова — постоянная черта сновидения.

Другое дело, что установление связи между словом и его изображением представляется делом трудным. Например, в процесе работы сновидения мысль о разводе с женой может вылиться в изображение веселого застолья мужа, похороны стуртут, треснувшего арбуза, перелома ног и рук в результате автокатастрофы или иной картины, вызывающей недоумение.

Вторичная обработка — это деятельность, придающая сновидению как бы приглаженный вид. Сповидение уграчивает характер абсурдности и нелепости, оно приводится в порядок: в нем устанавливаются логические связи и заполняются пробелы. Олнако в процессе вторичной обработки сновидения попускаются разного рода ошибки, в результате чего видимая картина или сюжет сновидения не соответствуют действительному его содержанию.

Вторичная обработка содержания сновидения напоминает деятельность бодрствующего сознания. Она осуществляется чаще всего тогда, когда сновидец начинает воспроизводить и пересказывать свое сновидение. Нормальное мышление требует от содержания сновидения, чтобы оно было понятным. Оно подвертает сновидение первому толкованию, способствуя тем самым ето затмению и искажению. Поэтому при психоаналитическом толковании словидения не следует обращать внимания на его мнимую связность, являющуюся результатом вторичной обработки его содержания.

Таким образом, в понимании 3. Орейда работа сновидения — это своеобразный психический процесс, заслуживающий внимания и требующий изучения. Стущение, смещение, превращение мыслей в образы и вторичная обработка — объекты псикоаналитического исследования, открывающего новые связи между различными сферами человеческой деятельности, в частности, между развитием языка и мышления.

В. М. Лейбин

РАДО (Rado) Шандор (1890—1972) — венгерско-американский психоаналитик. Деятель психоаналитического движения.

Медицинское образование получил в Буверинете (1915). В 1922 в Берлине прошел куре пеихоанализа у К. Абрахама. Принимал участие в разработке программы для Берлинского психоаналитического института. В 1931 по предложению А. Брилла переехал в США.

Был одним из руководителей Нью-Йоркского психоаналитического института. В 1941 совместно с коллегами (А. Кардинером и др. психоаналитиками) создал базовый институт Американской психоаналитической ассоциации. В 1944—1945 работал директором психоаналитической клиники. Был сооснователем и президентом Американской академии психоанализа.

Автор работ «Страх кастрации у женщин» (1933), «Критический анализ концепции бисексуальности» (1940) и др.

В. И. Овчаренко

РАЗВИТИЕ ЭГО — в *психоанализе*: развитие психических функций восприятия, регулирования, синтеза, защиты и адаптации.

Вначале З. Фрейд определил Эго как сознательную часть психики человека, что соответствовало его топографической модели. Эго, или Я, приписывалось стремление к самосохранению, опирающееся на так называемые вторичные процессы (к которым можно отнести чувство времени, способность к отсрочке получения удовольствия, возможность упорядочения собственных влечений и планирование на перспективу своего поведения). С начала 20-х годов в рамках структурной теории З. Фрейд стал приписывать Эго и возможность бессознательного функционирования. Он отнес к бессознательным механизмам формы психологической защиты, цель которых - блокировать опасные для осознавания импульсы, ведущие к чрезмерной тревоге, страху или душевной боли. В послефрейдовский период психоаналитики боль-

PA3

шое внимание уделяли исследованиям, направленным на понимание того, как из малоорганизованной психими младенца развивается устойчивая структура Эго. При этом структура интепретируется не как вангомическое, 
а как чисто психологическое образование. 
Развишие Эго принято рассматривать в сто 
многообразных связях с развитием инстимента, что удобно для лучшего понимания развития Эго в соответствии с фазами психосексуального развития человека. Но если развитие инстимикта в большей мере определяется 
наследственностью, то развишие Эго зависит 
от взаимодействия ребенка с окружающей 
средой.

Новорожденный не отделяет себя от окружающего мира и соответственно не выделяет в окружающем мире независимые от него объекты. Внутрипсихическая и внешняя реальность представляют для него единое целое. Мгновенное удовлетворение его потребностей в кормлении, тепле, комфорте полностью соответствует подобным представлениям. Ребенок чувствует себя всемогущим, и психика не заставляет его стремиться к изменению ситуации. Только в случае неудовлетворенности каких-либо его потребностей. или, как говорят психоаналитики, оптимального уровня фрустрации, возникают условия, способствующие постепенному разрушению сказочного мира ребенка (в котором он полный властелин и волшебник) и принятию ребенком внешней реальности как неизбежного. Однако если фрустрация оказывается чрезмерной и психика ребенка не готова с ней справиться, то внешняя реальность может быть отвергнута. Например, если мать долго не реагирует на крик ребенка, когда он хочет есть или когда ему неуютно в мокрых пеленках, то ребенок может «замолчать», довольствуясь собственными фантазиями, будто необходимое событие уже произошло (т. е. мать подошла и удовлетворила его потребности). Этот путь ведет к психозу. Очевидно, что любые крайние позиции (чрезмерное удовлетворение или чрезмерная фрустрация) способны привести к торможению развития Эго.

На первом году жизни основной задачей развития психики ребенка является принятие им внешней реальности. Появляется возможность оценки (тестирования реальности), которая включает определение опасных и безопасных объектов - как людей, так и предметов, окружающих ребенка. Если в это время мать, а в дальнейшем и отен (или фигуры, их замещающие) не опираются при общении с ребенком на свои родительские чувства, а пытаются выстроить отношения с «маленьким человечком» на основе каких-либо схем (например, предписанных врачом или укладывающихся во внутрисемейные садомазохистские отношения), то у ребенка складывается впечатление о злонамеренности окружающих его близких людей. В дальнейшем это может привести к бредовым психотическим расстройствам.

Параллельно тестированию реальности развивается чувство реальности, т. е. ребенок учится различать, происходит событие реально или оно является его фантазией. Например, во время первых прикармливаний, когда ребенку кажется невкусным яблочное пюре или морковный сок и он выплевывает их, а родители упорно стараются запихнуть новую для младенца пищу ему обратно (улыбаясь и уверяя, что пища вкусна), ребенок, защищаясь, начинает рассматривать данную ситуацию как фантазийную, снижая уровень психического страдания. А во сне он может проецировать желанную ситуацию, когда его кормят грудью (вкусным грудным молоком). На практике в комплексе с другими нарушениями здесь не исключены галлюцинации.

Функция регулирования собственных елечений и эмоциональных реакций тесно связана с формированием картины внешнего мира. Когда ребенок уверяется в доброжелательном отношении к себе первых выделенных из окружающего мира объектов (матери, отца), он становится способным переносить фрустрации, не прибегая к галлюцинаторной защите, тревоге и депрессии.

В конце оральной фазы и приблизительно до третьего года жизни ребенка наиболее важным становится развитие адаптивной функции, наиболее полно описанное М. Маллер как стадия «сепорации-индивидуации». Функция адаптации также развивается в контексте становления объектных отношений. Ребенок учится перерабатывать свою тревогу в отсутствие родительских фигур. Для этого он пользуется хорошо знакомыми и безопасными для него предметами: игрушками, подушкой, краем простыни, которые можно прижать к себе, взять в рот, ощутить знакомый запах и с которыми он чувствует себя комфортно. Такие окружающие безопасные предметы в психоанализе называются переходными объектами. Благодаря им ребенок начинает осознавать свою значимость и обособленность, так как он может делать с переходными объектами все, что захочет, без опасений быть наказанным. Через переходные же объекты он научается общению с другими людьми, что способствует развитию зрелых механизмов защиты (вытеснение, сублимация, рационализация и интеллектуализация). Зрелые механизмы защиты помогают ребенку справиться с ситуацией Эдипового комплекса и направить агрессивные и либидозные влечения в познавательную деятельность. Поэтому латентный период становится наиболее благоприятным для развития синтетической функции.

В подростковом возрасте человек все более утрачивает собственную эгоцентричность, в то же время завершается кристаллизация собственного Я. Постепенно появляется способность к целостному восприятию объектов и способность к любви, которая подразумевает стойкие продолжительные отношения с лицом противоположного пода, невирая на преходящие фрустрации. Сильное, развитсе Эго способно выработать уникальный, неповторимый стиль общения, профессию, жизненные интересы. Формирование и развитие Эго продолжается в течение всей жизни человека в отличие от инстинкта, который заканчивает свое развитие к 22—25 голам.

А. М. Шибаев

Pasemme 3co — процесс, протекающий в детстве, от рождения до 12 лет. В ходе его возникает и расширяется область внешних и внутренних действий, посредством которых человек контролирует свои импульсы и внешнюю среду.

Развитие Эго начинается уже с развития базисного самоосознания, т. е. от самых первых чувствований младенца, от сосания материнской груди и связанных с этим ощущений. До того ребенок находился в утробе матери и его потребности удовлетворялись автоматически. Сосание - первое событие в жизни человека, когда он получает конкретные телесные ощущения, которые могут быть соотнесены с чувством удовольствия или неудовольствия. Далее младенец начинает ощущать границы своего тела, соприкасается с внещним миром через удовлетворение своих физиологических потребностей, и таким образом у него устанавливаются взаимоотношения с окружающим.

На данном, первом, этапе важно, чтобы мать сумела удовлетворять потребности ребенка по возможности полно, успевать за развитием его потребностей — лишь тогда у ребенка будет заложена основа доверия к внешнему миру. Если же, например, задерживается кормление, то у младенца возникает страх, ощущение угрозы со стороны внешнего мира.

В этот, начальный, период отношение к миру и внешним объектам формируется на базе условных рефлексов. Ребенок еще не отделяет себя от матери, он постигает мир через взаимодействия с ней. Такие контакты дают сму чувственный опыт, который будет накапливаться и станет в будущем эмоциональным

ядром личности (в терминах психоппализа — аффективным ядром самости). Постепенно ребенок с помощью матери вырабатывает первые сигналы, которые помогают ему общаться с миром; например, появляется так называемая улыбка. Поначалу миаденческая улыбка не обозначает никакой определенной эмощии, однако когда ребенок улыбается, мать тоже дарит его улыбкой, воркует с ним и всячески выражает свое удоольствие. Ощущая это, ребенок научается встречать мать улыбкой, затем расширяет этот опыт и начинает улыбаться, показывая, что он ловожен.

На следующем этапе развития Эго ребенок уже вступает с матерью в диалог на доступном ему уровне - улыбками, криком, слезами - и постепенно начинает отделять себя от нее. У него формируются ощущение того, что он и мать - не одно и то же, хотя они и остаются неким очень тесным «мы». Таков процесс, при котором Эго ребенка растет в контакте с Эго матери. Она выполняет роль «вспомогательного Эго», показывая, как нужно реагировать на то или иное событие и как себя вести. Она учит ребенка дифференцировать события и явления в окружающем мире, и в результате этой «учебы» у ребенка появляется деление на «своих» и «чужих»: по примеру матери он научается реагировать на «чужого» иначе, чем на «своего». Можно сказать, что все поведение матери становится частью ребенка, поэтому в меру ее способности показать ему сложность, структурированность окружающего он и будет воспринимать истинную сложность мира.

Не менее важно поведение матери и для психического здоровья ребенка. Мать должна быть очень последовательна в своем поведении: если она непредсказуема, то ребенок испытывает дискомфорт. Осознание себя как целостного Я при этом нарушается, и у ребенка на всю жизнь останется установка, что жизнь дискомфортна. В дальнейшем человеку будет трудно справляться с тревогой, с разрушительными и саморазрушительными тенденциями.

Далее, в ходе развития Эго ребенок предпринимает попытки контролировать внешний мир. Вначале он пытается контролировать игры с матерью: сам старается начать или закончить игру. Он предпринимает попытки экспериментировать с эмоциями: капризничает или ласкается и смотрит на реакцию родителей. Ради пробы он может, например, заплакать в ответ на улыбку матери или отца либо засмеяться, когда они сердятся. Таким способом он узнает границы своих возможностей. Кормление к этому периоду утрачивает свою ценность как главный акт общения с матерью и становится простым актом насыщения, поскольку появляется множество других возможностей для общения, расширяется область двигательной активности. Мать становится своеобразным «тылом», источником чувства безопасности, к которому можно прибегнуть при необходимости, но постоянного взаимодействия с нею уже не требуется. - достаточно того, чтобы мать была рядом. Теперь ее может ненадолго заменить другой объект, например мягкая игрушка. Ребенок уже в состоянии исследовать свое ближайшее окружение, свой дом и вообще внешнее пространство.

По мере расширения собственных возможностей ребенок все больше отделяется от матери. Причем процесс этот идет неравномерно: ребенок то сбликается с матерыо, то тоходит от нее. Его разрывают два стремления — стать независимым и быть любимым матерыю, быть с ней близким. В это время опущает свею зависимость от матери; убеждается, что его желания не всегда совпадают с желаниями матери, и наконец, что он не всесилен. Он то сердится на мать, то опять любит ее. Он постоянно совершает какие-то запрешенные поступки.

Период этот очень важен в развитии Эго: ребенок впервые сталкивается с противоречивыми желаниями и отношениями, и мать должна научить его справляться с собой. Если она последовательна в поощрениях и наказаниях, если показывает ребенку, как сама она справляется со своим гневом и неумовольствием, то ребенок тоже научается владеть собой и узнает, что такие эмоции для него не разрушительны. Ведь он видит, что эти переживания не разрушают его мать. Иными словами, у него резко возрастает способность к самоконтролю, так как в распоряжении Зео уже появляется целая группа защит: идентификация с агрессором, избегание, отришание.

Второе приобретение ребенка в этот период: он начинает говорить фразами, т. е. происходит скачок в развитии его когнитивных возможностей. Теперь ребенок может свои мысли и чувства выражать словами, поэтому снижается его двигательная активность. Владение речью способствует тому, что Эго начинает использовать символы и таким образом сублимировать удовлетворение. Возможность оперировать символами позволяет ребенку осознавать себя как самостоятельную психическую сущность: он начинает чувствовать себя еще более отделенным от матери. Отчасти это происходит и потому, что он уже достаточно знает о внешнем мире и ощущает его скорее источником новых возможностей. чем безграничных опасностей.

При дальнейшем развитии Зео оно получает возможность интегрировать даже противоречивые сигналы. Ребенок узнаст, что его псикическая целостность не разрушается от ти переживаемы. Он усваивает и го, что один обежит может иметь противоречивые свойства, может быть и хорошим и плохим. В какой-то момент возникает твердое понимание: мама хорошая, даже когда она делает что-то неприятное для ребенка. Таким образом, у него появляется ощущение стабильности. На этом этапе ребенок может уже ассимилировать требования матери и воспринимать их как собственные требования к

себе, т. е. конфанкт с матерыю заменяется конфанктом между собственными желаниями и внутренными «можно» и «непьзя». Вследствие такого «присвоения» матери у ребенка теперы не возникает тревога, когда они расстаются.

К защитам, появившимся раньше, добавянотся смещение и преверсия аффекта (смена аффекта на противоположный). Ребенок уже умеет находить компромиссы и регулировать свои аффекты. Такая способность необходима; далее она развивается в период разрешения Эдипова конфикта, когда нужно преодолеть противоречие между сексуальными желаниями и внутренними запретами. В это время и развитие Эго проходит под сильным влиянием Супер-Эго, которое выполняет роль родительских запретов.

Наконец, на завершающем этапе Эго совершенствует свою защиту высшего порядка — сублимацию. Человек приобретает стособность находить «обходные», социально приемлемые пути удовлетворения своих неприемлемых для него самого, запретных сексуальных и агрессивных импульков.

В. Сидорова

РАНК (Rank) Отто (1880-1939) - австрийский психолог и психотерапевт, предшественник неофрейдизма; один из основателей журнала «Имаго» («Ітадо») (1912), С конца 20-х годов жил в США, выступал с лекциями в университетах. В ранних работах, написанных под влиянием З. Фрейда, стремился с позиций психоанализа истолковать процесс художественного творчества, мифологию и т. п. В основном сочинении «Травма рождения» (1924) выдвинул собственную психологическую концепцию, в которой решающим фактором развития выступает страх, вызванный травмой рождения. Человеческая психика, по О. Ранку, изначально травмирована мучительным актом рождения, разрывом с природой, образующим корень психического, Поведение человека определяется в конечном

PAH

-390 -

счете стремлением вернуться в потерянный рай внугрнутробного состояния, и это стремление с развитием культуры приобретает все более сублимированные формы. Однако оно блокируется воспоминанием об «ужасе рождения». Для нормального развития личности требуется преодоление травмы, что и является целью разработанной О. Ранком системы психотератии.

В работах 30-х годов отошел от подобной (биологизаторской) трактовки психики и обратился к проблеме формирования индивидуальности. Этот процесс, согласно О. Ранку, начинается с разрыва биологических связей в акте рождения и продолжается уже на психологическом уровне. Однако каждый шаг на пути формирования индивидуальности порождает чувство покинутости, одиночества, активизируя травму рождения. Опыт свободы травматичен, если не ведет к установлению новой связи с миром на более высоком уровне. В противном случае платой за свободу становится невроз (положение, буквально заимствованное и развитое Э. Фроммом). В связи с этим пытался осмыслить проблему воли, которую трактовал как автономную творческую силу, стоящую на службе у индивидуации, а также решить задачу «терапии воли». В целом учение О. Ранка оказалось соединительным звеном между психоанализом Фрейда с его позитивистскими установками и современными течениями глубинной психологии, в частности неофрейдизмом.

Автор ряда работ, в том числе совместной с Г. Заксом книги «Значение психоанализа в науках о духе» (Спб., 1914) и других, а также мн. статей в научных журналах.

Д. Н. Ляликов

О. Ранк первоначально идеи психоанализа применял при исследовании связи искусства и полового влечения, истолковании произведений литературы и искусства, процесса художественного творчества.

С 1906 был членом и секретарем психо-

аналитического кружка З. Фрейда («Общества психологических сред», позднее — Венского психоаналитического общества). Активно пропагандировал значение психоанализа для наук о духе. В 1912—1914 был сооснователем и редактором гуманитарного психоаналитического журнала «Іпадо» («Имаго») и одновременно «Международного журнала психоанализа». После первой имровой войны работал директором Международного психоаналитического издательства в Вене. Основал Венский институт психоанализа и в 1919—1924 был его директором.

Осуществил исследование инцества и иннестуозных мотивов. Изучал сновидения, мифы и легенды. Поддерживал, уточнял и развивал психоаналитическую концепцию природе религии. В 1923 в книге «Развитие психоанализа» (совы. с III. Ференци) подверг ревизни классическую технику психоанализа и предложил отдать приоритет эмоциональному опыту (а не интеллектуальным процессам и реконструкциям) и назначать в последней стадии психоанализа конкретную дату окончания лечения. Несколько дистанцировался от 3. Фрейда.

В 1924 опубликовал основную книгу -«Травма рождения», в которой утверждал, что основным фактором развития, источником дискомфорта, тревоги и невроза является травма рождения (и вызванный ею страх). которую получает каждый человек в момент появления на свет и отделения от матери. Утверждал, что эта травма является главной травмой в жизни людей и преодоление ее должно быть основной задачей психоанализа. Разработал психотерапию, направленную на преодоление травматического опыта рождения и воспоминаний об «ужасе рождения». Считал, что страх рождения является прообразом всех последующих ситуаций опасности. Согласно концепции О. Ранка, внутрипсихический конфликт возникает из-за блокировки воспоминаний об «ужасе рождения» и неосознаваемого стремления человека к возврашению в ситуацию, предшествовавшую акту рождения. Полатал, что сексуальное влечение мужчины инициируется наличием неосознаваемого стремления к возвращению в материнское лоно и что стремление человека к возвращению во внутриутробное состояние определяет его поведение, которое по мере развития приобретает все более сублимированные фомы.

В 1926—1935 жил и работал в Париже. В 1935 уехал в США, где занимался психоанализом и преподавал в университетах Нью-Йорка, Филадельфии и др.

В работах 30-х годов осуществил коррекцию учения о травме рождения, уделив большее внимание проблемам развития психики. этапам формирования индивидуальности и волевым импульсам личности. Считал, что процесс развития индивидуальности активизирует травму рождения и порождает чувства олиночества и покинутости, которые являются основой травматического опыта свободы. В предельных случаях естественным следствием такого развития (особенно если оно не сопровожлается установлением адекватных новых связей с миром) является невроз, который можно рассматривать в том числе как своеобразную плату за свободу. В качестве средства противодействия нежелательному и травматическому развитию личности и психики рассматривал волю (и свободу воли), которую трактовал как автономную творческую силу. Разработал оригинальную концепцию «волевой терапии» и выдвинул в качестве основной задачи психоанализа развитие творческой индивидуальности пациента.

Оказал влияние на развитие *глубинной* психологии (особенно неофрейдизма), психотерапии и акушерской практики.

Автор книг «Художник» (1907), «Инцестуальные мотивы в поэзии и саге» (1912), «Значение психоанализа в науках о духе» (1913, совм. с Г. Заксом), «Психология души» (1931), «Искусство и художник» (1932), «Ис-

тина и реальность» (1936), «Волевая терапия» (1936), «За пределами психологии» (1941) и др.

В. И. Овчаренко

РАПАПОРТ (Rapaport) Дэвид (1911— 1960) — американский психоаналитик, один из лидеров *эгопсихологии* (психологии Я). Локтоо философии (1938).

Окончил Будапештский университет (130), в котором изучал математику и физику. В 1938 переехал в США. Некоторое время работал психологом в Нью-Йорке. Самостоятельно осваивал и совершенствовал свои познания в психологама. В 1940—1948 работал директором школы клинической психологии.

Исследовал проблемы эмоций, памяти, строения личности, контролирующих функций 2го, методов психоаналитического познания, развития психоаналитической теории и др.

В 40-х годах в связи с исследованием псисосксуальных проблем разработал модификацию интерпретации ТАТ (созданного Г. Мерреем тематического апперцептивного теста). Широко использоват тестирование в качестве диагностического метода. Развивал психоаналитическую теорию мышления. Уделил большое внимание разработке и дополнению принципов психоаналитического учения. Ввел в психоаналитического учения. Ввел в психоаналитическую метапсихологию структурные и адаптивные измерения. Сформулировал и развил рад идей зогисхоающи.

Автор книг «Эмоции и память» (1942), «Диагностическое психологическое тестиравание» (2 т., 1945—1946; в соавт. с Р. Шэфером и М. Гиллом), «Структура психоаналитической теории: попытка систематизации» (1959) и др.

В. И. Овчаренко

РАППОРТ (франц. rapport — сообщение, отношение, связь) — тип связи и связь между людьми, характеризующийся наличием вза-

имных позитивных эмоциональных отношений и определенной мерой взаимопонимания.

Понятие «раппорт» обычно употребляется широких и узких специализированных смыслах для обозначения связи и типа связи, устанавливаемых: 1) в любых положительных отношениях людей; 2) в различных близких межличностных отношениях; 3) в функциональных отношениях людей в естественных или искусственных условиях, в том числе для зарактеристики контакта: а) между исследователем и исследуемым; 6) гипнотизирующим (гипнотизером) и гипнотизируемым; в) пекуованалитиком и пациентом.

Особое внимание установлению и изучению раппорта уделяется в гипнозе и психоанализе, поскольку считается, что без раппорта осуществление эффективного гипноза или психоанализа невозможно.

В. И. Овчаренко

РАСКАЯНИЕ (лат. poenitentia) — тягостное, душераздирающее чувство, вызванное раскождением с совестью, осознанием неправедности поступка, желанием следовать голосу совести.

Немецкий философ И. Кант (1724-1804) разъяснял, что монашеская аскетика, которая практикуется из суеверного страха или из ханжеского отвращения к самому себе в виде самобичевания и умершвления плоти, ставит своей целью вовсе не лобролетель, а фанатическое очищение от грехов через наложение на себя наказания. По мнению философа, в данном случае цель - не нравственное раскаяние в грехах, а покаяние. Так как наказание избирается самим наказуемым и им же приводится в исполнение, то здесь содержится противоречие (наказание всегда должно налагаться кем-либо другим), и такая аскетика не может способствовать радостному расположению духа, сопутствующему добродетели. Более того, она не может не сопровождаться тайной *ненавистью* к велению добролетели.

Философ считал, что в обстоятельствах, угрожающих нравственности, человек способен стать их госполином, и это преодоление лелает его болрым и ралостным от сознания вновь обретенной свободы. Раскаиваться в чем-то (что неизбежно при воспоминании о некогда совершенном проступке, причем не лать исчезнуть такому воспоминанию есть даже долг) или налагать на себя пост - это, по И. Канту, две совершенно различные в моральном отношении меры, из которых вторая - безрадостная, мрачная и угрюмая — делает ненавистной добродетель и рассеивает ее приверженцев. Вот почему самолисциплина человека может стать похвальной и образцовой лишь благодаря сопутствующему ей радостному расположению πvxa.

Психоаналитики полатают, что роскаяиме — это гораздо более глубокое чувство,
чем сожаление. Раскаявшийся испытывает
омерзение к себе самому и своим поступкам.
По мнению Э. Фромма, подлинное раскаявше
и связанное с ним чувство стыда есть единственная форма человеческого опыта, которая
может воспрепятствовать повторению уже раз
совершенного преступления. Если этого нет,
то воэникает впечатление, будто преступления вовсе и не было.

Пле же найти примеры настоящего раскалиия? Раскаивались ли израильтане в уничтожении более древних племен? А американшы в почти тотальном искоренении индейцев? Нет. Уже тысячи лет человек живет в такой социальной системе, где «победителя не судят», ибо спою «власти» выступает синонимом слова «право». Э Фромм полагает, что каждому следует задуматься о преступления, совершенных нами и нашими предками. Надо осознать еще и то, что вина у всех разная, ибо одни совершали явные преступления при мочгаливом попустительется друления при мочгаливом попустительется других. Но те и другие нуждаются в том, чтобы покаяться открыто.

Церковь дает индивиду такую возможность пробуждения совести во время исповеди. Но индивидуального раскаяния недостаточно, ибо оно не затрагивает преступлений, совершаемых группой, классом или нацией, а особенно государством, которое вообще не подчиняется требованиям совести. До тех пор пока мы не отважимся на признание «своей нашиональной вины», люди останутся, как считал Э. Фромм, в шорах стереотипного мышления, когда резко осуждаются преступления врагов при полной слепоте в оценке преступлений своего народа. В самом деле, разве может отдельный человек всерьез начать жизнь по законам совести, если целые нашии, претендующие на роль защитников морали, в своих действиях игнорируют нравственные заповеди. Если спит совесть нации. то неизбежным следствием этого будет молчание каждого отдельного гражданина, ибо совесть нелелима, как сама истина. Раскаяние - необходимый момент психотерапевтической практики.

П. С. Гуревич

РАЦИОНАЛИЗАЦИЯ (от лат. rationalis — разумный) — один из механизмов психологической защиты, посредством которого чуждые человеку мысли, поведение, чувства и могивации оправдываются или рационально истолковываются приемлемым для него образом; бессознательное стремление человека к рациональному обоснованию и объяснению своих идей и поведения даже в тех случаях, когда они иррациональны.

Данный термин был введен в повесднеыную психоаналитическую практику Э. Джоисом в статъе «Рашонализация в повесдневной жизин» (1908). Например, человек оправдывает свое пьянство тем, что работает на открытом воздуже и боится простудиться. Или, не оказав помощи ближнему в экстремальной ситчации, человек логически обосновывает это тем, что его вмешательство все равно оказалось бы безрезультатным и лишь увеличило бы число жертв. В отличие от осознанной лжи такого рода рационализация бессознатель-

Коль скоро любое поведение допускает рациональное объяснение, то склюнность давать рациональную и вполне обоснованную причину бессознательного обусловленным явлениям — общечеловеческая характеристика. Эту мысль хорошо выразли И. В. Гета.

Мы все на мир по-своему глядим, И каждый прав с воззрением своим.

Морализирование — один из видов рациопализации, при котором событие может ощибочно истолковываться как соответствующее этическим стандартам. Идеализация — еще одна форма рационализации, при которой чуждые человеку побуждения допускаются с тем оправданием, что впоследствии будет выполнено идеальное требование.

Вот как описывает Ф. М. Достоевский подобную рационализацию в романе «Преступление и наказание»: «...с одной стороны, глупая, бессмысленная, ничтожная, злая, больная старушонка, никому не нужная и, напротив, всем вредная, которая сама не знает, для чего живет, и которая завтра же сама собой умрет... с другой стороны, молодые, свежие силы, пропадающие даром без поддержки, и это тысячами, и это всюду! Сто, тысячу добрых дел и начинаний, которые можно устроить и поправить на старухины деньги, обреченные в монастырь! ...Убей ее и возьми ее деньги, с тем чтобы с их помощью посвятить потом себя на служение всему человечеству и общему делу: как ты думаешь, не загладится ли одно, крошечное преступленьице тысячами лобрых лел?»

Немецко-американский психоаналитик К. Хории в статье «Проблемы брака» исследовала вопрос о том, могут ли хорошие отношения между партнерами испортиться с появле-

нием ребенка? По мнению К. Хорни, это возможно, «когда мужчина, бессознательно сильно привязанный к матери, начинает воспринимать свою жену как фигуру матери, поскольку она и в самом деле сама стала матерью, и тем самым для него становится невозможным относиться к ней как к сексуальному объекту. Такое изменение установки может оправдываться разного рода рационализациями - например, что из-за беременности, родов и кормления жена угратила свою красоту. Именно такими рационализациями мы обычно пытаемся объяснить те эмонии или запреты, которые вторгаются в нашу жизнь из непостижимых глубин нашей луши».

С рационализациями мы часто стапкиваем я в повседневной жизни. В психоанализе рационализация играет ведущую роль в различных формах сопротивления. Таким образом, и защиты, и сопротивления анализу, и реакции разного рода сами, в свою очередь, могут стать предметом рационализации. Рационаливация находит себе прочную опору в научных конструкциях, в готовых идеологических схемах, общепринятой морали, реанглях, политических убежлениях и т. л.

В. В. Старовойтов

РЕБЕФИНГ (англ. rebirthing - второе рождение) - дыхательная методика психологической коррекции, самоисследования и духовной трансформации, разработанная американскими исследователями Л. Орром и С. Рэй. Психотехнология ребефинга заключается в применении интенсивного дыхания для вызывания измененных состояний сознания и внутренней работы с аффирмациями (утверждениями). Другие направления психотерапии, использующие погружения в измененные состояния, - это райхианский анализ, биоэнергетический метод, холотропная терапия, интерактивная психотерапия, нейролингвистическое программирование, недирективный гипноз Э. Эриксона, сенсомотор-

ный психосинтез и др. Основным элементом ребефинга является связное дыхание, которое представляет собой глубокое, частое лыхание без пауз между вдохом и выдохом. При этом влох лолжен быть активным, произвеленным с мышечным усилием, а выдох, напротив, пассивным, расслабленным, Слепует заметить, что впервые использование глубокого интенсивного дыхания было предложено В. Райхом (1927) в разработанном им райхианском анализе. Значительное количество психотехнических элементов в метолике пебефинга заимствовано из вегетотерапевтических метолик райхианского анализа. Второй элемент ребефинга - работа с аффирмациями (утверждениями), которая представляет собой процесс выявления проблемной ситуации, ее рационального рассмотрения, всестороннего анализа и перевода проблемы из отрицательного контекста в позитивный путем многочисленных повторений аффирмации (утверждений) в различной форме.

Первоначально ребефинг применялся для устранения отрицательных последствий родовой травмы (травмы рождения). Основная его идея состоит в том, что в измененном состоянии сознания, вызванном интенсивным лыханием, пациенты повторно переживают различные травмирующие моменты биологического рождения, сохранившиеся в памяти, испытывают сильные телесные и душевные страдания, переживают заново ощущения умирания и смерти и в результате постигают экстатического состояния (ощущений «океанического блаженства», слияния с космосом, единения с Богом и т. л.), которое они воспринимают как второе рождение. Это состояние характеризуется полным расслаблением. умиротворением, ощущениями любви и единения с миром.

Позднее сфера применения ребефинга расширилась, и он стал ипользоваться для активизации различных травматических областей индивидуального бессознательного, для повторного переживания прошлых эмоцио-

нально интенсивных событий биографического характера, являющихся причиной стрессовых состояний, актуальных психологических проблем и всевозможных психосоматических заболеваний. При этом основная задача ребефинеа осталась прежней: используя специальные дыхательные приемы, дать возможность проявится в сознании и тел пациента ранее вытесненному негативному опыту, пережить его заново и, изменив к нему отношение, интегрировать (включить в актуальное сознание человека) лежащий в его основе бессознательный материал.

PES

На основе ребефинга возникли его многочисленные модификации, важнейшей из которых является вайвэйши, разработанная американскими исследователями Дж. Леонардом и Ф. Лаутом. Техники типа ребефинга являются важными методами самопознания, иссдедования скрытых возможностей, открытия новых внутренних перспектив развития личности. Однако относительно ребефинга и его молификаций остаются спорные вопросы. Например, сомнение вызывает психотерапевтическая ценность поощрения и культивирования экстатических переживаний, которые в рамках этих методик являются одним из критериев достижения интеграции, т. е. целостности здоровой личности (например, четвертый элемент вайвэйшн - «интеграция в экстаз»). При такой «экстатической» направленности, характерной также и для холотропной терапии, актуализация внутреннего опыта в измененных состояниях сознания происходит в значительной степени в соответствии с принципом удовольствия (З. Фрейд), что может вызывать желание избегать драматических переживаний (неудовольствия) и снимать психические напряжения путем галлюцинаторного исполнения желаний. В этом случае сопротивление сознательного Я встрече с проблемной областью бессознательного приводит в измененных состояниях сознания к порождению «удовлетворяющих», значимых образов, которые таким путем могут восприниматься человеком как элементы объективной реальности и способствовать достижению состояния экстаза. Стремление к экстатическим чувствам, желание с их помощью достичь быстрого «физического исцеления и духовного просветления» при недооценке действий псикологических защитных механизмов могут порождать всевозможные излюзии личностного роста и снижать эффективность психотерапевтического лечения.

А. В. Россохин

PEL

РЕГРЕССИЯ (лат. regressio — дижжение назад) — 1) в наиболее распространенном значении — процесс, механизм и результат возвращения человека к ранее пройденным этапам, состояниям, формам и способам функционирования эмоциональной и интелектуальной деятельности, объектных отношений, поведения и пр.; 2) форма и механизм психической защиты (защитный механизм, защитный механизм 500, защитный механизм 50, защитный механиз

Проблемы регрессии, в ес современном понимании, быти разработаны З. Фрейдом, который истолковывал ес преимущественно как механизм психической защиты и форму возвращения либидо от генетически поздней фазы развития к более ранней. Существование регрессии З. Фрейд объяснял в первую очередь тем, что «первичная психика» (т. е. психика и психический опыт ребенка) не-уничтожима и всегда присутствует в психика вороспот очеловека, обеспечивая его потенциальную возможность вынужденного возврата к тем или иным формам инфантильной психосексуальности.

В психоанализе З. Фрейда выделяются в основном три, слиных в своей основе, вида регрессии: а) топическая регрессии: обусловленная функционированием психического в сновидениях, различных патологических процессах и процессах памятий; б) временная вегрессии бобусловленная пействием прежних

способов психической организации, проявляющаяся в возврате к существовавщим ранее уровням эволюции, либилоэной организации и отношений к объектам); в) формальная регрессия (обусловленная сменой образных представлений и способов выражения мыслей на более примитивные; проявляющаяся в возврате от вторичных процессов к первичным).

Считается, что посредством регрессии человек пытается избежать психического дискомфорта (гревоги и т. п.). В случае эффективного срабатывания механизма регрессии вэрослый человек в ряде ситуаций ведет себя подобно ребенку (отказывается от самостоятельных решений и поступков, проявляет повышенную зависимость от окружающих, предается заведомо несбыточным мечтаниям, заболевает и т. д.).

В. И. Овчаренко

РЕЙК (Reik) Теодор (1888—1969) — австроамериканский психоаналитик. Доктор наук. Ученик 3. Фрейда.

В 1910 познакомился с 3. Фрейдом и в екоре занялся пеихоанализом. Активно применял пеихоанализ к проблемам философии, литературы и права. Получил признание как один из наибопее известных психоаналитических авторов. Стал первым лауреатом Почетной премии за лучшее немедицинское психоаналитическое эссе. Практиковал и преподавал психоанализ в Вене и Берлине до прихода к впасти нащистов.

С 1938 жил и работал в США. Осупісатвил психоаналитическое исследование религии. Подробно проанвализировал связь между спецификой переживания Эдипова комплекса с формированием различных типов набожности, связь религии и религиозного догматизма с неврозом навязчивости и другие проблемы. Исследовал различие между любовью и сексом, явления садизма и мазохизма в религиозных, национальных и социальных общностях. Критиковал теорию сексуальности 3. Фрейда как «великолепную ошибку».

Автор книг «Присущее и чуждое богу. К «Догма и идея принуждения» (1923), «Могма и идея принуждения» (1927), «Ритуал» (1928), «Мазохизм в современном человеке» (1941), «30 лет с Фрейдом» (1956), «Миф и вина» (1957) и др.

В. И. Овчаренко

РЕЙСНЕР Михаил Андреевич (1868— 1928) — российский правовед, социальный психолог и историк. Кандидат права (диссертацию защищал у А. Л. Блока — отца известного поэта), профессор.

Окончил юридический факультет Варшавского университета (1893). В 1893-1896 преподавал правовые науки в Киевском университете, Сотрудничал с Е. Н. Трубецким, Был командирован в Гейдельберг, где проработал два года. По возвращении (1898) работал экстраординарным профессором юрилического факультета Томского университета. С 1903 был в эмиграции. Увлекся марксизмом и политической борьбой. Переписывался с В. И. Лениным. Сотрудничал с социал-демократической прессой. Читал лекции в Парижской высшей школе социальных наук. В 1905 вернулся в Россию, но после поражения революции 1905—1907 вновь уехал за границу, где опять преподавал в Парижской высшей школе социальных наук. В 1907 вернулся в Россию. Работал приват-доцентом Петербургского университета, профессором Высших женских курсов и юридического факультета Психоневрологического института. Исследовал различные проблемы истории и теории государства и права. В 1911-1912 опубликовал двухтомный труд «Государство». В 1915—1916 (совм. с дочерью Ларисой) издавал журнал «Рудин». После октября 1917 развивал идею пролетарского интуитивного права в форме революционного правосознания. Составил текст декрета об отделении церкви от государства. Участвовал в разработке первой Конституции РСФСР. Работал в органах власти. В 1919 был начальником политотдела, а затем Политуправления фронта. Позже работал в Социалистической (Коммунистической) академии. Был профессором Петроградского университета, Психоневрологического института и Военной академии Генерального штаба.

Разрабатывал проблемы социальной психологии и в связи с ними исследовал психоаналитическое учение З. Фрейда. В 1923 в докладе (и статье) «Проблемы психологии и теория исторического материализма» отметил возможности психоаналитического реформирования психологии. В 1924 в статье «Фрейд и его школа о религии» сопоставлял метод 3. Фрейда и К. Маркса. В 1925 опубликовал статьи «Социальная психология и учение Фрейда» и «Фрейдизм и буржуазная идеология». Признал ряд открытий З. Фрейда (деление психики на бессознательное и сознание, инфантильную сексуальность, вытеснение, сублимацию, психоанализ религии и др.) и вместе с тем дал их критическую оценку. В 1925 выпустил книгу «Проблемы социальной психологии». Призвал переработать громадный фрейдовский материал и продолжить его первоначальную линию монизма и материализма, очистить драгоценные зерна фрейдизма от идеологической оболочки посредством применения материалистической диалектики.

В последующие годы занимался изучением социально-психологических проблем и разработкой методов их исследования. Оказал значительное влияние на становление российской социальной психологии.

Автор книги «Право, наше право, чужое право, общее право» (1925) и ряда работ по проблемам социальной психологии, права, *решеши*, государства, политики, идеологии и социологии.

В. И. Овчаренко

**РЕЛИГИЯ** — мировоззрение и мироошушение, основанные на вере в сверхъестественное, в существование одного или нескольких богов.

В трудах З. Фрейда содержались различ-

ные высказывания о реангии. Наиболее полно его взгляды на религию отражены в работах «Навязчивые действия и религиюзные обряды» (1907), «Тотем и табу» (1913), «Укудицность одной иллюзии» (1927), «Неудовлетворенность культурой» (1930), «Человек Моисей и монотеистическая религия» (1938).

3. Фрейд определял религию как проецированную во внешний мир психологию. Соответственно ее истоки он исследовал, исходя из психоаналитического понимания природы и особенностей функционирования человеческой психики. Представления верующих о сверхъестественном объяснялись им спецификой вытеснения бессознательных влечений человека. Религиозные верования, по З. Фрейду, - это попытка преодолеть чувственный мир посредством мира желаний. Истоки религиозных чувств древних он видел в обычае отцеубийства на заре становления человечества, веры в Бога - в тоске по отцу, в инфантильных (детских) переживаниях страха, беспомощности, поиске защиты.

Изучение психических заболеваний привело 3. Фрейда к мысли о возможности
сравнения навязчивых действий невротиков
с религиозными обрядами, совершаемыми
верующими людьми. Как те, так и другие
отличаются однообразием, повторяемостыю,
ритуальностью и совершаются бессознательно, неся на себе печать суеверия. З. Фрейд
даже утверждал, что на навязчивый невроз
можно было бы смотреть как на патологическую копию релиели. При таком понимании невроз определяется как индивидуальная религиозность, а релиеля — как всеобщий невроз у масс людей, их навязчивых
состояний.

Исследование в области детской сексуальности побудило 3. Фрейда к установлению тесной связи между Эдиповым комплексом и верой в Бога. С психоаналитической точки эрения личный бог — это не что иное, как идеализированный отец; религия — общечеловеческий невроз, подобный соответствующему детскому неврозу, коренящемуся в Эдиповом комплексе, т. е. в амбивалентном (двойственном) отношении ребенка к отцу.

Изучая взаимоотношения между человеком и культурой. З. Фрейд выдвинул положение о том, что религиозные учения представляют собой иллюзии, порожденные неудовлетворенными желаниями людей, и не являются ни продуктом опыта, ни конечными выводами мышления. Их следует рассматривать в качестве реализации древнейших желаний человечества. Как средство утешения и примирения человека с проблемами и конфликтами его существования, эти учения оказываются иллюзорной компенсацией того бессилия, которое он испытывает в природном мире. Согласно 3. Фрейду, религия — это не что иное, как иллюзия, порожденная инфантильной беспомощностью люлей в периол своего первоначального развития.

3. Фрейд расоматривал релиеню в качестве меней составной части «психологического инвентаря культуры», помогающей человеку справиться с его страхами перед силами природы и неотвратимостью судьбы. На протяжении истории развития человечества религионые представления имели значительную психологическую ценность для человека. Они основывались на вере. Доказательств им нет. Но насколько они недоказуемы, настолько же и неопроверхимы.

Размышляя о редигиозном мировоззрении, 3. Фрейд не давал оценку истинности редигиозных учений. Ему достаточно было подчеркнуть, что по своей психологической природе они оказываются иллюзиями и, как таковые, должны быть устранены из жизни человека.

По словам 3. Фрейда, религия несомненно казала человечеству величайшую услугу в деле усмирения антисоциальных влечений. Ей удавалось спасти многих людей от индивидуального невроза, но делалось это путем включения их в массовое безумие. Кроме того, несмотря на все свои обещания лучшей доли для человека, религия не оделала его ни более счастливым, ни более нравственным. Во всяком случае, безнравственность, констатировал 3. Фрейд, во все времена находила в религии не меньшиую ополу. чем ноавственность.

Не переоцениваем ли мы необходимость реалигии для человечества? — залаваяся вопросом 3. Фрейд. Мудро ли поступаем, когда безоговорочно верим всему тому, что содержится в священных писаниях? И хотя признание исторической ценности религиозных учений повышает уважение к ним, не следует ли исключить религию при объяснении мотивировок предписаний культуры? Если реалиги представляет собой универсальный невроз, то не настало ли время, как при психоаналитическом лечении невротиков, заменить результаты иллюзорного отношения жизни разумемой деятельностью человека?

В поисках ответов на поставленные вопросы 3. Орейд исходил из того, что человочество может обойтись без изплозорных религиозных утешений. Религия — не вечное достижение, а аналогия невроза, который кажды культурный человек должен преодолеть на своем пути от детства к зрелости. Опорой в его жизнедеятельности должен стать разум. Сосредоточив свои силы не на загробном существовании, а на земной жизни, с помощью науки и разума человек сможет добиться того, чтобы жизнь стала егосной.

Критическое отношение 3. Фрейда к религиозным имлозиям не означало, что он призывал к насильственному упразднению религии, как таковой. Напротив, основатель психоанализа считал, что намерение насильственного ниспровержение ее является абсурдным, ибо, по словам 3. Фрейда, верующий не позволит отнять у себя веру ни доводами разума, ни запретами. Одиако новому поколению необходимо воспитание, избавленное от гнета религиозных учений и основанное на разуме.

3. Фрейд верил в науку, человеческий

разум, интеллект. Он считал, что благодаря прогрессу науки и усилиям человеческого разума возможно познание реального мира и сознательное обустройство жизни человека. Для 3. Орейда как ученого человеческий разум был сродни богу. Не случайно он неоднократно подчеркивал, что наш бог — это Логос. т. е. человеческий разум.

R M Пойбии

PEHELITURHAS OPHEHTALINS - B VOUпеннии Э Фломма: спенифическая психологическая и пенностная опиентация, когла чеповек полагает, что «источник всех благ» нахолится во внешнем мире. Как правило, чеповек этой миновоззренческой установки считает, что елинственный путь обрести желаемое. буль то нечто материальное или какое-то чувство, знание, удовольствие, это путь получить их извне. В таком случае проблема побви сволится преимущественно к тому, чтобы «быть любимым», а не любить самому. Такие пюли неразборчивы в выборе любовных партнеров, поскольку быть любимым лля них является настолько захватываюшим переживанием, что они отлаются любому, кто дает им любовь или по крайней мере нечто похожее на нее.

Люди рецеппивной ориенпации, как показал Э. Фромм, крайне чувствительны к ухолу от них или резкому разрыву отношений с ними со стороны любимых ими. В сфере мышления рецеппивная ориенпация обнаруживается аналогичным образом. Если такие люди умны, то они будут лучшими слушателями, поскольку их ориентация связана с поглошением идей, а не с их выработкой. Предоставленные самим себе, они чувствуют себя несостоятельными.

Важным свойством людей рецепливной ориентации является поиск кого-нибудь, кто дал бы им требуемую информацию, вместо того чтобы приложить хотя бы минимум уситот и получить ее самостоятельно. Если же они религиозны, то их понимание Бога таково что все чего они ожилают они ожилают от Бога а не от собственной педтельности И лаже если они не богомольны, то все равно их отношение к пютам или к общественным институтам такое же. Они всегла ишут «поброго волшебника» К пуке «вечно паюшей такие поли всегна исплутивают особое ичество преданности и вечно переживают страх перед ее угратой. Но поскольку они нуждаются в полдержке многих чтобы чувствовать себя в безопасности, постольку они вынужлены проявлять преданность большинству людей. Им трудно сказать «нет», и они легко в полтвержление своей преданности лают обещания. Они не могут сказать «нет» и говорят «ля» кажлому. Но постигающий их вследствие этого парадии критической способности лелает их в высшей степени зависимыми от пругих

Поди такой ориентации зависимы не только от аеторитетов релах знания или помощи, но и вообще от людей, оказывающих им хоть какую-то поддержку. В одиночестве они чувствуют себа совсем потерриными, ибо не в состоянии ничем заниматься без посторонней помощи. Их беспомощность особенно проявляется в тех делах, которые по самой своей природе требуют самостоятельности, и в первую очередь — в деле принятия решений и несения ответственности за них. Что же касается межличностных отношений, то они спращивают совета именно у тех, по поволу кого необходимо принять какое-либо решение.

Пюди рецеппиеной ориенпации любят хорошо поесть и выпить. Для того чтобы справиться с волнением или подавить депрессию, они все время что-нибудь едят и пыот. Наиболее выразительная черта их лица — это их рот: губы полуоткрыты так, словно они все время готовится к принятию пищи. И даже их их сиах сытость часто симьолизирует для них любовь, а голод — депрессию и разочарование

В целом лица с рецептивной ориентацией

обладают оптимистическим мировозэрением и дружелюбием. Они испытывают определенное доверие к жизни, но впадают в состояние тревоги и даже безумия, если «источник их поддержки» находится под угрозой. Они часто бывают сердечны и испытывают искреннее желание помочь другим, но помощь другим при этом предполагает определенную поддержку со стороны тех, кому оказывается благорасположение.

П. С. Гуревич

РЕШЕТНИКОВ Михаил Михайлович (р. 1950) — российский врач и психолог. Практикующий психотерапевт психоаналитической ориентации. Кандидат медицинских наук (1983), доктор психологических наук (1991), профессор (1993), действительный член Академии гуманитарных наук (1994). Организатор и директор Восточно-Европейского института психоанализа (Санкт-Петербург с 1991).

Окончил Военно-медицинскую академию (Ленинград, 1973). В 1973-1982 служил в различных частях Вооруженных Сил. В 1982-1993 работал в Военно-мелицинской акалемии (старший научный сотрудник, заместитель начальника и начальник научно-исследовательского отдела). С 1976 применяет психоанализ в исслеловательской и клинической практике. В 1984 впервые начал читать курс лекций «Ввеление в психоанализ» в Военномелицинской акалемии. В 1986 в качестве врача принимал участие в афганской войне. Общества ветеранов Афганистана (1992). Инициатор создания и президент Фонда возрождения русского психоанализа (1993). Организатор и руководитель Санкт-Петербургского психоаналитического отделения Государственного факультета социальной медицины Госкомвуза Российской Федерации и зав. кафедрой психоаналитической терапии этого отделения (1993). Сопредседатель Российской психоаналитической ассопиации (с 1995). Организатор и главный редактор издательства «Восточно-Европейский институт психоанализа» (1993). Научный редактор раз впервые изданных на русском языке книг З. Фрейда, А. Фрейда, К. Хории и др. Член редакционных колиегий журналов «Российский психоаналитический вестник» (с 1994) и «Арстити» (с 1995). Заместитель главного редактора «Психологической газеты» (с 1994). Член Независимой психиатрической асосииации (1996). Инициатор проведения в России Первой Международной конференции по психоанализу» «100 лет психоанализа» российские корин, репрессии и возвращение России в мировое психоаналитическое сообщество» и ее председатель (Санкт-Петербург, 1996).

PEIII

В 1992—1994 советник Комитета по эко-Думы Российской Федерации. С 1993 научный консультант при различных информационно-аналитических структурах Администрации Президента Российской Федерации. Один из разработчиков проекта Указа Президента Российской Федерации «О возрождении и развитии философского, клинического и прикладного психоанализа» (№ 1044 от 19.07.1996).

Исследовал проблемы психопатологии, психотерапии, психологии массового поведения, экологических и социальных кризисов и др.

Автор более 120 работ, в том числе книг «Аутогенная тренировка (гипноз, рациональная терапия, метод Джейкобсона, релаксация)» (1986, в соавт. с В. С. Лобзиным), «Военная антропоэкология» (1990, в соавт.), «Военная гигиена в условиях локальных войн» (1995, в соавт.), «Современная россий-кая ментальность» (1995, в соавт.) и статей: «Возвращая забытые имена — К. Хорни» (1993), «Зигмунд Фрейд и Господь Бот, или О внеисторических приоритетах психоанализа» (1994), «Сосбенности Санкт-Петербургской ментальности — ее российские и нероссий-ские корни» (1994), «Влечение к смерти» (1994), «Героическое прошлое и психопатоло-

гия будущих поколений» (1995), «Наш партнер Билл Клинтон (психоаналитическое исспедование)» (1995), «Лидер и толпа» (1995), « «Благословенный и запретный инцест» (1996) и др.

В. И. Овчаренко

РИВЕРС (Rivers) Вильям (1864—1922) — английский психолог, физиолог, этнолог и антрополог.

Профессиональную карьеру начинал как врач и экспериментальный психолог. Несколько позже занялся психотерапией.

Исследовал время реакций, память, утомяземость и др. проблемы. Во время первой мировой войны работал в госпитале Эдинбурга, где лечил преимущественно неврозы военного времени. Заинтересовался психоанализом и испытал сильное влияние идей 3. Фрейда.

Выделии и изучил пять типов реакций человека (от осознаваемых до бессознательных): аерессия, «бесство в болези», манипулятивная деятельность (фаза чередования аерессии и «бесства в болези», возникающая в силу невозможности принять решение), неподвижность и коллапс.

Принимал участие в создании «Британкого журнала медицинской психологии-Исследовал комплекс антропологических проблем. Одним из первых психоаналитически ориентированных исследователей сформулировал и развивал идею о зависимости природи человека от воздействий культуры.

Автор книг «Инстинкт и бессознательное» (1920), «Конфликт и сновидение» (1923) и др. В. И. Овчаленко

РИСМЕН (Riesman) Дэвид (р. 1909) — американский социолог, юрист и социальный психолог. Доктор социальных наук, професор университетов в Буфало (1937—1941), Чикаго (1949—1958) и Гарварде (с 1958).

Под влиянием психоаналитических ориентаций осуществил цикл исследований общественной *психики* и культуры США. Разработал концепцию типов личности и социальных характеров, их эволюции. Полагал, что основные типы характеров соответствуют трем типам общественного устройства. К основным относил три типа характеров: 1) традиционно-ориентированный (наследование своей группе), 2) изнутри-ориентированный (атомистический и динамический), 3) извисориентированный (подверженный внешним влияниям, стандартизации, бюрократизации и космополитическим ориентациям).

Подробно исследовал «автономную личность» как выразителя позитивного социального характера, ориентированного на свободу, культуру и рациональные цели. Сотрудничал с Э. Фроммом. Изучал явление отчуждения и содействовал осознанию важности и популяризации данной проблемы.

Автор книг «Толпа одиноких: исследование изменений американского характера» (1950), «Лица в толпе» (1952) и др.

В. И. Овчаренко

## РОЖДЕСТВЕНСКИЙ Дмитрий Сергеевич (р. 1960) — российский психоаналитик.

Окончил Ленинградский государственный университет (1982). С 1993 преподает в Восточно-Европейском институте психоанализа (Санкт-Петербург). Специализируется в области клинического психоанализа. Осущесттяяет психологическое консультирование в подростковом центре.

Автор статей по истории российского *пси-хоанализа*, по *психоанализу* художественного творчества и др.

В. И. Овчаренко

РОЖНОВ Владимир Евгеньевич (р. 1918) российский психотерапевт. Доктор медицинских наук (1956), профессор (1965).

Окончил военный факультет 2-го Московского медицинского института (1942) и до окончания Великой Отечественной войны работал общевойсковым врачом в действующей армии. После демобилизации учился в

аспирантуре (1946—1949) Института психиатрии АМН СССР.

В 1949—1952 работал ассистентом кафедры психиатрии 2-го Московского медицинского института. Учился в докторантуре при
клинике С. С. Корсакова 1-го Московского
медицинского института. После 1956 работал
старшим научным сотрудником Института
психиатрии АМН СССР. С 1957 заведовал
клиникой алкоголизма и был заместителем
директора по науке Института сумебной психиатрии им. В. П. Сербского. В 1966—1994
заведовал кафедрой психотерапии Центрального института усовещиенствования врачей.

С 1972 читал лекции по *психоанализу* в общем курсе по психотерапии. Разрабатывал концепцию эмоционально-стрессовой психотерапии.

Главный редактор и автор глав «Руководства по психотерапии» (1974).

Автор ок. 200 работ по проблемам психотерапии, пограничных состояний, бессознательного, критике психоанализа, истории психотерапии и др.

В. И. Овчаренко

РОЗАНОВ Василий Васильевич (1856—1919) — российский философ и литератор.

Окончил нижегородскую классическую гимназию (1878) и историко-филологический факультет Московского университета (1882).

В 1882—1893 работал учителем истории и географии в гимназиях Брянска, Ельца и Белото. В 1893—1899 состоял чиновником седьмого класса в Государственном контроле (Петербург). В 1899 вышел в отставку. Стал постоянным сотрудником газеты А. С. Суворина «Новое врем» (до 1917). В 90-х годах опубликовал (в том числе под псевдонимами) различные статьи в газетах и журналах.

Активно интересовался проблемой пола и с 90-х годов относился к ней как к главной проблеме своего творчества. Предложил понимание пола как космического и теистичес-

кого жизнеполагающего начала и всеобщего принципа жизни.

Автор книг «О понимании. Опыт исследования природы, границ и внугреннего строения науки как цельного знания» (1869, «Легенда о Великом Инквизиторе Ф. М. Достоевского» (1894), «Статьи о браке» (1899», «Средки просвещения» (1899), «Терития и культура» (1899), «Природа и история» (1899), «В мире неясного и нерешенного» (1902), «Смейный вопрос в России» (т. 1—2, 1903), «Люди лунного света. Метафизика христианства» (1911) и ряда др. работ по проблемам пола, брака, семы и пр.

В. И. Овчаренко

РОЗЕНТАЛЬ Татьяна К. (1885—1921) — российский психоаналитик. Один из пионеров *психоанализа* в России. Доктор медицины.

Окончила медицинский факультет Цюрихского университета (1911), где специализировалась по психиатрии. Интересовалась социальными проблемами. Принимала активное участие в российском социал-демократическом движении и революции 1905.

В 1911 в журнале «Психотератия» (Москва) опубликовала статью «Опасный возраст» Карин Михаэлис в свете психоанализа», основные илеи которой докладывались ею 5 декабря 1911 на заседании Берлинского психоаналитического общества.

С 1911 член и участник заседаний Венского психоаналитического общества. Подперживала профессиональные контакты с 3. Фрейдом и другими психоаналитиками.

В 1912 вернулась в Петербург, где занималась психиатрией, психотератией и *психоанализом*.

Работала ассистентом в Институте по изуи психической деятельности (Пегроград), где осуществияла психоаналитические исследования психоневрозов и читала курс декций «Психоанализ и псдагогика». После революции 1917 работала в Детском обследовательском институте (входившем в

POC

состав Психоневрологической академии), где проводила психоаналитические исследования детей. Обосновывала целесообразность использования психоанализа в целях психопрофилактики и воспитания детей.

В 1919 опубликовала статью «Страдание и творчество Достоевского».

Считала возможным осуществление синтеза идей К. Маркса и З. Фрейда. Исследовала жизнь и творчество Ф. М. Достоевского, психоневрозы военного времени и др. проблемы. Покончила жизнь самообийством.

Автор неопубликованных статей по проблемам *психоанализа*, индивидуальной психологии и др.

В. И. Овчаренко

РОМАПІКЕВИЧ Михави Васильевич (р. 1956) — российский психотерапевт и психоналитик. Исполнительный директор (с 1992) и сопредседатель правления (с 1995) и сопредседатель правления (с 1995) и сопредседатель правления (с 1995) удень редакционной коллетии (с 1991) и заместитель главного редактора (с 1992) журнала «Российский психоналитический вестник». Декан факультета психоанализа Академической школы профессиональной психологии (с 1993).

Окончил Витебский государственный медищинский институт (1979). С 1982 работает врачом-псикотерапевтом. С 1989 занимается психоанализом. Прошел курсы психоаналитической подготовки Американской психоаналитической ассоциации (1990—1993) и Британского психоаналитического общества (1991— 1994). С 1994 ежегодно обучается в Летней школе Восточно-Европейского комитета Международной психоаналитической ассоциации. С 1996 осуществляет личный анализ в Повте.

Участвовал в работе 39-го конгресса Международной психоаналитической ассоциации (1995, Сан-Франциско).

Автор статей по различным проблемам психоанализа.

В. И. Овчаренко

РОССИЙСКАЯ ПСИХОАНАЛИТИЧЕСКАЯ АССОЦИАЦИЯ (РПА) — профессиональнообщественная организация российских психоаналитиков, целью которой является объединение всех интересующихся психоанализом лиц, пропаганда, внедрение в практику и развитие идей фрейдама, подтотовка специалистов по психодинамической психиатрии и психоаналитической терапии, сотрудничество с мировым психоаналитическим сообществом.

Действует на основе устава, зарегистрированного президиумом Всесоюзной медицинской федерации 16.02.1990. Руководяще органы: ежегодная конференция и правление (Москва). Президент — проф. А. И. Белкин.

В августе 1991 вошла в структуру Международной психоаналитической ассоциации (МПА).

С 1991 издает ежегодник «Российский психоаналитический вестник» (гл. редактор А. И. Белкин). В 1992 РПА возобновила издание серии книг «Психологическая и психоаналитическая библиотека».

В. И. Овчаренко

РОССОХИН Алджей Владимирович (р. 1961) — российский психолог и психонанлитически ориентированный психотерапевт. Кандидат психологических наук (1993). Организатор и директор (с 1991) Инстимута имперактивеной психотерании и психоналама (Горный Алтай). Член Российского психологического общества, член Европейской ассоциации психотераневтов (1996), Межрегиональной психоаналитической ассоциации (с 1995).

Окончил физико-технический факультет Московского института электронной техники (1984) и психологический факультет Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1991).

В 1985—1989 работал научным сотрудником отделения психологии Института физико-технических проблем Академии наук СССР, где исследовал психические состояния, возникающие при действии различных стрессовых факторов, и разрабатывал методики снятия стресса и др. Проводил психотерапию с ликвидаторами последствий аварии на Чернобыльской АЭС (Припять). В 1989—1992 заведовал лабораторией психологии воздействия Всесоюзного научно-исследовательского института энергоинформационных проблем. Осуществлял научное руководство немецкими экспедициями, исследовавшими шаманские состояния сознания в Горном Алтае (1993), Туве и Хакассии (1994), Разработал психоаналитически ориентированную интерактивную психотерапию и интерактивные методики превентивного поведения в кризисных и экстремальных ситуациях. С 1993 старший научный сотрудник психологического факультета Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова. Исследовал и обосновал необходимость проведения интерактивного анализа взаимоотношений сознательного Я и неосознаваемых структур психики в измененных состояниях сознания. направленного на осознание и перестройку защитных механизмов психики. С 1997 - руководитель научно-исследовательского проекта «Личность в измененном состоянии сознания», осуществляемого при финансовой поддержке Российского гуманитарного научного фонда.

С 1993 читает курсы лекций по психоаналитически ориентированной психотерапии в различных вузах Москвы. С 1996 преподает в Институте психоанализа Академии гуманитарных исследований.

Автор ряда статей по проблемам глубинной психологии и психотерапии, психологии измененных состояний сознания, райхианскому анализу, телесно-ориентированной психотерапии и до.

В. И. Овчаренко

РУДНЕВ Владимир Иванович (1870—1951) — российский психиатр, психолог, историк. Доктор медицинских наук (1905), профессор

(1918). Заслуженный деятель науки Узбекской ССР (1945).

Родился в Новочеркасске в семье священника. С щести лет обучался в церковно-приходской школе, с девяти лет - в классической гимназии. В 1891 поступил на медицинский факультет Казанского университета. По окончании университета в 1897-1900 работал ординатором клиники нервных и душевных болезней при Киевском университете. В 1900 переехал в Одессу и стал ординатором городской психиатрической больницы. В 1905 защитил докторскую диссертацию «О дрожании при нервных и душевных болезнях». Являлся членом-учредителем Киевского психиатрического общества, действительным членом Казанского общества невропатологов и психиатров, секретарем Общества русских врачей Олессы.

Увлекался историей медицины, работал с историческими источниками в Акропольском и Национальном музеях Греции, в Египте (в Каире) изучал медицинскую литературу и мумии фараноно, в Турции исселсовал памятники византийской медицины. Совершил ознакомительные поезики в Австрию, Германию, Италию, Полыму, Швейцарию.

В 1910 переехал из Одессы в Саратов и был назначен директором местной психиатрической лечебницы. В 1914 избран приватдоцентом кафедры нервных и психических болезней, в 1918 - профессором кафедры истории и энциклопедии медицины Саратовского университета и одновременно профессором судебной психопатологии на факультете общественных наук. В 1924 переехал в Узбекистан, был избран профессором кафедры психиатрии медицинского факультета Среднеазиатского государственного университета, одновременно - профессором судебной психопатологии и профессором дефектологии на восточном факультете университета. В 1928 переехал в Баку, был избран профессором нервных и душевных болезней Азербайджанского университета. С 1932 по 1939 находился на академической пенсии, работал над переводом тудов Гиппократа. С 1939 заведовал кафедрой психиатрии Самарканідского медицинского института им. И. П. Павлова. В 1945—1950 читал в этом институте курс по истоюии медицины.

Исследовал различные проблемы психиагрии, психоанализа, психолотии, нейрофизиолотии, невропатологии, истории медицины, физиологии, философии. Придавал большое замение гармоническому синтезу философских и медицинских знаний.

Автор ряда статей по психоанализу: «Психология слепого» (1910), «Психология сновидений» (1915), «О сновидениях по Гиппократу» (1916), «Психологический анализ «Приэраков» Тургенева» (1924); по пограничным и до, проблемы.

А. Н. Крылов

РУССКОЕ ПСИХОАНАЛИТИЧЕСКОЕ ОБ-ЩЕСТВО (РПСАО) — научное, образовательное и просветительское общество российских ученых, врачей, деятелей литературы и искусства, которое, согласно его уставу, было организовано и функционировало в целях изучения, применения и развития леихоанализа, повышения квалификации кадров и распространения научных знаний о психо-

Действовало на основе утвержденного устава (30.09.1922) и отчитывалось в своей деятельности перед Главным управлением научных учреждений Народного комиссариата просвещения.

Члены-основатели РПСАО: Л. Я. Велобородов, П. П. Болокий, Г. П. Вейсберг, А. К. Воронский, М. В. Вульф, А. К. Габрический, И. И. Гливенко, И. Д. Ермаков, Ю. В. Каннабих, В. И. Неский, А. А. Сидоров, Н. Е. Успенский, С. Т. Шацкий, О. Ю. Шмидт.

Согласно уставу, непосредственное руководство РПСАО осуществлялось общим собранием (научным и распорядительным) и правлением (И. Л. Ермаков, О. Ю. Шмидт и др.). Председателями Общества были И. Д. Ермаков, М. В. Вульф и Ю. В. Каннабих, учеными секретарями — А. Р. Лурия и В. Ф. Шмидт.

Общество функционировало на базе Государетвенного психоаналитического института
и Детского дома-паборатории «Международная солидарность» (ГПАИ, название неоднократно менялось; Москва, Малая Никитская
ул., 6 и др.) Активно взаимодействовало с
учеными и организациями университетских
городов РСФСР (Петрограда, Казани, Одессы, Харькова и др.) и различными заурбежными психоаналитическими центрами, в том
числе Международной психоаналитической
ассоциаличей (МПА).

Члены Общества (Р. А. Авербух, М. В. Вульф, И. Д. Ермаков, А. Р. Лурия, Б. Д. Фридман, С. Н. Шпильрейи и др.) принимали участие в работе его секций (медицинской, педагогической и социологической), читали лекции и курсы лекций, руковощили семинарами и кружками, осуществляли научные изыскания, а также вели амбулаторный прием пациентов и практиковали психоаналитическую терапию (Р. А. Авербух, М. В. Вульф, И. Д. Ермаков, Б. Д. Фридман, С. Н. Шпильрейи).

Общество содействовало изданию серии книг «Психологическая и психоаналитическая библиотека» и публикации работ своих членов в различных отечественных и европейских психоаналитических журналах.

С августа 1925, после закрытия Государственного психоаналитического института (ГПАИ), деятельность Общества была премущественно номинальной. Ликвидировано 27.07.1930.

В целом РПСАО оказало влияние на распространение в России комплекса психоаналитических идей З. Орейда и его последователей, а также современных психологических, психиатрических, неврологических и психотерапевтических знаний.

В. И. Овчаренко

РУТКЕВИЧ Алексей Михайлович (р. 1952) — российский философ. Доктор философских наук (1993). Переводчик и комментатор работ 3. Фрейда, К. Г. Юнга, Э. Фромма и др.

Окончил философский факультет (1974) и асменительного университета им. М. В. Ломоносова. В 1977—1988 работал ассистентом и старшим преподавателем кафедры истории зарубежной философии философского факультета МГУ им. М. В. Ломоносова. В 1988—1992 научный сотрумник Института философии РАН). С 1992 — зав. сектором современной западной философии Института философии РАН. Прешел научные стажировки во Франции (1986) и Германии (1991—1992).

Член редакционной коллегии философского психоаналитического журнала «Архетип» (с 1995).

Автор книг «От Фрейда к Хайдеггеру» (1985), «Психоанализ и религия» (1987) и ряда работ по современной западной философии и различным школам психоанализа.

В. И. Овчаренко

РЫНОЧНАЯ ОРИЕНТАЦИЯ — в концепции Э. Фромма: психологическая и ценностная ориентация людей в системе рыночных отношений. Развилась и выкристаллизовалась преимущественно в современную эпоху.

Для того чтобы понять природу рыночной ориенпации, по мнению Э. Фромма, спедует экономическую функцию рынка в современном обществе рассматривать не только по аналогии с данным типом карактера, но и как основу, главное условие развития этого типа характера у современного человека.

Товарообмен — один из наиболее древних экономических механизмов. Однако традици- онный местный рынок, каким он был в эпоху его зарождения, существенным образом отличался от современного капиталистического рынка. Торговля на местном рынке давала возможность людям встречаться с целью об-

мена предметами потребления. Товаропроизводители и покупатели, составлявшие, как правило, небольшие группы людей, знакомились между собой, знали друг друга. Спрос был более или менее известен, и товаропроизводители могли производить товара ровно столько, сколько необходимо было для того, чтобы удовлетворить этот спрос.

Современный рынок, напротив, не только не представляет место встречи товаропроизовлителей и покупателей, но и харажтеризуется абстрактным и обезличенным спросом. Ориентацию характера, для которой свойственно отношение к себе и к другим людям как к товару, ценность которого определяется менвовой стоимостью, Э. Фромм и назвал рыночной ориентацией.

В наше время рыночная ориентация чрезвычайно быстро прогрессирует вместе с развитием нового рынка, «рынка личностей» феномен последних десятилетий. Чиновники и коммерсанты, администраторы и врачи, ученые, юристы и артисты - все выходят на рынок. Разумеется, их правовой статус и экономическое положение различны: одни из них свободно зарабатывают, оказывая разного рода услуги или выполняя определенные виды работ, другие ходят на службу и получают жалованье. Но все в равной степени в своем материальном благополучии зависят от тех лиц, кто нуждается в их услугах, либо от тех, у кого (на чьих предприятиях или в чьих учреждениях) они работают.

Э. Фромм показал, что рыночный принцип одинаков и для рынка товаров, и дрянка товаров, и дрянка товаров, и дрянка доном на продажу предлагаются товары, на другом — личности. Ценность в обоих случаях выступает лишь как меновая, а потребительная стоимость хотя и необходимое, но все же недостаточное условие. Разумеется, экономическая система, в основе которой дежит рыночный принцип, не могла бы функционировать эффективно, если бы люди не обладали высокими профессиональными качествами, а были бы на-

делены только приятными личными свойствами.

Даже умение подойти к больному и прекрасно оборудованный офис на Парк-авеню не принесут нью-йоркскому доктору успеха, если у него не будет необходимого минимума профессиональных знаний и навыков. Однако если мы попытаемся выяснить, каков относительный вес квалификации и личностных качеств как условий успеха, то увидим, что лишь в исключительных случаях успех преобладающим образом зависит от квалификации, а также некоторых других качеств, такик, как честность, благопристойность и прямота.

Пропорция между такими предпосылками успеха, как квалификация и личностные качества, с одной стороны, и «личностные качества, с одной стороны, и «личностные» с другой, конечно же, варьируются, однако «фактор личности» всегда играет решающую роль. Успех в большей нере зависит от того, насколько хорошо удается человеку продать себя на рынке, а это, в свою очередь, зависит от того, насколько но окажется приветливым, элегантно одетым, будет ли он «бодр», «агрессивен», «надежен», «честолюбив». Далее вжим, и за какой он семы, к каком кулубу принадлежит, знает ли нужных людей и т. п. Люди должны иметь спрос и должны уметь отвечать на него.

Современный человек ощущает себя ольномеременно и товаром, и продавном, поотолому его самоуважение зависит от условий, которые он не может контролировать. Если он добивается услежа, то осознает себя деотойной личностью, а если нет, то считает себя неудачником и даже ничтожеством. Но дело не только в самоуважении и самооценен, ен о и в самоидентификации, в ощущении своей независимости. У эрелых и продуктивных личностей учроство самоидентификации что сам человек является источником своих сил. Это самочувствие кратко можно передать словами: «Я есть то, что я из себя деларо».

При пыночой ориентации человек рассматривает свои силы и возможности как товар. отчужденный от него. Человек и его силы не составляют более елиного целого, ибо последние не принадлежат ему, поскольку теперь для него имеет значение не процесс самореализации с помощью этих сил, а всего лишь выгодная продажа их. В условиях рынка его силы становятся отчужленными, отторгнутыми от него, превращаясь в предмет использования и оценки со стороны других. Тем самым его чувство самоидентификации так же колеблется, как и чувство самоуважения. Оно зависит от той суммы ролей, которые человеку приходится играть: «Я таков, каким вы хотите меня видеть».

Норвежский драматург Г. Ибсен (1828-1906) в «Пер Гюнте» выразил это состояние так: Пер Гюнт, пытаясь найти себя, обнаруживает, что он полобен луковине, в которой много слоев, но нет сердцевины. Но человек не может жить без самоидентификации, и он вынужден самоутверждаться, опираясь на мнение о нем пругих, а не на собственные силы. Его престиж, статус, успех, факт, что его знают как такого-то и такого-то. - все это заменяет его подлинное чувство самоидентификации. Такое его положение делает человека крайне зависимым от того, как смотрят на него другие, и заставляет его играть именно ту роль, в которой он пользуется наибольшим успехом. Если я и мои силы существуем порознь, тогда, безусловно, мое Я утверждается ценой, которую мне дают другие, а не «назначаю» Я сам. Когда пренебрегают человеческой индивидуальностью, тогда отношения межлу людьми неизбежно становятся поверхностными, неглубокими: ведь люди взаимолействуют уже не как личности. а как взаимозаменяемые товары. Люди либо не позволяют себе, либо просто не в состоянии относиться друг к другу как к имеющим в себе нечто уникальное, «особенное».

Однако рынок создает своеобразный тип товарищества. Каждый включен в одну и ту же конкурентную битву, разделяет одни и те же стремления к успеху. Все встречаются с одинаковыми или аналогичными условиями рынка (по крайней мере, они так думают). Каждый хорошо представляет, что чувствует другой, поскольку вее они пребывают в одной лодке. Каждый сам по себе боится неудачи и жаждет улыбки судьбы. Никого не щалят, но или от кого и не ждут пощалы в этой боюбе.

Рыючной ориентацией, по мнению Э. Фромма, охвачена не только сфера чувать но и сфера мышления. Именно мышление обеспечивает быстроту реакции, возможность быстро овладеть ситуацией и успешно ориентироваться в ней. Существующая система образования направлена на развитие смышлености, сообразительности, рассудка, но не разума.

Рецептивная, накопительская и эксплуататорская ориентации имеют одну общую черту: каждая из ник, будучи доминирующей в качестве формы человеческих отношений, выступает специфической характерной чертой человека. Между тем рыночная ориентация не развивает каких-либо качеств, потенпиально заложенных в человеке (в противном случае мы придем к абсурдному утверждению, что «ничто» есть также черта человеческого характера).

Сокровенная природа рыночной ориентадии заключается в том, что она не направлена на развитие какого-то специфического и постоянного вида отношений. Именно чрезвызайная изменчивость этих отношений единственная постоянная черта данного типа ориентации. При рыночной ориентации у человека на каждый момент времени развиваются именно те качества, которые могут быть проданы на рынке с наибольшим успехом. То есть не какая-то постоянная, доминирующая черта в характере человека, а именно пустота, которая максимально быстро может быть заполнена любым из требуемых на данный момент качеств.

Однако это даже не черта в собственном

смысле слова, а всето лишь роль, претендующая быть качеством, чертой, быстро уступающей место другой роли, если последняя более желательна. К примеру, порой в качестве желаемой черты оказывается респектабельность. Продавшы в определенных сферах торгового бизнеса должны производить на публику впечатление своей добросоветностью, слокойствием и рассудительностью, а также респектабельностью, что было подлинным качеством многих бизнесменов XIX в.

Сегодня существует спрос на людей, которя внушают доверие, поскольку они вытавдят так, будто действительно обладают таким качеством. То, что человек продает на рынке личностей, — это его способность играть свою роль, а что за человек скрывается за его ролью, не имеет значения и никого не интересует. Да он и сам заинтересован не в том, чтобы быть действительно правдивым и искренним, а только в том, что эти качества могту дать сму на рынке.

Предпосылкой рыночной ориентации является пустота, т. е. отсутствие каких-либо определенных качеств, не подверженным изменениям, ибо любая постоянная черта характера в один прекрасный день может вступить в конфаикт с требованиями рынка. Разумеется, не все роли можно приспособить к особенностям характера человека. А тогда с ними надо распрошаться — не с ролями, конечно, а с особенностями характера. Личность с рыночной ориентацией должна быть свободна и еще раз свободна от всяких индивилуальных особенностей.

Рыночная ориентация, считал Э. Фромм, вышла не из недр культуры XVIII—XIX вы она определенно продукт нашего времени. Ведь именно в наше время упаковка, ярлык, марка стали символами не только товаров, но и людей. «Евангелие от труда» утратило свое влияние, главным стало «Евангелие от продажи». В феодальную эпоху социальная мобильность была чрезвычайно ограничена, а следовательно, и возможность реализации своих сил — не здесь, так там — была ограниченной, что явно не способствовало личному преуспеванию.

В условиях рыночной конкуренции социльная мобильность значительно возросла. Если чеговек «выполнял взятые на себя обязательства», он вполне мог преуспеть в своей карьере. Сегодня возможности индивида, в одиночку строящего свою судьбу, по сравнению с предыдущим периодом значительно сократились. Тот, кто хочет теперь преуспеть в каком-нибудь деле, должен стать членом большой организации, в которой проявится его главное качество — способность играть требуемую роль.

Деперсонализация, пустота, бессмысленность жизни, автоматизированность пувыодк росту неудовлетворенности, к потребности поиска новых, более адекватных способов жизни, а также норм, которые вели бы человека к истинно человеческим целям.

П. С. Гуревич

## C

САДИЗМ — в психоанализе: поведение человека, ориентированное на получение удовольствия путем насилия над сексуальным партнером, причинения ему физической боли и лушевного страдания.

Термин «садизм» происходит от имени французского писателя маркиза де Сада (1740—1814), автора ряда романов и сборника новелл «Преступления любяи, или Бред страстей», в которых он описывал сцены секуальной патологии. Немецкий психиатр Р. Крафт-Эбинг использовал понятие «садизм» для обозначения одной из форм сексульной перерсии (извращения).

В понимании 3. Орейда сексуальность большинства мужчин содержит примесь агесисиности. В противоположность мазохизму, характеризующемуся пассивной позицией, садили связан с активностью человека. В отмичие от женщин мужчины более склонны к насильственному преодолению сопротивления сексуального партнера. В целом садизм соответствует преувеличенному агрессивному компоненту сексуального вечения.

Рассматривая садизм, 3. Фрейд исходили из того, что история развития человечество въидетельствует о тесной связи между жесто-костью и половым алечением. Некоторые ученые объясняли полобную связь тем, что всякая боль содержит наслаждение; следовательно, и садизм как сексуальное извраще-

ние, по их мнению, основывается именно на этом.

3. Фрейд не считал подобное объяснение сексуального извращения удовлетворительным. Он полагал, что пассиеная и активная формы сексуальной деятельности не всегда выступают в чистом виде. Чаще всего они переплетаются между собой: тот, кто получает сексуальное наслаждение, причиняя боты другому, также способен испытывать наслаждение от боли, которую причиняют ему. Хотя в одном человеке активная или пассиеная позиция может быть выражена сильнее, тем не менее садист всегда является одновременно и мазохистом.

По 3. Фрейду, некоторые сексуальные изращения встречаются как противоположные пары. Садизм и мазохизм — типичный пример такой пары. Но садизм не объясияется только примесыю сарессивостии. Понимание садизма и мазохизма правильнее соотносить с противоположностью мужского и женского начал.

Исследуя инфантильную (детскую) сексуланьость, З Фрейд пришел к заключению, что садизм можно рассматривать в более широком плане, а не только в узком — как сексуальное изращение. Он показал, как у ребенка может развиваться компонент жестокости сексуального алечения. Детскому характеру, замечал он, вообще свойственна жестокость: дети отличаются особой жестокостью по отношению к животным, друг к другу. Их жестокость происходит из *впечения* к овладению

3. Фрейд считал, что жестокость преобладает в фазе сексуальной жизни, названной им претенитальной, т. е. предшествующей эрелой сексуальности, связанной с деятельностью гениталий (половых органов). В частности, он выделил садистско-анальную организацию претенитальной сексуальности, на которой влечение к овладению принимает форму жестокости. Способность к состраданию возникает у детей позднее.

Согласно психоаналитической трактовке 3. Фрейда, склонность к садизму потенциально присуща каждому человеку. Она связана с развитием ранних фаз детской сексуальности.

В. М. Лейбин

САДОМАЗОХИЗМ (нем. Sadismus-masochismes; фр. sadisme-masochisme, sado-masochisme; аrr.; sadism-masochism) — понятие, подчеркивающее симметрию и взаимодополнительность двух разновидностей извращения — садизма и мазохизма.

В работе «Три очерка по теории сексуальности» (1905) 3. Фрейд представил садизм. и мазожим как разновидности одного и того же сексуального извращения, встречающегося в той или иной форме у каждого индивида. «Садист — это всегда в то же время и мазожист, причем преобладание активной или же пассивной стороны этого извращения позволяет определить господствующую форму сексуальной активности» (3. Фрейд).

В последующих теоретических разработках 3. Фрейда содержание этих понятий дополнялось и даже видоизменялось. Так, в работе «Влечения и судьбы влечений» (1915) он писал, что садизм возникает раньше мазохизма, что он есть агрессия, направленная на другого человека и в принципе не связанная с сексуальным удовольствием; мазохизм это тот же садизм, но направленный на себя. Если садизм — проявление активности, то мазохизм — превращение активность в пассивность. Лишь в связи с мазохизмом динамика влечений приобретает сексуальный 
смысл «...чувство боли, а также другие ощущения неудовольствия вызывают сексуальное 
возбуждение, порождая приятное состояние, 
ради которого субъект готов вытерпеть даже 
неудовольствие от боли» (3. Фрейд). Поэже 
(1920) 3. Фрейд стап рассматривать мазохизм 
как свидетельство в пользу инстинкта смерти, полчеркнув, что мазохизм первичен и 
подвержен превращению в садизм.

В целом фрейдовский подход к пониманию сущности садомазохизма сводится к представлению о нем как о сексуальном феномене, связанном с первородным влечением лабидо. В его понимании даже садистские желания, не связанные внешне с сексуальностью, все равно в основе своей имеют сексуальную мотивацию, только на бессознательном уровне.

После 3. Фрейда понятие садомазохизма было наполнено более широким содержанием. Сексуальный садомазохизм был представлен лишь как малая часть той сферы, где эти явления не связаны с сексом.

Впервые такая точка зрения была высказана Шрент-Нотцингом в его понятии «алголатния» (аlgо» – боль – lagneia — желание). Алголагния делится на два типа — активитую «садизм») и пассивную («мазохизм»). Таким образом, сущность садизма сводится к желанию причинить боль независимо от наличия или отсутствия сексуальных мотивов. Впоследствии подобная установка позволила выделить в садомазохизме стержень межсубъектных отношений типа господство-подчинение.

Э. Фроми наряду с сексуальным садизмом выслагия несколько форм несексуального садизма. В работе «Анатомия человеческой деструктивности» Э. Фроми писал, что в сексуальном садизме условием получения удовольствия у мужчины является причинение боли, физических страданий, унижений партнеру (избиение, желание связать или лругим способом заставить полчиниться). Иногла садист нужлается в нанесении сильной боли партнеру, иногда удовлетворяется малой ее степенью. Часто ему бывает лостаточно салистских фантазий. При мазохизме ситуация пиаметрально противоположная: возбужление лостигается путем собственных страданий, избиения, насилия, «Несексуальное садистское поведение проявляется в том, чтобы найти беспомощное и беззащитное существо (человека или животное) и доставить ему физические страдания вплоть до лишения его жизни. Военнопленные, рабы, побежденные, враги, лети, больные (особенно умалишенные), те, кто сидят в тюрьмах, беззащитные, цветные, собаки - все они предметы физического сализма...» (Э. Фромм).

Одним из широкораспространенных провлений несексуального садизма является жестокое обращение с детьми, животными. Особое место занимает такой вид садизма, как душевная жестокость, желание унизить человека, обидеть психически (сповом, взглядом). Причем психический садизм, как правило, маскируется: улыбочка, намек, безобидный вопрос — все это служит для того, чтобы унизить человека, привести его в состояние замещательства. Особый для садиста эффект достигается в том случае, если унижение происходит при свидетелях.

При всем разнообразии проявлений сущность садизма одна — неограниченная, абсолютная жажда васети над живым существом. Для садистского характера все живое должно находитсья под контролем, превращаться в объекты обладания; для него важно, чтобы жертва была живой, так как он считает себя хозинюм жизни.

Садистский характер не терпит инчего нового, нетрадиционного, поскольку оно вызывает в нем чувство страха, подозрительности. Трусость и готовность подчиниться и в то же время стремление заглушить эти качества приобретением властии над людьми — важнейшие элементы синдрома садизма. Садизм есть превращение немощи в иллюзию всемогущества, это — религия духовных уродов (Э. Фромм).

Потребность в подчинении, жажда подчинения — такова оборотная сторона *садизма*, проистекающая от *мазохизма*.

При мазохистском извращении человек способен испытывать половое возбуждение, когда его партнер причиняет ему боль. Однако это — не единственная форма мазохистских извращений. Часто возбуждение и удовлетворение достигаются состоянием собственной физической слабости. Бывает, что мазохист довольствуется лишь моральной слабостью: ему нужно, чтобы объект его любви относился к нему, как к малому ребенку, или чтобы унижали и оскорблял его.

Мазохизм как сексуальное извращение и поти своей они — одно и то же явление, в основе которого лежит изначальное стремление человека избавиться от невыносимого чувства одиночества. Испуганный человек ищет когонибудь, с кем он мог бы связать свою жизнь, он не может быть самим собой и пытается обрести уверенность, избавившись от собственного Я. Им движет стремление расгвориться в другом: отрекаясь от собственной индивидуальности, свободы, он приобретает уверенность в своей причастности к силе и ведичию того, кому покулоняется.

Взаимоотношения, основанные на мазокитетской любеи, по сути своей являются идолопоклонством. Они могут выражаться в эротической привизанности к Богу, судьбе, главе государства, музыке, болезни и, конечно, к конкретному человеку. В последнем случае мазохистское отношение может сочетаться с физическим влечением, и тогда человек покоряется не только душой, но и телом. Он отрекается от своей целостности и индивидуальности, становясь орудием в чужих ружах, перестает самостоятельно решать свои жизненные проблемы.

Неуверенный в себе, подавленный тревогой и чувством собственного бессилия, человек ищет защиту в мазохистских привязанностях, но эти поиски заканчиваются неудачей, так как проявление собственного Я необратимо, и человек, как бы он этого ни хотел, не может слиться до конца в одно целое с тем, к кому «прилепился». Между ними всегда существуют и будут существовать непримиримые противоречия, «Садизм и мазохизм - два различных аспекта одной и той же ситуации - ощущения экзистенциальной и витальной потенции. Как салист, так и мазохист нуждаются в другом существе, которое может... их «дополнить». Салист дополняет сам себя при помощи другого существа, мазохист сам себя делает дополнением другого...» (Э. Фромм).

В чистом виде садистский и мазохистский характеры встречаются крайне редко. Они — две стороны одной медали, поэтому точнее говорить не отдельно о садизме и о мазохизме, а с одомазохизме как сложном симбиозе страстной природы человека.

Корни садомазохизма лежат в специфических условиях общественной жизни. Садизм может исчезнуть тогда, считал Э. Фромм, когда будет устранена возможность господства одного класса над другим, одной группы людей над другой, относящейся к расовому, религиозному или сексуальному меньшинству.

Индивилуальными факторами, способструющими развитию садомаэхизма, являются те обстоятельства, которые ведут к появлению у ребенка или взрослого ощущения пустоты и беспомощности. К таким обстоятельствам относится, например, все, что вызывает стирах (авторитарное наказание). Иначе говоря, особый вид наказания, который не имеет строго фиксированной формы и не связан с тем или иным проступком, а произвольно выбирается по усмотрению власть имущего.

Другое обстоятельство может быть связа-

но с ситуацией душевного опустошения, обницания. Если ребенок не получает положительных стимулов, живет в безрадостной атмосфере черствости и душевной глукоты, то он внутренне «замерзает», в его душе поселялотся отчаяние и чувство полного бессилия. Это не обязательно ведет к развитию садомазожистских наклонностей, однако служит одной из главных причин, способствующих их появлению и развитию.

Л. А. Бессонова

САМОАНАЛИЗ — изучение человеком самого себя; стремление познать свой внутренний мир; попытка проникнуть в глубины своей собственной психики

Всегда считалось, что для лучшего понимания других людей прежде всего необходимо познать себя. Не случайно изречение «Познай самого себя» уходит своими корнями в лубь человеческой истории. Оно было высечено на фронтоне Дельфийского храма и являлось важной составной частью древнегреческой философии человека.

Самовнализ был одним из источников возникновения психоанализа. В середине 90-х годов XIX в. 3. Фрейд уделил самовнализу значительное внимание. Он обратился к изучению собственных сновиемый, стап присматриваться к своему психическому состоянию и в результате нашел в себе нечто такое, что сам назвал неврозом, незначительной истерией. Затем стал заниматься собой, как врач занимается с больным.

В 1897 в письмах к другу, берлинскому врачу В. Флиссу, З. Фрейд неоднократно писал о том, что сам является для себя наиболее важным пациентом. В то время он рассматривал самоанализ как метод, дающий ценные сведения о самом себе. В частности, в одном из писем он подчерхивал, что ето самоанализ является действительно очень важным и многообещающим.

Первая фундаментальная работа З. Фрейда «Толкование сновидений» (1900), знаменовавшая собой рождение психоанализа, содержала богатый материал его самоанализа. По его собственному признанию, часть самоанализа была связана с реакцией на смерть отца. В этой работе 3. Фрейд привел более 40 своих смешбений и дал их интерпретацию, что было наглядной иллюстрацией его самоанализа.

3. Фрейд считал, что самоамалия, включающий интерпретацию собственных сновидений, может оказаться полезным и необходимым для человека с нормальной психикой. Более того, он подчеркивал: для того чтобы стать психоаналитиком, необходимо начинать с анализа своих, а не чужих сновидений.

Поднее З. Фрейд прервал собственный анализ и занялся психоаналитическим изучением и лечением нервнобольных. Отдавая должное исследованию своего внутреннего мира, воспоминаний детства, сиовидений и фантазий, он в то же время признал, что настоящий самоаналы в действительности неозможен. Получение объективных знаний о самом себе связано со значительными трудностями. Здесь требуется не только самоаналы, но и анализ со стороны другого человека — опытного психоаналитика.

По убеждению 3. Фрейда, каждый психонаплитик имеет свои специфические комплексы и сопротиваемия. В психоаналитической практике успех лечения зависит от того, насколько психоаналитик продвинулся вперед в исследовании и понимании собственного бесознательность с самоанализа и продолжать его в процессе работы с пациентами. Вместе с тем 3. Фрейд считал, что самоанализ не должен подменять собой психоанализ, как таковой.

В отличие от 3. Фрейда, считавшего, что настоящий самонализ невозможен, некоторые психоаналитики придерживатись иного мнения. Так, немецко-американский психоаналитик К. Хории (1885—1952) полагала, что ни с теоретической, ни с практической точек эрения нет никаких достаточных причин, делающих самознализ невозможным. Пациенты могут осуществлять самознализ во время длительных перерывов в лечении, связанных с каникулами, командировками и другими обстоятельствами жизни. Они могут продолжать его и в случае преждевременного завершения курса психоаналитического лечения.

Как и 3. Фрейд, К. Хорни осознавала трудности самоанализа и не исключала возможности того, что самоанализ способен усилить неадпоровую склонность к есамокопанию». Более того, К. Хорни признавала нетативные моменты самоанализа, если его понимать как самоцель, — тогда он подменяется самообвинениями и размышлениями о конце жизни. Но вместе с тем она подчеркивала, что самоанализ может быть плодотворным, если он помогает человеку раскрыть его творческие дарования и силы, стать лучше в нравственном отношении и духоврю богаче.

К. Хории выдвинула идею конструктивного самоанализа, который следует осуществлять как этизодически, так и систематически. Попытки такого самоанализа могут дать 
человеку возможность более полной самореализации, раскрытия его внутреннего потенциала. Однако, несмотря на то что многие 
люди могут с пользой анализировать себя, 
процесс самоанализа, по мнению К. Хории, 
никогда нельзя считать завершенным, покосмъку нельзя считать завершенным, покосмъку нельзя считать завершенным процесс 
развития человека в какой-то момент его 
жизни, — человек постоянно меняется под 
втиянием самых разных обстоятелься обстоятелься

В. М. Лейбин

САМОСТЬ — термин, использующийся в философской и психологической литературе для характеристики целостности человека. В словаре В. И. Даля «самосты» означает «подлинность, одноличность».

Некоторые авторы не проводят различия между Я и самостью. В концепции К. Г. Юнга, уделившего особое внимание проблеме самости, одно не сводится к другому. Самость

имеет столько общего с Я, сколько Солнце с Землей. Самосты ет тождественна Я. Если в класскуческом психонализе З. Фрейа Я — это центр сознания, а Оно — сосредоточение бессознательного, то в аналитической психологии К. Г. Юнга самосты представляет собой единство сознательного и бессознательного.

Согласно К. Г. Юнгу, самость можно охарактеризовать как своего рода компенсацию а конфанкт между внутренним и внешним. Самость — это центральный архетип (изначальный образ) личности, вокруг которого концентрируются все психические свойства человека.

Данный термин был выбран К. Г. Юнею под влиянием древнеиндийской философии Упанициад, акцентировавшей внимание на целостности личности. Архепил самости вызмаля им через различные символы. Главный из них — мандала, т. е. архетипичный образ, существование которого прослеживается на протяжения многих столетий и даже тысячелетий. Его изображали в форме магического круга, олищетворяющего собой древнеиндийское представление о сосредоточении всего сущего. Он означал целостность человека или возникновение в нем божественного начала.

В понимании К. Г. Юнга самость есть точка нового равновесия, которая, в силу своего положения между сознанием и бессо-знательным, предопределяет жизнедеятельность человека. Она связана с достижением целостности и единства личности. В этом смысле самосты сродни процессу индиеидуации — самостановления, самоосуществления человека. Она является целью хизни.

Для К. Г. Юнеа самость — это психическая тотальность. Ее можно приравнять к древнеиндийскому понятию «атман» или древнекитайскому понятию «дао». Самость не что инее, как психологическое понятие, выражающее сущность человека. Все начала его душевной жизин начинаются в этой точке. Высшие и постедние цели сворятся к ней. Самость, являясь высшей точкой духовного развития человека, представляет собой тот общевначимый идела, который гранчит с понятием «бог». В концепции К. Г. Юнга «самость» и «бог» выступают как тождественные понятия. Не случайтю, описывая самость, он замечал, что она в равной степени может быть названа «Богом внутри насъим «сосуром для милости Божией». Но К. Г. Юнг вовсе не имел в виду обожествление человека или разжалование Бога, у него речь— о некоем парадоксе, а именно о том неустранимом парадоксе, когда человек пытается охарактеризовать то, что превосходит возможности его разума.

Таким образом, самость в трактовке К. Г. Юнга — это совершенное выражение того, как складывается судьба не только отдельного человека, но и всех людей, когда они дополняют друг друга до целостного образа. Сама по себе идея самости, по словам К. Г. Юнга, может быть психологически оправданна, но не может быть доказана научно.

В. М. Лейбин

Самость — в аналитической психологии К.Г. Юнеа: архетип, являющий собой центр суммативной целостности сознательного и бессоэнательного психического бытия. Символизируется окружностью и др. фигурами и образами.

Понятие («самость») введено в оборот К. Г. Юнгом, но ни в его работах, ни в трудах его последователей оно не имело однозначного определения.

Порой интерпретируется как исходное состояние интегрированного организма, образ сверхординарного объединяющего принципа, архетипическое стремление к координации напражения противоположностей, архетипический образ человеческого потенциала и единства личности как целого, как суммативность дичности и т. д.

В. И. Овчаренко

САМОСУБЛИМИРОВАНИЕ СЕКСУАЛЬ-НОСТИ — по Г. Маркузе: потенциальная способность сексуальности к созданию, при соответствующих условиях, высокоцивилизованных человеческих отношений, свободных от репрессивной формы организации, налагаемой на сексуальность цивилизацией.

Согласно Г. Маркузе, самосублимирование сексуальности предполагает преодоление институциональных пределов принципа производительности и, следовательно, регресс истинктов человека и исторический прогресс.

В. И. Овчаренко

СВЕРХ-Я — понятие, использованное в классическом психоанализе для обозначения играющей важную роль в жизни человека части. сферы или инстанции психики.

Впервые понятие «Сеерх-Я» было использа учейдам в работе «Я и Оно» (1923).
Этим термином он назвал такую инстанцию в
структуре Я, которая как бы отделилась от Я
и выполняет роль наблюдателя за ним, став
вполне самостоятельной. Одной из ее функций является совесть; другой — самонаблюдение. Сеерх-Я предъявляет строгие требования к Я: Оно как бы ругает, унижает, исглазает
Я, которое боится строгих наказаний. Стало
быть, Сеерх-Я представляет собой требования
морали.

Исследуя Сверх-Я, З. Фрейд показал, что эта инстанция олицетворяет собой авторитет родителей: оно точно так же наблюдает за Я, руководит им и утрожает ему, как это делают родители в отношении ребенка. Со-

гласно З. Фрейду, Сверх-Я тесно связано с Эдиповым комплексом: оно окончательно оформляется у ребенка после прохождения стадии этого комплекса на основе эмоциональных отношений между ребенком и его родителями, т. е. тех отношений, которые карактеризуются амбивалентивостною (двойственностью), включающей в себя чувства любви и ненавистии, привязанности и страха. Формирование Сверх-Я происходит по мере изживания Эдипова комплекса.

Наряду с совестью и самонаблюдением 3. Фрейд наделяет Серх-Я еще одной функцией: Севрх-Я — носитель идеала-Я. Я соизмеряет себя с этим идеалом, стремится к нему, пытается достичь совершенства, а сам идеал является отражением ранних представлений ребенка о родителях, которыми он восхищаяся.

Согласно 3. Фрейду, Сеерх-Я ребенка обладает той особенностью, что строится не по примеру родителей, а по родительскому Сеерх-Я. Оно несет в себе традиции расы и народа, включает ценности поколений. В нем продожжает жить прошлое.

Проволя аналогию между индивидуальным и культурным развитием, 3. Фрейд выдвинул предположение, что у общества, как и у человека, тоже формируется некое Сеерх-Я. Сеерх-Я общества оказывает влияние на развитие культуры. В свою очередь Сеерх-Я культуры формирует собственные идеалы и выдвигает требования, находящие свое отражение в этике.

Изучение и терапия неврозов привели 3. Фрейда к выводу, что индивидуальное Ceeрx- $\mathcal{R}$  содержит такие суровые заповеди и строгие запреты, которые делают  $\mathcal{R}$  несчастным. Не выдерживая тирании Ceepx- $\mathcal{R}$ , несчастное  $\mathcal{R}$  спасается efeceneom efections образования и целей терапии состоит в том, чтобы снизить уровень притязаний Ceepx- $\mathcal{R}$  по отношению к  $\mathcal{R}$ 

Сходная ситуация, по мнению 3. Фрейда, имеет место и в культуре. Культурное Сверх-Я

предъявляет слишком большие требования к людям: оно отдает приказы, не заботясь о том, насколько они выполнимы. Так. культурная заповедь «возлюби ближнего» на деле оказывается неисполнимой. (Несмотря на эту заповедь, религиозные распри являлись постоянным спутником истории развития человечества.) Она, полагает З. Фрейд, способствует агрессивности и является примером непсихологической действенности культурного Сверх-Я. Но если это так, то не должны ли мы признать многие культуры невротическими? Поставив этот вопрос, З. Фрейд не дал развернутого ответа на него. Однако, рассматривая роль Сверх-Я в культурном развитии, он выразил належду на то, что кто-нибудь все-таки решится на изучение патологии культурных сообществ.

В. М. Лейбин

СВОБОДНЫЕ АССОЦИАЦИИ — высказывания, основанные не на размышлении человка, а на самопроизвольном изложении всего того, что приходит ему в голову по поводу какого-то слова, числа, образа, сюжета, представления, сновидения и т. д. Метод соободных ассоциаций лежит в основе классического психоанализа. По признанию 3. Фрейда, отказ от гипноза и замена ето новой техникой — методом свободных ассоциаций — послужили толчком к становлению и развитию психоанализа.

Идея необходимости свободного, произвольного изложения мыслей была высказана до З. Фрейда немецким писателем и публицистом Л. Берне. В статье «Как стать оригинальным писателем в три дня» (1823) он предлагал начинающим авторам записывать на бумагу все, что приходит им в головых Когда один из психоаналитиков обратил внимание З. Фрейда на эту статью, то тот удивился сходству между идеями Л. Берне и методом соободных ассоциаций. Позднее он признался, что в 14 лет получил в подарок томик сочинений этого писателя.

Заменив гипноз методом свободных ассоциаций, 3. Фрейд исходил из того, что от бодрствующего пациенты можно узнать нечто существенное, о чем он даже не догадывается. Часто пациент утвержалает, что, рассказав врачу о себе, он ничего больше добавить не может. Психоаналитик же уверяет пациента, что он многое знает и ему только следует говорить буквально обо всем, пришедшем ему в голову.

Плобая ассоциация по тому или иному поводу представляет интерес. Любое пришедшее на ум воспоминание важно для установления связей между протекающими в психике процессами и пониманием причин возникновения заболевания. Отсюда основное правило психоанализа: пациент должен своодно высказывать все свои мысли, исключая какую-либо сосредоточенность на них и не встречая в ответ критики их. Говорить все, подчеркива 3. Фрейд, это значит лействительно говорить все, ничего не замалчивая и не утаивая как от психоаналитика, так и от самото себя.

С точки зрения З. Фрейда, первая случайно пришедшая в голову пациента мысль содержит в себе если не все, то многое из того, что необходимо для раскрытия его бессознательной деятельности. Мысль не является случайной: она всегда есть результат внутреннего сосредоточения и подчинения определенному ходу мыслей.

Так, однажды 3. Фрейд попіросил проходившего у него курс лечения молодого человека назвать первоє пришедшеє ему на ум женскоє ими. Молодой человек назвал имя жльбинь, хотя был знаком со мнотими девушками с друтким именами. Волее того, вызенилось, что он не знал ни одной девушки с таким именем. Почему же он воспроизвел вслух именно это имя? Насколько оно было случайным? Оказалось, что во время лечения 3. Фрейд в шутку- назвал своего пациента «Альбино», так как у него был необычайно сеглый цвет волос. Поскольку в тот период сеглый цвет волос. Поскольку в тот период сеглый цвет волос. Поскольку в тот период сеглый цвет волос. Поскольку в тот период

он со своим пациентом занимался выяснением вопроса о женском начале в конституции молодого человека, то последний непроизвольно назвал имя Альбины. Это было связано с тем, что в то время пациент был для себя самой интересной женщиной на свете, т. е. Альбиной. Таким образом, возникшая у него сеободная ассоциация не была случайной — она вытекала из той внутренней настроенности, которая имела место у пациента в процессе психованалитического сеанса.

По мнению 3. Фрейда, в сеободных ассоциациях обнаруживается тесная связь между прошлым и настоящим. Случайно пришедшая в голову мысль может иметь прямое отношение к какому-то забытому представлению. Правла, в неихиже пациента работает так называемый механизм сопротивления, препотствующий воспоминаниям и переводу вытесненного бессознательного в сознание. Поэтому в произволыю высказанной пациентом мысли часто нет прямого сходства с тем, что крыто в бессознательном. Тем не менее в этой мысли содержится намек на нечто такое, что является чрезвычайно важным для выявления истинных причин заболевания.

Во время психоаналитического сеанса пациент может утверждать, что ему ничто не приходит на ум и у него нет никаких ассоциаций по поводу какого-то слова или образа. З. Фрейд считал, что такое просто невозможно, что на самом деле не существует подобного отказа со стороны мыслей. В действительности у пациента начинает работать внутренний механизм сопротивления в форме критики, сомнения в ценности пришедшей в голову ассоциации. Психоаналитик призывает пациента не критиковать свои мысли. Материал, который представляется пациенту не заслуживающим внимания и отбрасывается как ненужный, сомнительный или вызывающий отвращение, стыд, как раз и является наиболее ценным для психоаналитика. По словам З. Фрейда, именно этот материал из мыслей пациента представляет собой для

психоаналитика руду, из которой с помощью искусства *толкования* можно извлечь драгоценный металл.

Метод свободных ассоциаций З. Фрейд использовал при изучении симптомов психических заболеваний, сновидений и ошибочных действий. Этот метод широко используется и в современном психоднализе.

В. М. Лейбин

СВЯДОЩ Абрам Монсеевич (р. 1914) — российский психиатр, психотерапевт и сексопатолог. Доктор медицинских наук (1954), профессор (1956).

Окончил 1-й Ленинградский медицинский институт им. И. П. Павлова (1937). В 1937—1939 работал врачом в психиатрической больнице им. Фореля в Ленинграде. В 1940 защитил кандидатскую диссертацию «Восприятие речи во время естественного сна». В 1940-1948 ст. науч. сотрудник Института мозга им. В. М. Бехтерева (в отделе психиатрии проф. В. П. Осипова). В 1941 военный врач. В 1942-1943 ассистент кафедры психиатрии 2-го Московского медицинского института (в Омске). В 1943-1945 врач полка, медсанбата, полевого эвакогоспиталя и психиатр 33-й армии. В 1948-1950 ст. науч. сотрудник психиатрической клиники Научно-исследовательского Психоневрологического института им. В. М. Бехтерева (Ленинград). В 1950-1953 психиатр психоневрологического лиспансера в Ленинграде. В 1954-1967 заведовал кафедрой психиатрии Карагандинского медицинского института. В 1967-1982 профессор кафедры биомедицинской кибернетики Северо-Западного политехнического института и консультант 3-й психиатрической больницы им. И. И. Скворцова-Степанова (Ленинград). С 1972 руководитель Ленинградского (ныне -Санкт-Петербургского) сексологического центра и консультации по вопросам семейной жизни. Исследовал проблемы клиники психических заболеваний, неврозов, психотерапии, сексопатологии и др. Создал верификационную концепцию внушения, информационную теорию неврозов и психотерапии, методику угашения условной связи и методику аутогенной тренировки (совм. с А. С. Ромен).

Автор книг «Неврозы и их лечение» (1959), «Неврозы» (1982), «Женская сексопатология» (1974) и более 100 статей по проблемам психиатрии, психотерапии, сексопатологии и лр.

В. И. Овчаренко

СГУЩЕНИЕ — в психоанализе 3. Фрейдаг процесс, механизм и способ функционирования психоки, обеспечивающие сжатие и сокращение различных информационных и энергетических потоков и цепей, их суммащию и воспроизведение в такой концентрированной или элементарной форме, когда за каждым явным проявлением их таятся скрытке значения.

По З. Фрейду, сгущение проявляется и выражается в различных образованиях бессознательного: в симптомах, в повествовании (поскольку явный рассказ о чем-либо являет собой лишь краткое воспроизведение более обширного содержания), в остротах и шутках, созлании неологизмов и забывании слов, ошибочных действиях, фантомных (призрачных) образах, сновидениях и т. д. Согласно психоаналитическому пониманию, особенно определенно и ярко действие и результат сгушения проявляются в сновидениях. Именно поэтому наиболее основательно сгущение исследовалось З. Фрейдом на материале сновидений - оно рассматривалось как первый результат работы сновидения, заключающийся в том, что явное сновидение по своему содержанию короче, чем скрытное, т. е. представляет собой своего рода его сокращенный перевод. 3. Фрейд интерпретировал сгущение как процесс образования новых единиц сновидения и их сжатия при наличии точек соприкосновения. В процессе сгущения, по З. Фрейду: 1) определенные скрытые элементы опускаются вообще: 2) в явное содержание сновидения переходит только часть некоторых комплексов и компонентов скрытого сновидения; 3) скрытые элементы, имеющие что-то общее, в явном сновидении соединяются, сливаются в олно целов.

В. И. Овчаренко

СЕКСУЛІБНАЯ РЕВОЛЮЦИЯ (от авт. вехиз – пол и фр. révolution — переворот) процесс и результат коренных изменений в сексуальной жизни общества, характеризующихся существенными преобразованиями сексуальных ценностей, ориентаций, норм, санкций и сексуальных отношений, которые совобождают подавленную, репрессированную сексуальность и раскрепощают личность и общества.

Понятие и концепция «сексуальная революция» были созданы и разработаны В. Райхом и в наиболее целостной форме изложены им в книге «Сексуальная революция» (1936).

Считая, что физическое и психическое здоровье человека детерминируется главным образом существованием и разрядкой сексуальной энергии, В. Райх утверждал, что в конечном счете здоровье и поведение человека в норме и патологии целиком зависят от его сексуальности и способности испытывать оргазм. Однако, по В. Райху, в современном обществе (и государстве) существует и действует система сексуальной репрессивности, которая использует семью, политику и культуру в целях подавления сексуальности и свободы человека. В результате сексуального подавлепроисходит массовая невротизация людей и формируется консервативный тип характера, ориентированный на слепое подчинение и поддержку диктатур. Настаивая на несомненной связи сексуальной и социальной свободы. В. Райх подчеркивал, что в современном обществе традиционный конфликт между инстинктом и моралью эксплуатируется властными структурами, в силу чего он значительно усиливается из-за наличия заведомо избыточных сексуальных запретов, принудительного и репрессивного характера современной морали, неспособности людей совместить сексуальное удовлетворение с успехами в работе, длительного наличия монотамии как единственной официальной формы сексуальности, распространенности предубеждений относительно патологического характера детской и юношеской сексуальности и др. факторов.

Согласно В. Райху, сексуальная революция призвана освободить людей от подавленной и подавляемой сексуальности и раскрепостить их. Она является атрибутом реформистского и революционного процесса, естественной предпосыткой и основой «подлинно человеческой революции», необходимой для установления «демократии груда» и освобождения человека от оков ханжеской буржуазной морали и идеологии, социального и экономического утнетения.

В. Райх считал, что сексуальная революция должна дать соответствующее сексуальное образование всем людям (особенно молодежи) и привести их к естественному счастью в мобеи. В социально-политическом плане сексуальная революция была призвана инициировать социальную революцию, подорвать и уничтожить авторитарный буржуазыный строй.

Согласно программе В. Райха, в грядущем новом обществе одну из главных ролей должны будут исполнять чиновники-сексологи различных рангов, направляемые единым сексологическим центром.

Идеи сексуальной рееолюции и попытки их реализации оказали определенное влияние на сексологию, психологию, социологию, философию, политику, мораль общества, на искусство, средства массовой информации и сексуальную практику нашего времени. Признаки сексуальной рееолюции наблюдаются в жизни современного российского общества.

В. И. Овчаренко

Сексуальная революция — радикальный сдвиг в сексуальной практике людей, в корне меняющей представления о том, как могут складываться отношения между мужчиной и женщиной. На подготовку сексуальной революции, произошедшей в западном мире во 2-й половине XX столетия, ее ход и результаты существенно повлияло открытие З. Фрейда, согласно которому человек - единственное на свете существо, половые вожделения которого могут реализовываться фиктивно, галлюцинаторно. Иначе говоря, оргазм можно испытать не только в результате близости, но и от созерцания картинки. Пресса и телевидение, создатели рекламы стали лихорадочно обслуживать и использовать сексуальные фантазии людей.

Половые асечения человека безграничны. Подеознание эротично. Фантазия как пусковой механизм только и ждет какого-нибудь знака, чтобы дать волю воображению. Один специалист по рекламе сказал однажды, что женщины платят за крем во много раз дороже, чем за мыло, потому что мыло сулит им только чистоту, а крем — красоту. Хотя, судя, например, по эротизированной рекламе мыла «Сорти», производители и тут не отстают.

Женская шубка — не только одежда, но еще и повод для сексуальных химер, особенно если мех скрывает голое женское тело. Стоит сбросить экзотическое одеяние, и первозданные предести явят себя во всей своей пленительности. Как тут не купить шубку?

«Люди стращно преданы своей марке сигарет, но даже при специальных испытаниях не могут отличить ее от других. Они курят целиком ее образ». Такой вывод сделали авторы одного американского исследования 60-х годов рекламы. Стало быть, задача рекламы заключается в том, чтобы соединить сигарету с образом мужественного и страстного мужчины. Американский психолог Д. Огилви, рекламируя мужские рубащки, создал образ усатого человека с черной повязкой на глазах. Этот символ повторялся множество раз в рекламах фирмы даже без текста и имел потрясающий успех.

Сексуальные мотивы использовались в рекламе практически задолго до появления психоанализа, но учение З. Фрейда побулило рекламодателей иначе посмотреть на них. В холе исследований было обнаружено, что, к примеру, многие косметические товары оставались на туалетных столиках женшин неиспользованными, а то и вовсе не начатыми, Женщины были разочарованы в том, что приобретенные ими средства не помогли им постичь желанной цели, рали которой они прибегали к использованию косметики. Этот эффект получил у психологов название «мертвый энтузиазм». И тогда творцы рекламы решили обратиться к ломинирующей роли врожденной сексуальности.

В середине нашего столетия появилось 250 новых марок парфюмерных и косметических изделий, но их нельзя было рекламировать по-старому, так как грубо вмонтированный в рекламу сексуальный мотив уже не оказывал желаемого воздействия на покупателей. Исследователи пришли к убеждению, то надо сделать акцент на поэзин и женском капризе. Так в рекламе появились сюжеты романтической любеи, поэтического воздыхания.

В то же время реклама некоторых предметов женского туалета стала приобретать более откровенный сексуальный характер. Широкую известность получила реклама бюсттальтеров с изображением женщины в одной этой принадлежности ее туалета, бродящей среди толпы нормально одетых людей. Надпись гласила: «Мне нравится, что в новом бюстгальтере я остановила уличное движение».

Психологи выявили интересные вазимовязи, в частности, Макмарра установил, что авторучки — символ мужского тела, а Дихтер обнаружил, что автомашина — символ любовницы; Нильсон, наблюдая болельщиков спортивной борьбы, пришел к заключению, что женщин среди них вдвое больше, чем мужчин, и что у подавляющего большинства из них развиты садистские и мазохистские переживания. Это ли не стимул для рекламы! В 50-х годах психоаналитики выяснили, что мужчины и женщины тех лет стремились со-хранить отличительные черты своето пола. Соответственно и реклама товаров делала в одних случаях ударение на мужественности, в других — на женственности.

В рекламе женского белья большую роль сыграл нарииссизм. Напомним: Нарцисс персонаж греческой мифологии, прекрасный юноша, сын речного бога Кефиса. Он отверг любовь нимфы Эхо, за что был наказан Афролитой весьма своеобразным способом: Нарцисс влюбился в собственное изображение в воле (отсюла выражение - «самовлюбленный нарцисс») и умер от неразделенной страсти. Боги превратили его в цветок. Полсознательное самовосхишение и есть напииссизм. Это явление сыграло большую роль в рекламе. В частности, в ней стали показывать даму в белье, любующуюся собственным отражением в зеркале, - продажи женского белья рекордно увеличились!

Другой товар, сигара, - символ мужественности. Молодой отец угощает вас с рекламы сигарой и этим символическим жестом как бы сообщает, что у него родился ребенок. Мужчина просит у дамы закурить сигару, и она распенивает это как знак не только воспитанности, но и мужественности. Придя к выводу, что женщинам нравится, когда мужчины курят, психоаналитики стали советовать владельнам магазинов предлагать женщинам купить сигары в качестве подарка мужьям, что тоже имело огромный успех. Правда, сейчас на Западе широко и виртуозно рекламируется злоровый образ жизни, и этот пример для него несколько неактуален, но полобные рекламные причуды еще недавно появлялись и в нашей стране.

Немецкие психологи провели своеобразный эксперимент. Они собрали большую группу мужчин и предложили им нарисовать обнаженную женщину. Многие из приглашенных отказались выполнить это задание, обвинив руководителей лаборатории в безнравственности. Другие, напротив, с удовольствием взялись за дело, да еще снабдили свои рисунки непристойными подписями. Это еще раз убедило исследователей в том, что подсонание пропитано эротическими переживаниями. Ведь в самом-то задании ничего скандального не было. Просто исследователи энали, как легко вызвать у человека сексуальные фантазии.

Как тут не вспомнить старый анекдот, когда врач-психолог рисовал пациенту схиж комнаты с кроватью, а тому мерещилось, что на ней лежит обнаженная женщина. Тут, конечно, проявилось уже некогорое отклонение психики, хотя каждый видит то, что хочет. И это умело используется в рекламе товаров.

П. С. Гуревич

Сексуальная революция — этим термином обозначают совокупность происходящих ныне существенных изменений ценностей и норм полового поведения человека, его либерализацию и раскрепощение, утлубление процесса эротизации человеческой культуры в целом. Можно выделить такие характерные черты сексуальной революции, как терпимое отношение к добрачному и групповому сексу, стремление женщины к равному сексуальному партнерству с мужчиной, значительно возросшая сексуальная раскованность полов, что резко сужает сферу запретного. Гомосексуальные отношения, считавшиеся ранее нежелательными, перестают расцениваться в общественном мнении как табуируемые и нелегитимные.

Сексуальная революция расширила рамки сексуальных переживаний человека, речевой пристойности, сняла или ослабила многие твор (например, запреты на показ голого тела, на гомосексуальные контакты). Вследствие акселерации (ускоренного полового созревания) наблюдается раннее пробуждение сексулыных интересов у молодежи, более разнообразной становится техника полового акта.

Снятие многочисленных запретов, либерализация половой морали, тиражируемые в широких масштабах порнографическая литература, порновидеофильмы, рост коммерческого эротизма ведут к утрате остроты сексуальных переживаний современного человека. Секс приобретает значение своеобразного вида спорта («голы, очки, секунды...») или гигиенической процедуры типа чистки зубов, душа, обливания холодной водой. Процессы, которые принято называть сексуальной революцией, ведут не только к раскрепощению человека, но и к дегуманизации отношений между полами, к сексуальному отчуждению. Любовные переживания лишаются подлинного человеческого тепла и интимности. Это хорошо понимал З. Фрейд, который предупреждал, что «психическая ценность любовной потребности понижается тотчас же, как только удовлетворение становится слишком доступным. Чтобы увеличить возбуждение либидо, необходимо препятствие; и там, где естественные сопротивления удовлетворению оказываются недостаточными, там люди всех времен создавали условные препятствия, чтобы быть в состоянии наслаждаться любо-RI-IO®

CEK

3. Фрейд не был сторонником идей сексуальной революции, он решительно возражал против насаждения в обществе неограниченной сексуальной свободы, считал ее вредной и опасной имлозией. Подважение инвылизацией сексуальных вечений вызывает неврозы, но их полное раскрепощение означало бы всеобщую анархию и гибель культуры.

В постфрейдовский период о проблемах сексуальной революции размышляли многие теоретики и реформаторы психоанализа. В частности, Г. Маркузе связывал се с необходимостью сокращения объема инстинктивной энергии либидь, которая затрачивается в сфере отчужденного труда. Такое сокращение должно привести к «новой чувственности», стетической игре, свободному Эросу. Н. Браун видел смысл сексуальной революции

в пиквилании жинстинкта смерти» и необхолимости освобожления тела человека от оков разума. По мнению В. Райха, сексуальная революция освобожлает летей от сексуальной тирании родителей, ведет к исчезновению неврозов, преступности, мололежной эротической субкультуры (порнография, нецензурные выражения, мастурбация и др.). Но какой бы различный смысл ни вклалывали теоретики психоанализа в термин «сексуальная певолюция», все они единолушны в том, что для достижения подлинной эмансипации человека, его своболы нелостаточно одной только экономической, социально-политической революции, нужна еще революция сексуальная, освобождающая подавленную всякого рола условностями и запретами сексуальность, раскрепощающая отдельную личность и общество в целом.

Сексуальная революция остро поставила перад современным обществом проблемы нежелательных беременностей и абортов, роста 
добранного секса и разволов, широкого распространения порнобизнеса, венерических 
заболеваний и СПИДа. Она значительно расширила индивидуальную свободу человека в 
сфере взаимоотношения полов и в то же время 
инициировала такие формы отчуждения, как 
проституция, изнасилования, убийства на 
сексуальной почве, порнография. И наконец, 
сексуальной почве, порнография. И наконец, 
сексуальная революция привела к обесценению 
интимной жизни людей, уграте его огромного 
гуманистического потенциала.

М. С. Кельнер

СЕКСУАЛЬНАЯ ЭКОНОМИЯ — название созданной австрийско-американским психоаналитиком В. Райхом теории сексуальности. Основные идеи и принципы этой теории были разработаны им в результате синтеза легихолильная и марксизма.

Генезис, этапы становления сексуальной экономии таковы:

1) открытие В. Райхом в 1929 феномена «оргазмной потенции», т. е. способности живого организма, в том числе организма человека, к полной самоотдаче, к полной разрясие возбуждения в стадии кульминации сексуального акта. Нарушение такой разрядки, напротив, ведет к «оргамной импотенции» основного источника неврозов, болезненных (биопатических) симптомов, авторитарной репрессивной морали, половых извращений, фашизма:

обнаружение В. Райхом в 1935 доказатедьств существования особото «оргазмного
рефлекса» (вырабатываемого посредством
мобилизации дыхания и различных телесных
процедур), а в 1939 — «оргона», являющегося
биопсихосексуальной основой жизни людей
и «оргонной радиации».

Сексуальную эколомию В. Райх связывал с новой областью науки — биоэнергетикой, а также с новой терапевтической техникой лечения сексуальных неврозов, которую он называл «налитической вететотерапией характера», или «оргазмотерапией». В отличие от фрейдовской психоаналитической техники, строго табуирующей непосредственный контакт аналитика и пациента (первый сидит за спиной второго, лежащего на кушетке), В. Райх разрешал аналитику находиться лицом к лицу со своим подопечным и пользоваться бизаческими пожосновениями.

Сексуальная экономия формировалась под влиянием, с одной стороны, теории либидо 3. Фрейда с ее бессознательной психической энертией, в виде которой сексуальное влечение проявляется в душевной жизни человека, с другой — учения К. Маркса о социальной революции, отчуждении, экономическом базисе и надктройке. В концепциях В. Райка 30-х годов психодиализ и марксизм слились воедино, поскольку первый расценивался как радикальное дополнение ко второму.

Соглашаясь с З. Фрейдам в том, что сексуальная репрессия как подавление была необходима для развития культуры, В. Райх вместе с тем делал акцент на ее губительных для человека последствиях, усиливаемых экономическим угнетением. В отличие от создателя психопализа, объявившего сексуальную репрессию, отжа от желания главным культурообразующим фактором антропогенеза, В. Райх, напротив, считал таким фактором беспрепятственное, свободное от угнетения развитие полового влечения человека. Он утверждал, что не табуированное подваление сексуального влечения, не витеснение его в сферу бессоянательного, а именно снятие всяческих запретов и свободное развитие влечений формирует и создает человеческую культуру.

Сексуальная экономия делит историю человечества на два глобальных периода. Первый, матриархальный, характеризуется «сексутверждением», т. е. отсутствием экономического, морального и сексуального угнетения, половых извращений, репрессий, страха и чувства вины за солеянное. Во втором периоде, патриархальном, осуществляется переход к «секс-отрицанию», принудительному браку без любви, моногамной семье, авторитарной, репрессивной морали, подавлению сексуальных влечений. Для освобождения подавленной «генитальности» необходима сексуальная революция, в ходе которой «секс-отрицание» сменяется «секс-утверждением», карательное подавление половых влечений секс-экономической основой, устраняющей сексуальное угнетение, перверсии, неврозы.

В. Райх выступал за создание такого цивилизованного общества, которое прежде всего сможет обеспечить необходимые условия для безопасного удовлетворения сексуальных погребностей молодежи. Такое общество не только не запретит детский онанизм, но будет строго наказывать каждого взрослого, который воспрепятствует ребенку развивать свои сексуальные наклонности.

Когда В. Райх писал о сексуальной эмансипации человека, то он имел в виду не ослабление семейных связей и сексуальную анархию, что нередко понимается под термином есексуальная революция», а просвещение и воспитание молодежи, вступающей в половые отношения. Он искренне желал, чтобы в цивилизованном и демократическом обществе процветали не проституция, не порнография, не сексуальный хаос, а естественное сиастье в любеи. Вместо нормативно-репрессивного регулирования половой жизни человека, вызывающего в массах чувства страха, покорности, садистскую жестокость, В. Райх предлагат «сексуально-экономическое регулирование», освобождающее людей от подавленной сексуальности и создающее предпосылки для настоящей социальной и антропологической революции.

М. С. Кельнер

СЕКЦИЯ ДЕТСКОГО ПСИКОАНАЛИЗА САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКОЙ АССОЦИАЦИИ ТРЕНИНГА И ПСИХОТЕРАПИИ — общественное научно-практическое объединение психологов, психотерапевтов, педиатров и педагогов специального обучения, ориентированных на изучение и применение детского психодиализа.

Организована в 1994. В 1997 в состав секшкодило 30 специалистов. Ряд членов 
секции (Е. И. Афанасьева, Н. Л. Васильева, 
Т. Ю. Морозова, Р. Ж. Мухамедрахимов, 
в Центре Анны Фрейд (Лондон) и получили 
сертификаты. Члены секции прошли курс 
бучения у группы преподавателей Центра 
Анны Фрейд, которые многократно приезжали в Санкт-Петербург для подготовки специпистов на базе Института раннего вмешательства. По окончании курса его участники 
получили соответствующие сертификаты 
Центра Анны Фрейд.

В 1995—1996 на базе секции, совместно с Центром Анны Фрейд, был проведен обучающий семинар «Психоаналитические концепции детского развития в норме и патологии», в работе которого приняли участие специалисты за Санкт-Петербурга, Челябинска и Омека.

На базе различных детских учреждений

члены секции организовали три тоддлеровские группы (группы для детей 1—2,5 года и их родителей). В 1997 секция провела обучающий семинар для санкт-петербургских учителей, психологов и врачей по вопросам психоаналитического подхода к развитию детей. Руководитель секции — Н. Л. Васильева.

В. И. Овчаренко

СЕМЕЙНЫЙ КОМПЛЕКС — двойственные чувства ребенка по отношению к рождаюпимся в семье другим детям. 3. Орейд считал, что семейный комплекс тесно связан с Эдиповым комплексом: и тот и другой опиранотея на этомстические учвства пебенка.

С точки зрения З. Фрейда, семейный комплекс выражает негативное отношение ребенка к появившимся на свет братьям и сестрам. Часто ребенок хочет, чтобы мама и папа «подарили» ему брата или сестру; он мечтает о том, как будет играть с ним и любить его. Однако с рожлением млалениа отношения в семье меняются. Родители уделяют больше внимания новорожденному. У старшего ребенка появляются ревность, зависть, тревога. Он чувствует, что отошел на второй план, а ему хочется быть в центре внимания родителей. Поскольку те заняты и поглошены младенцем, постольку младшие брат или сестра начинают восприниматься ими как помеха. И тогда у старшего ребенка возникает чувство ненависти и желание устранить брата или сестру с тем, чтобы родители вновь могли уделять ему все свое внимание. В случае, если преждевременная смерть уносит из жизни новорожденного, то старший ребенок испытывает муки совести. Он находится во власти сильных переживаний, оказывающих глубокое воздействие на его психику. Ребенок обвиняет себя в том, что именно его желание смерти брата или сестры привело к реальной кончине младенца. Ошущение собственной вины может оказаться столь острым и всепоглошающим, что на этой почве возможно развитие внутрипсихического конфликта, поверхностное разрешение которого может привести к болезни, когда этот конфликт загоняет вглубь и все попытки разрешить его кончаются неудачей.

В клинической практике нередки случаи. когла папиенты вспоминают о своем негативном отношении к млалшим братьям или сестрам. Так, в процессе психоаналитического лечения одна пациентка призналась, что, когла ей было пять лет, она перевернула коляску со своей годовалой сестрой, так как испытывала к ней ненависть. Другая пациентка сообщила о том, что олнажды, когла ее мать вышла из комнаты, она вытащила своего маленького брата из кроватки, положила на подоконник и хотела выбросить его из окна. Лишь внезапное возвращение матери в комнату предотвратило трагедию. У обеих пациенток бессознательное чувство вины сохранилось на всю жизнь.

По мере того как дети в семье подрастапот, отношсния между ними могут измениться радикальным образом Бессознагельное чувство неприязни и ожесточения старшего ребенка по отношению к млащему нередко меняется учретвом привязанности и дружбы; ненависть и враждебное соперничество переходят в любовь и заботу. Однако в некоторых семьях чуветва ненавистии и враждебности детей друг к другу могут сохраниться на всю жизнь и постоянно омрачать отношения в семье.

3. Фрейд считал, что проявление Эдипова комплекса, т. е. двойственного отношения ребенка к родителям, может приобрести иную окраску в семейном комплексе. Например, маленькая девочка может найти в своем старием брате замену отцу, перенося свои нежные чувства с отца на брата и даже испытывая к нему сексуальное влечение. Аналогичная картина может иметь место и у маленького мальчика, который свою эмощиональную привязанность переключает с матери на сестру.

Раскрытие семейного комплекса — важная и необходимая часть психоаналитической теории исследования. В психоаналитической теории и практике пониманию семейного комплекса уделяется значительное внимание. Считается, что возрастное положение ребенка среди братьев и сестер является существенным моментом в деле раскрытия причин возникновения сго неврозов и успешного исхода их исчения.

В. М. Лейбин

СЕРБСКИЙ Владимир Петрович (1858—1917) — российский психиатр. Доктор медицины (1890), профессор (1902). Один из основоположников судебной психиатрии в России. Ученик С. С. Корсакова.

Окончил физико-математический (1880) и медицинский (1883) факультеты Московского университета.

В 1883-1885 изучал психиатрию и работал под руководством С. С. Корсакова в психиатрической лечебнице М. Ф. Беккер (Москва) и Венской психиатрической клинике Т. Мейнерта. В 1885 переехал в Тамбов для реорганизации земской психиатрии. С 1897 работал старшим ассистентом кафедры психиатрии Московского университета. В 1890 доказал, что кататония не является самостоятельным заболеванием. (Кататония - кальбаума кататония; стадия единого психоза, протекающего с типичной сменой психопатологических симптомокомплексов. Кататония бывает; люцидная, малая, манерная, мягкая, онейроидная, периодическая, поздняя, проскенетическая, смертельная и т. д.) В 1892-1900 читал курс судебной психиатрии на юридическом факультете Московского университета и с 1900 курс психиатрии на медицинском факультете Московского университета. С 1900 заведовал кафедрой психиатрии Московского университета. В 1902-1911 работал директором Психиатрической клиники Московского университета.

В 1911 в знак протеста против реакционной политики министра просвещения

Л. А. Кассо вышел в отставку и в том же гозу на 1-м съезде российских психиатров и невропатологов выступил с речью против правительственной политики подавления прав и свобол, что повлекло за собой закрытие съезда.

В 1912 организовал и возглавил московский психиатрический кружок «Малые пятницы», ставший одним из первых организационных структур, в состав и руководство которой вошли психоаналитически ориентированные психиатры и психоаналитики (М. М. Асатиани, Е. Н. Довбня, Н. Е. Осипов, О. Б. Фельиман и пр.), Критиковал ряд положений учения З. Фрейда и трудов российских психоаналитиков (в том числе своих учеников), но при этом поошрял обсуждение психоаналитических и психологических проблем, которое осуществлялось с первого дня работы кружка.

В 1913 публично разоблачил несостоятельную экспертизу по инспирированному властями делу Бейлиса.

Был сооснователем Русского союза психиатров и невропатологов и «Журнала невропатологии и психиатрии им. С. С. Корсакова».

Разработал положение о двух критериях невменяемости и процедуру судебно-психиатрического освидетельствования. Развивал идеи о современных формах патронажа психически больных.

Создал школу психиатров (П. Б. Ганнушкин, Е. К. Краснушкин, *Н. Е. Осипов*, Л. М. Розенштейн и др.).

В 1921 имя В. П. Сербского присвоено Центральному институту судебной психиатрии в Москве.

Автор книг «Формы психического растройства, описываемые под именем кататонии» (1890), «Судебная психопатология» (2 т., 1896—1900), «Краткая терапия душевных болезней» (2-е изд., 1911), «Психиатрия» (2-е изд., 1912) и др.

В. И. Овчаренко

СИДОРОВ Алексей Алексеевич (1891— 1978) — российский историк искусства, кинговед и библиофил. Профессор (1925), членкорросполцент Академии наук СССР (1946). Один из инициаторов организации и сооснователей Русского психоаналитического общества (РПСАО).

В 1909—1913 учился в Московском университете. В 1916—1921 и 1927—1935 работал в Музее изобразительных искусств им. А. С. Пушкина. Преподавал в Московском университете (1916—1931 и 1942—1950) и Московском полиграфическом институте (1938—1964).

Исследовал проблемы искусства книги и книговедения, различные вопросы культуры и искусства.

Автор книг «Русская графика за годы революции. 1917—1922» (1923), «Рисунки старых мастеров» (1940), «История оформления русской книги» (1946), «Книга и жизнь» (1972) и др. работ.

В. И. Овчаренко

СИМБИОТИЧЕСКАЯ СВЯЗЬ — отношения между людьми в процессе их совместного существования, за исключением любои. Как утверждает Э. Фромм, любовью в полном смысле слова можно считать лишь то, что кажется ее идеальным воплошением, а именно соединение с другим человеком при условии сохранения каждым из них целостности своего Я. Все остальные формы любовного влечения незрелы, их можно назвать симбиотической связым.

Симбиотическая связь имеет биологичессъто прообраз в природе, каковым является близость между матерыю и зародышем, находящимся в ее утробе. Это два разных существа, но в то же время единое целое. Они живут вместе и нуждаются друг в друге. Зародыш часть матери; мать — его мир, он получает от нее то, что ему нужно для жизни. Жизнь матери также зависит от него.

В психическом симбиозе два человека

независимы друг от друга, но психологически они неразрывны. Иначе говоря, это союз одного человека с другим, в котором каждый из них теряет свое личностное содержание и попалает в полную зависимость от другого. Пассивная форма симбиотической связи - мазохизм (полчинение). Мазохистская дичность преодолевает свое психологическое одиночество, свойственное каждому, становясь неотъемлемой частью другого человека. Этот «другой» руководит ею, направляет ее, защищает; он становится ее жизнью, ее воздухом. Безропотно покоряясь какой-нибудь личности, мазохист невероятно преувеличивает ее силу и достоинства, всячески принижая при этом себя самого. Жизненный принцип мазохиста: «он все, а я - ничто: я значу что-то лишь постольку. поскольку я - его часть. Являясь его частью, я становлюсь причастным к его славе, его величию».

СИМ

Мазохист никогда не принимает никаких решений, избетает любых проявлений самостоятельности; ему чужда всякая независимость, поэтому он никогда не остается в одиночестве. Такая личность не является целостной, она как бы еще не вполне родилась.

Взаимоотношения, основанные на мазохистской любви, по сути своей есть не что иное, как идолопоклонство. Это психологическое чувство проявляется не только в эротических переживаниях. Оно может выражаться в мазохистской привязанности к Богу, судьбе, музыке, болезни и, конечно, к конкретному рядовому человеку. В последнем случае мазохистское отношение может сочетаться с физическим влечением, и тогла человек покоряется не только душой, но и телом. Как бы то ни было, во всех случаях человек отрекается от своей целостности и индивидуальности, становясь орудием в чужих руках, перестает самостоятельно решать жизненные проблемы.

Наиболее частые формы мазохистских

проявлений — чувства собственной неполноиенности, беспомощности, негодности. Люли, испытавшие полобные чувства, стараются избавиться от них, но в их подсознании заложена некая сила, которая заставляет их чувствовать свою неполноценность. Многие пытаются объяснить такие ощущения осознанием своих действительно существующих недостатков и слабостей. Но особенность мазохистской личности в том и состоит, что она испытывает потребность намеренно принижать себя, она никогда не делает того, что ей хочется, а подчиняется действительным или воображаемым приказам своего кумира. Иногда она просто не способна испытывать чувство своего Я и сказать: «Я хочу».

В более тяжелых случаях, наряду с постоянной потребностью в поличнении и самоподавлении, появляется страстное желание причинить себе страдания, боль. Подобные стремления выражаются по-разному: одни упиваются критикой человека, которого боготворят; другие сами возводят на себя такие обвинения, какие не придумали бы для них даже их элейшие враги; третьи обнаруживают склонность к физическим заболеваниям, намеренно доводя свои страдания до такой степени, что действительно становятся жертвами болезней или несчастных случаев.

Зачастую мазохистские тенденции вытлядят патологическими и бессмысленными, но оправдание им сразу же находится, если они выступают под маской любеи. Такая форма псевдолобы довольно распространена и нередко воспринимается как «великая любоев». Описание ее можно встретить в романах и кинофильмах.

Когда человек перестает осознавать собственную индивидуальность, он начинает «боготворить» любимого, творить из него кумира. Он направляет все свои силы на того, кого любит, кому поклоняется как носитепю собственного блаженства. Как правило, объект любеи мазохиста ведет себя прямо противоположным образом. Но это не только не отталкивает от него последнего, а, напрогив, притягивает его, усиливая его поклонение. Подобное явление можно назвать мазокистским извращением. Оно доказывает, что страдание может стать целью человеческих стремлений, пределом желаний, когда люди вполне сознательно хогят страдать и наслаждаются своими мучениямы.

При мазохистском извращении человек способен испытывать половое возбуждение, когда партнер причиняет ему боль. Но это не единственная форма мазохистских извращений. Часто возбуждение и удовлетворение достигаются состоянием собственной физической слабости. Бывает так, что мазохист довольствуется дишь моральной слабостью: ему нужно, чтобы объект его любви относился к нему, как к маленькому ребенку, или чтобы он чнижат его и оскооблял.

Моральный мазохизм и мазохизм как сексуальное извращение чрезвычайно близки. По сути, они представляют собой одно и то же явление, в основе которого лежит изначальное стремление человека избавиться от невыносимого чувства одиночества. С одной стороны, испуганный человек ищет кого-нибудь, с кем можно бы связать свою жизнь, он не может быть самим собой и пытается обрести уверенность, избавившись от собственного Я. С другой стороны, им движет желание превратиться в часть более сильного целого, раствориться в другом. Отрекаясь от своей индивидуальности, от свободы, он обретает уверенность в своей причастности к силе и величию того, кому поклоняется. Неуверенный в себе, подавленный тревогой и чувством собственного бессилия, человек пытается найти защиту в мазохистских привязанностях. Но эти попытки всегда заканчиваются неудачей, так как проявление своего Я необратимо, и человек, как бы он этого ни хотел, не может слиться до конца в одно целое с тем, с кем он соединился в жизни. Между ними всегда существуют и будут существовать непримиримые противоречия.

Почти те же причины лежат в основе активной формы симбиотической сеязи, которую называют сабизмом (господством). Садистская личность стремится освободиться от мучительного одиночества, превращая другого человека в часть самой себя. Садист самоутверждается тем, что безраздельно подчиняете себе личность, которую любит.

Можно выделить три типа садистской привязанности.

Первый тип заключается в желании поставить другого человека в зависимость от себя, приобрести неограниченную власть над ним, превратить его в «бесформенный кусок глины», из которого можно лепить все, что душе угодно.

Второй тип выражается в стремлении не только властвовать над другим человеком, но и эксплуатировать его, использовать в своих целях, овладеть всем, что есть у него ценного. Это относится не столько к материальным ценностям, сколько в первую очередь к моральных и интеллектуальным качествам зависимого от сациета человека.

Третий тип проявляется в желании постоянно причинять страдания другому человеку или видеть, как он страдает. Целью такого желания может быть активное причинение страдания (самому унизить его, запугать, причинить боль) ему и пассивное наблюдение за его страданиями.

Очевидно, что садистские наклонности труднее осознать и объяснить, чем мазохистские. Кроме того, они не так безобидны в социальном отношении. Желания садиста нередко выражаются в завуалированной форме сверхлоброты и сверхзаботы о другом человеке. Часто садист оправдывает свои чувства поведение, руководствуясь соображениями типа: «Я управляю тобой потому, что лучше тебя знаю, что для тебя лучше», «Я настолько необыкновенен и уникален, что имею право подчинять себе других»; «Я так много для тебя сделал, что теперь имею право брать тебя сделал, что теперь имею право брать тебя сделал, что тепрел обиды от других и теперь хочу отомстить — это мое законное право»; «Ударив первым, я защищаю от удара себя и своих близких».

В отношении садиста к объекту его наклонностей есть фактор, который роднит его действия с мазохистскими проявлениями. это его абсолютная зависимость от объекта. Но если зависимость мазохиста удивления не вызывает, то садист, наоборот, кажется настолько сильным и властным, что невозможно представить его зависимым от более слабого человека, над которым он властвует. Однако это так. Садист отчаянно нуждается в человеке, над которым издевается, так как его собственное ощущение силы и власти основано только на том, что он кем-то безраздельно владеет. Зависимость эта, часто даже не осознаваемая им, наиболее ярко проявляется в любви.

Так, мужчина с садистскими наклонностями, как правило, издевательски ведет себя по отношению к любящей его женщине. Когла же ее терпению приходит конец и она покидает его, он совершенно неожиданно и для нее, и для себя впадает в крайнее отчаяние, умоляет ее остаться, уверяет в своей любви и говорит, что не может без нее жить. Обычно любящая женщина верит ему и остается. Но все начинается сначала, и так без конца. Женщина уверена: он обманывал ее, когда уверял, что любит и не может без нее жить. Что касается любви, то все зависит от того, что под этим словом понимать. Однако утверждение садиста, что он не может без нее жить, - чистая правда. Он действительно не может жить без объекта своих сапистских устремлений и при утрате его страдает как ребенок, у которого вырвали из рук любимую игрушку.

Неудивительно, что чувство любви проявляется у садиста только тогда, когда его отношения с любимым человеком должны вот-вот разорваться. Хотя в других случаях садист так же безусловно «любит» свою жертву, как любит всех, над кем осуществляет свою власть. И, как правило, оправдывает эту властность по отношению к другому человеку тем, что очень его любит. На самом же деле все совсем наоборот: он любит другого человека именно потому, что тот находится в его валасти.

Любовь садиста может проявляться в самых замечательных формах. Он дарит любимому подарки, уверяет в вечной преданности, подкупает остроумием в разговорах и изысканным обхождением, всячески демонтрирует заботу и внимание. Садист может дать человеку, которого любит, все, кроме свободы и независимости. Очень часто подобные примеры встречаются в отношениях родителей и детей.

Такой тип «любяшего» садиста нашел классическое воплощение в романе французского писателя О. де Бальзака «Утраченные иллюзии». Герой романа, беглый каторжник Вотрен, выдающий себя за аббата, так выражает свое отношение к молодому Люсьену дю Рюбампре: «Я вытащил вас из реки, я вернул вас к жизни, вы принадлежите мне, как творение принадлежит творцу, как тело душе! Я поддержу вас могучей рукой на пути к власти, я дам вам жизнь, полную наслаждений и почестей... Никогда не ощутите вы недостатка в деньгах... Вы будете блистать, покуда я, копаясь в грязи, буду закладывать основание великолепного здания вашего счастья. Я люблю вас ради власти! Я буду наслаждаться вашими наслаждениями, запретными для меня. Я перевоплощусь в вас... Я хочу в вас любить свое творение, создать вас по образу и подобию своему, я буду любить вас, как отец любит сына. Мой мальчик, я буду радоваться твоим успехам, как своим собственным, и говорить: «Этот молодой красавец - я сам! Маркиз дю Рюбампре создан мною; его величие - творение моих рук, он и молчит и говорит, следуя моей воле, он советуется со мной во всем».

В чем сущность садистских побуждений? Желание причинить боль и страдание не являются самоцелью. Все формы садизма сводится к единственному стремлению — полностью овладеть другим человеком, стать его абсолютным повелителем, проникнуть в самую его суть, стать для него богом.

Добиваясь такой неограниченной власти над другим человеком, заставляя его думать и действовать по своему желанию, превращая его в свою собственность, садист как бы отчаянно старается постичь тайну человеческой природы, человеческой быгих. Таким образом, садизм можно назвать крайним проявлением познания другого человека. В этом страстном желании проинкнуть в тайну другого человека, а значит, и в тайну своего Я, заложена одна из главных причин жестокости и тяги к разрушению.

Подобное стремление часто можно наблюдать у детей. Ребенок ломает игрушку, чтобы узнать, что у нее внутри. Он спокойно отрывает крылья бабочки, пытаясь отгадать тайну этого существа. И если это желание, которое поначалу выступает скорее как простое любопытство, потом становится маниакальным (а так происходит чаще всего в том случае, если родители или другие окружающие ребенка люди не разъясняют ему эти тайны), то оно может выродиться в садизм. Нормальный человек познает жизнь, стараясь не причинить ей вреда, используя накопленные тысячелетиями знания людей, в то время как больной, садистски ориентированный человек - путем ее разрушения. Отсюда видно, что, как это ни парадоксально звучит, основная, глубинная причина жестокости заключается в желании познать тайну жизни способами, разрушающими ее.

Возникает ощущение, будто стремление к неограниченной власти над другим человеком прямо противоположно мазохистскому стремлению, и трудно понять, как эти два явления могут быть связаны. На самом же деле, при всей их непохожести, обе тенденции имеют одну и гу же психопотическую причину — неспособность человека выносить собственное одиночество и слабость его как личности

И садизм, и мазохизм имеют симбиотический характер и тесно связаны между собой. Человек не бывает только садистом или только мазохистом. Между активным и пассивным проявлением симбиотической связи существует тесное взаимодействие, поэтому иногда ловольно трудно определить, какая из двук страствей озладевает человеком в конкретный момент. Но в случае мазохизма и в случае садизма личность утрачивает свою индивидуальность и своболу.

Жертвы этих двух пагубных страствей живут в постоянной зависимости от другого человека и за его счет. И садист, и мазохист по-своему удовлетворяют потребность в близости елюбимым существом, но оба страдают от собственного бессилия и неверия в себя как личность, ибо для этого необходимы свобода и независимость.

Страсть, основанная на подчинении или господстве, никогда не приводит к удовлетворению, потому что никакое подчинение или господство, сколь бы велико оно ни было, в принципе не может дать человеку ощущения полного единения с любимым существом. Садист и мазохист никогда не испытывают полного счастья, так как пытаются добиться все большего и большего и большего и большего и большего от большего и большего от большего от большего.

Результат такой страсти — полный крах. Иначе и быть не может. Направленные на достижение учровтва единения с другим, садим и мазохизм неизбежно разрушают ощущение целостности самого человека. Те, кто одержим этими страствии, не способны к саморазвитию, они становятся зависимыми от того, кому подчиняются или кого порабощакт.

П. С. Гуревич

СИНХРОНИЯ — необычные совпадения нескольких внешних событий или соответствие внешнего события внутреннему переживанию, состоянию. Сикхронию подробно изучал К. Г. Юнг, уделяя ей много внимания и в своей психотерапевтической практике.

О том, что некоторые совпаления трудно объяснить простой случайностью, каждый знает по собственному опыту. Иногла одно и то же событие происходит с человеком несколько раз полрял, причем при одних и тех же обстоятельствах. Ловольно часто полобные происшествия оказываются столь необычны, что о них даже пишут в газетах. Например, в одной из лондонских газет за 1975 рассказано о таком загалочном случае. Лва брата отправились отдыхать на Бермулы и были залавлены автомобилем. Оказалось, что ровно гол назал они были сбиты на том же самом месте тем же самым автомобилем Причем за рудем был тот же самый волитель. в машине сидел тот же самый пассажир, а братья ехали на том же самом молеле, что и в прошлом году.

В таких случаях обычно говорят, что какая-то высшая сила (разные плоди называют се по-разному: Бог, судьба, природа, дао и т. л.) пытается нас предупредить, уберечь от опасности. Но, увы, как часто мы не можем вовремя прислушаться к ее голосу!

Иногда такие послания могут быть обращены к одному человеку и говорить о его сугубо личных проблемах, а иногда - к целой группе люлей, к жителям какого-нибудь города или государства. Так, в другой лондонской газете рассказано о том, что трагедия, произошедшая с кораблем «Титаник» во льдах Атлантики, была как бы предсказана 14 годами ранее М. Робертсоном в его романе «Тшетность». В нем была описана гибель корабля под названием «Титан» от столкновения с гигантским айсбергом, причем примерно в том же районе Атлантики, где позже погиб «Титаник». Кроме того, было опубликовано письмо от моряка, который стоял за штурвалом другого корабля на том же месте. где погиб «Титаник», но несколькими годами раньше. Моряк, в частности, писал, что какое-то неясное предчувствие заставило его остановить корабль. Это спасло от гибели его самого и весь экипак: к кораблю приблизился огромный айсберг и навис над ним, сильно покорежив супно.

К. Г. Юнг в книге «Синхронность и человеческая судьба» рассуждал о природе подобных таниственных явиственных образовать образовать

Во многих древних учениях так или иначе говорилось о том, что К. Г. Юнг назвал синхронией. Астрологи находят тайную связь между расположением планет на небе в момент рождения человека и его характером, способностями, его судьбой. Парапсихологи исследуют телепатию - способность человека чувствовать на расстоянии, что происходит с его родственниками или друзьями. Алхимики писали о «таинственных силах, порождаюших события», о сродстве всех веществ друг другу, о символическом соответствии тайн материи и человеческой души... К. Г. Юнг писал, что «синхронический опыт возникает там, где пересекаются два типа реальности: «внутренний» и внешний». По его мнению, работы алхимиков могли бы соединить физику - науку о законах природе, т. е. внешней реальности, и психологию - науку о психике, реальности внутренней. К. Г. Юнг не дал точного научного объяснения существованию синхронии, но он всегда чутко следил за подобными совпадениями в его собственной жизни, а также очень серьезно относился к рассказам своих пациентов о таких символических совпадениях. Синхронизмы стали особой темой его размышлений и психотерапевтических бесед, во время которых К. Г. Юнг вместе с пациентом пытались найти истинный смысл подобных посланий.

Многие ученики К. Г. Юнга продолжили изучение явления синхронии. Один из них, современный психотерапевт А. Минделл (США) предложил новый термин для лучшего понимания данного явления. Он пишет, что помимо общеизвестных пяти чувств, доступных человеку, нам доступен еще один источник знаний об окружающем - «канал мира». Внешний мир способен беседовать с человеком как единое целое, на языке символов, необычных событий и совпалений. Язык природы, внешнего мира способны были понимать древние маги и шаманы, сейчас это искусство почти полностью утрачено. Знание тайного языка позволяло людям жить в согласии с природой и друг с другом. По мнению А. Минделла, сегодня обращение к этой древней мудрости особенно необходимо, поскольку очень возможно, что именно в ней мы сможем найти ключ к решению многих современных экологических и социальных проблем.

Конечно, понимание природы подобных таинственных совпалений. названных К. Г. Юнгом синхронией, выходит за пределы научного знания. Для подобных загадочных происшествий можно, при желании, найти вполне «материалистические» объяснения. Здесь вспоминается анекдот о споре одного священника и убежденного атеиста. Священник, пытаясь убелить атеиста в существовании чудес, рассказал ему о таком происшествии. Один из прихожан захотел покрасить купола на одной из церквей. Испросив благословения, он стал подниматься наверх, но вдруг сорвался и упал на землю. Однако он не только остался жив, но даже не получил ни одной царапины!» На что атеист отреагировал философски: «Это - случайность!» Но потом то же самое повторилось и во второй раз! «Совпадение», - парировал атеист. Но и в третий раз он снова сорвался и опять остался цел и не- 433 -

вредим! «Это ли не чудо?!» — воскликнул священник. «Это — уже привычка», — спокойно ответил атеист, подытожив рассказ.

Как относиться к симхронии? Как к обътрым совпадениям, которые искусственно окружены таинственным ореолом, или видеть в них символические послания, требующие особых знаний и умений для своего «прочтения»? На подобные вопросы все отвечают поразному, в зависимости от личного выбора каждого человека. Психологи и психотерапевты предлагают свой подход к пониманию симхронии и готовы разъяснить ее смысл всем, кому это интересно.

С. В. Маслова

СКУКА — душевное состояние, вызванное отсутствием в окружающем мире или в окружающей среде впечатлений, стимулирующих раздражителей. Скука таится гле-то в глубинных основаниях человеческой природы, его психологии. Э. Фромм связывал истоки этого чувства с особенностями человеческой психики, его индивидуальностью. В работе «Анатомия человеческой деструктивности» он привел три различных типа людей. Есть люди, не знающие скуки, способные пролуктивно реагировать на разнообразные стимулирующие раздражения: другой категорией лиц являются те, кто постоянно нуждается в дополнительном стимулировании и вечной смене раздражителей. Такой человек обречен на скуку, но не осознает этого, поскольку умеет ее компенсировать. К третьей категории можно отнести людей, не реагирующих на нормальные раздражители, тех, кого невозможно чем-то удивить, обрадовать. Это ипохондрический тип человека, состояние которого можно характеризовать как хроническую депрессию. Второй и третий типы близки друг другу - и в том и в другом случае человек страдает от недостатка продуктивности. Однако если в первом случае есть возможность избавиться, избежать данного синдрома с помощью соответствующих раздражителей, то во втором случае невозможно освободиться лаже от симптомов.

«Как-то нехорошо у меня на душе», — говорим мы, передавая тем самым именно свое душевное состояние. В словах «мне скучно» кроется нечто иное — неинтересная жизнь, коружающая обстановка, отсутствие впечатлений. Как первое, так и второе состояния явления временные, если сам человек по натрре своей не скучный. Когда же мы говорим о ком-то «он скучный человек», то имеем в виду не временное состояние — в данный момент человек скучен, но это пройдет, — а некий характер личности. Скучный человек — это скучная личность.

Первый тип человека — человека, который никогда не скучает, потому что способен продуктивно реагировать на стимулирующее раздражение, встречается в современном кибернетическом обществе крайне релко. Большая же часть людей часто испытывает скуку, и это является, как ни странно, нормой. Так происходит потому, что люди научились избегать скуки, компенсировать недостаток впечатлений. Любимая или нелюбимая, но достаточно интересная работа, общение с друзьями, выпивки, телеэкран, автомобили, секс и даже наркотики - все это средства избежать скуки, их в современном мире такое огромное множество, что можно сказать: единственной целью жизни человека является поиск способов избежать скуки, а жизнь в целом превращается в «бегство от скуки». Однако лействительно ли мы избегаем скуки?

Творческая, продуктивная личность, не мающая скужи, не преодолевает ее, потому что ее в ней и не существует. Что же касается человека нетворческого, внутренне пассивноог, то стимулирующие раздражители в качестве попытки устранения скужи из условий жизни не затративают его как личности в целом, ее психических, индивидуальных возможностей. Различного рода возбудители лишь «щекочут нервы», оттечня скужу и тоску в бессознательное. Работа, секс, любовные авантюры и т. п. компенсируют депрессию лишь на уровне сознания.

Спедствием «некомпенсированной скухи» влялются агрессия, насилие, деструктивность. В обычной жизни чаще всего это проявляется в пассивной форме: человеку нравится узнавать о кровавых преступлениях, насилии, катастрофах из публикаций в печати, сообщений радио и телевидения. Однако от пассивного к активному насилию лишь один шаг.

Скука является одной из причин войн. Война в сознании многих воспринимается как будоражащее событие, как некое при-ключение, способное увести, избавить от ру-тины обыщенности, и потому люди, забывая о страже смерти, физических и моральных страданиях, идут на войну, прикрываясь лозунгами патриотизма и националимая.

«Скучающий субъект» — личность сощильно опасная, ее лики чрезвычайно разнообразны. Среди них встречаются типы, которых ничто не может взволновать или растротать, у них нет чувств, привязанностей, радостей, сами они не испытывают горя или боли. Это люди с застывшими эмоциями. Такому человеку ничего не стоит обидеть кото-то словом, действием, так как он просто не осознает того, что он обидел. Как правило, ему не свойственно чувство вимы, он не думает о причинах своих неудач.

Всьма распространенным типом «скучаощего субъекта» являются люди, больные «невротической депрессией», переходящей в шизоидные состояния. Такие больные не сознают не только причин своей болезни, но и самого ее факта. Их сознание не фиксирует постоянной подавленности, хотя для окружающих она очевидна.

Чаще всего «скучающий субъект» встречается среди преступников. Это так называемый «криминальный», или «асоциальный», тип. Как правило, такие люди не производит впечагления «скучающих» или «подавленных», но их действия, носящие деструктивный характер, есть не что иное, как проявление скужи, беспомощности, потребности увидеть хоть какие-то нестандартные сигуации, как-то заявить о себе, проявить себя, обратить на себя внимание окружающих, произвести впечатление и доказать себе, что есть что-то такое в этой жизни, что способно положить конец ее монотонности и скуже. Убивая человека, грабя банк или квартиру, залезая в карман или сумочку, они начинают чувствовать, что существуют и даже как-то воздействуют на окружающих.

Жизнь человека приобретает высокий смысл тогда, когда его витальная, жизненная энергия находит свое проявление в социально значимой деятельности. Человек одержим искусом участвовать в «делании истории», и, когда этот искус не находит выхода, он вносит диссонанс не только во внутренний, духовный мир человека, но и деформирует его отношения с миром, придавая уродливые формы его жизненной активности. В человеке как универсальном существе заложено не только преходящее, но и вечное, не только посюстороннее, но и трансцендентное, не только добро, но и зло. Все это прихотливо переплетается в его душе. И если оправданы предположения, что человек может быть подвержен скуке не от недостатка развлечений, а от исторического голода, т. е. невозможности удовлетворить смысложизненную ность в историческом деянии, то тогда придется признать, что его скуку простыми развлекательными средствами не рассеять.

Необходима такая модель общества, котострана об простор для многогранной, социально значимой реализации жизненной энергии каждого. Доминирующим мотивом и настроением в обществе должны стать любовь, стремление к солидарности, равенству и другим идеальным целям.

Л. А. Бессонова

СМЕРТЬ — естественное завершение жизни живого организма, тело которого после этого подвержено действию только законов неорганической природы. В *психоанализе* рассматриваются психологические проблемы контакта со *смертыю*.

Ключом к осмыслению смерти в психоанализе можно считать фразу Н. А. Бердяева: «Смерть оказывается величайшим парадоксом в мире, который невозможно рационально постигнуть». Действительно, проблема смерти приобретает, как отмечал русский философ, пентральное значение и у 3. Фрейда. Центральной является именно проблема смерти, связанная неразрывно с проблемой еремети. Проблема же бессмертия оказывается втоличной.

3. Фрейд пришел к выволу, что в человеке проявляются два основных стремления: тата к жизни, более или менее идентичная сексуальному елечению, и инстинкт смерти, имеющий целью уничтожение жизни. Основатель психоанализа предположил, что инстинкт смерти, сплавленный с сексуальной энергией, может быть направлен против самого человека либо против объектов вне его. При этом он полагал, что инстинкт искрии биологически заложен во всех живых организмах и, следовательно, является необходимой и неустранимой составляющей жизни вообще.

Современная культура, по мнению 3. Фрейда, радикально переосмыслила проблему смерти. Люди гордятся своими достижениями и вроде бы имеют на это право. Но лостигнутое госполство нал временем и пространством, подчинение сил природы, по словам австрийского психиатра, нисколько не уменьшило жажду наслаждений, которая присуща нынешнему человеку. Власть над природой не является единственным условием человеческого счастья. Зачем долгая жизнь, если она так тяжела, так бедна радостями и полна страданий, что мы готовы приветствовать смерть как избавительницу? «Нас сколько угодно может ужасать определенная обстановка, в которой нахолились превние рабы на галерах, крестьяне во время тридцатилетней войны, жертвы священной Инквизиции, еврей во время погрома, но мы не можем вжиться в душевный мир этих людей и постичь изменения, происшедшие в их восприимчивости по отношению к ощущениям наслаждения и неприятностей вследствие прирожденной нечувствительности, постепенного отупения, потери надежды или мятких форм думана» (3 Фрейд).

3. Фрейд показал, что предположение о наличии первичного позыва смерти или разришения наголкнулось на сопротивление даже в психоаналитических кругах. По словам психиатра, понятие либидо может быть применено к проявлениям сил Эроса, чтобы отличить их от инстинкта смерти. Борьба отличить их от инстинкта смерти. Борьба производной от вероятно непримиримого антагонизма между исконными первичными позывами — Эросом и смертмю. Она означает, как считал 3. Фрейд, раздор в самом психо-энергетическом хозяйстве либидо (3. Фрейд «Неудовлетворенность культурой»).

- З. Фрейд писал, что человеческие массы должны быть либилозно (чувственно) связаны. Одна необходимость, одни выгоды совместного труда их не удержали бы. Этой программе культуры противостоит природный инстинкт агрессивности, враждебности одного ко всем и всех к каждому. Агрессивное авечение потомок и главный представитель инстинкта смерти, обнаруженного 
  рядом с Эросом и разделяющего с ним власты 
  над миром. Так З. Фрейд прояснял смысл 
  супктурного развития. На примере человечества оно демонстрирует борьбу между Эросом 
  и смертыю, инстинктом жизни и инстинктом 
  леструктивносты.
- 3. Фрейд считал, что все живое воспроизводит, повторяет себя. В псичической жизие действительно имеется тенденция к навязчивому повторению, которая выходит за пределы принципа удовольствия. Так в концепции 3. Фрейда возникла теория алечения. Если принцип удовольствия не реализуется, то возпринцип удовольствия не реализуется, то возникла.

никает обход, ведущий к смерти, которая возвращает человека к неоргатическому состоянию. Эволюция жизин есть обход неорганического. Но жизнь может вернуться к нему, к смерти. Этот феномен, следовательно, не есть случайность, он — внутренний закон самой жизни.

Австрийский психнатр оценивал елечение к самосохранению как то, что должно обеспечить согласие между внутренними устремлениями организма и общим для всего органического путем к смертии. Организм должен умереть собственной смертию, сопротивляясь всем воможностям возврата к неорганическому, которое внутрение ему не свойственно. Стало быть, организм оберегает себя не для того, чтобы сохраниться от смертии, а для гого, чтобы избежать не сооственной смертии.

Э. Фроми пытался угочнить фрейдовскую концепцию смерти. По его мению, гипотеза о существовании инстимата смерти обладает тем достоинством, что отводит важное место разрушительным тенденциям, которые и принимались во внимание в ранним теориях З. Фрейда. Но биологическое истолкование стихии разрушительства не помогает удовлетворительно объяснить тот факт, что глубина этой потребности в высшей степени различна у разных индивидов и у разных социальных групп.

Если бы предположения 3. Фрейда, рассуждал Э. Фромм, были верны, то следовало бы ожидать, что сила такого инстинкта, направленного против других или против себя, у всех людей оказалась бы более или менее постоянной. Однако наблюдается обратное: не только между различными индивидами, но и между различными социальными группами существует громалная разница в том, какой вес имеют для них разрушительные тенденнии.

Так, вес этих тенденций в структуре характера представителей низов европейского среднего класса значительно выше, чем рабочих или представителей социальной верхушки. Этнографические исследования познакомили нас с цельми народами, для которых характерен особенно высокий уровень разрушительности. Между тем другие народы проявляют столь же заметное отсутствие разрушительных тенденций как по отношению к другим людям, так и по отношению к себе.

По мнению Э. Фромма, стремление к жизни и тяга к разрушению не являются взаимно независимыми факторами, - они связаны обратной зависимостью. Чем больше проявляется стремление к жизни, тем полнее она реализуется, тем слабее разрущительные тенденции. Чем больше стремление к жизни подавляется, тем сильнее тяга к разрушению. Как полагал Э. Фромм, наша эпоха попросту отрицает смерть, а вместе с ней и одну из фундаментальных сторон жизни. «Вместо того чтобы превратить осознание смерти и страданий в один из сильнейших стимулов жизни - в основу человеческой солидарности, в катализатор, без которого радость и энтузиазм утрачивают интенсивность и глубину, - индивид вынужден подавлять это осознание. Но как и при всяком подавлении, спрятать - не значит уничтожить. Страх смерти живет в нас, живет вопреки попыткам отрицать его, но подавление его приводит к стерилизации» (Э. Фромм. «Бегство от свободы»). Э. Фромм подчеркивал, что среди людей есть биофилы и некрофилы.

В работе «Иметь или быть» Э. Фромм рассматривал различие между бытием и обладанием, а также различие между любовью к жизни и любовью к смерти как коренную проблему человеческого существования. Последователь фрейдизма считал, что психоаналитикам следовало бы провести широкие систематические исслелования феномена смерти, отношения к конечности человеческого существования, начиная с детского возраста и до глубокой старости, проанализировать как бессознательные, так и осознанные проявления страха смерти. Такие исследования не следовало бы ограничивать анализом отдельных случаев, а нужно было бы изучить большие группы, используя соответствующие метолы социопсихоанализа.

Есть только один способ, как учили Будда, Иисус, стоики и М. Экхарт (ок. 1260-1327), размышлял Э. Фромм, действительно преодолеть страх смерти. Он состоит в том. чтобы не цепляться за жизнь, не относиться к ней как к собственности. Страх смерти это, в сущности, не совсем то, что нам кажется, это не страх перед тем, что жизнь прекратится. Конечно, можно бояться страданий и боли, которые, бывает, предшествуют смерти, но этот страх отличен от страха смерти. По словам Э. Фромма, страх смерти может показаться иррациональным, если относиться к жизни как к собственности. Тогла этот становясь страхом потерять то, что я имею. Теперь он - столкнуться с столкнуться с бездной, имя которой - небытие.

По словам З. Фромма, поскольку мы в жизни руководствуемся принципом обладания, постольку мы должны бояться смерти. Никакое рациональное объяснение не в силах избавять нас от этого стирахи. Однако даже в смертный час он может быть ослаблен, если воскресить чувство привязанности к жизни, откликнуться на любово окружающих ответным порывом любои. Исчезновение стираха смерти, считал З. Фромм, начинается не с подготовки к смерти, а с постоянных усилий уменьшить начало обладания и увеличть начало бытия. Как писат нидерландский философ Б. Спиноза, мудрый думает о жизни, а не о смерти.

Американский психоаналитик С. Гроф поля понимания психических процессов. Он считает, что понять существо религии и музыки, шаманистики и мифолотии, различных ритуалов невозможно без понимания процесса смерти и рождения. Это важно и для осмысления природы психических заболежний, иний, мизоферении. Смерты и жизнь, объячно считающиеся несовместимыми, на деле оказаимсь взаимосвязанными. Нужно полностью, считает С. Гроф, примириться со смертью, со своей смертностью, спокойно принимать мысль о конечности собственного существования.

Именно в диалектике жизни и смерти заключается высокий смысл древних мистерий, различных духовных ритуалов. Они приучали человека к смиренному восприятию смерти. Рождение человека С. Гроф описывает как символическую смерть. Он утверждает, что символы, возникающие в процессе «умирания-рождения», можно найти во многих культурах, которых человек мог не знать до собственното опыта.

П. С. Гуревич

СМЕЩЕНИЕ (сдвиг) — в психоанализе 3. Фрейда: процесс, механизм и способ функционирования психики, обеспечивающие перемещение информационных и энергетических акцентов с главного на второстепенное, незначительное или индифферентное (нейтральное).

По 3. Фредду, смещение проявляется и выражается в различных образованиях бессознательного (в псиконеврологической симптоматике, установках, интеллектуальных и эмоциональных актах, различных видах деятельности, сновидениях и т. д.) и сонательного (такое перемещение интереса с одного объекта или вида деятельности на другой, когда новый объект или деятельность замещают предшествующие).

Наиболее подробно 3. Фрейд исследоват смещения на материате сновидений, расхмате ривая его как главно средство искажения сновидений и второй результат работы сновидений (см. сгущение). Согласно 3. Фрейду, как процесс и результат модификации и перегруппировки сновидений смещение проявляется: 1) в замещении скрытого элемента не собственной составной частью, а чем-то отдаленным (намеком) и 2) в перемещении психического акцента с какого-то важного элемента на другой (неважный или индифферентный), в силу чего в сновидении возникает другой центр и происходит подмена смысла сновидения.

В. И. Овчаренко

СМЫСЛ — значение исследуемого явления или процесса. В классическом психоанализе деление психики на сознательное и бесознательное не означает, что сознательные процессы осмысленны, а бессознательные — абсурдны и бесомысленны. Все психические явления, процессы и акты имеют смысл, т. е. определенное значение. По мнению 3. Фрейдо, бессознательное психическое включает в себя скрытый смысл, выявление, обнаружение и раскрытие которого составляет одну из важных запач психоанализа.

Исследование бессоэмательного осуществялось 3. Фрейдом на примере изучения ошибочных действий (таких, как оговорки, описки, ошибки при чтении, забывание и потеря предметов), сновидений и симптомов психических заболеваний. Эти действия он рассматривал сквозь призму того смысла, который все они содержали. Под смыслом психического процесса 3. Фрей опонимал не что иное, как намерение, которому он (этот процесс) служит, и сто место в ряду других психических проявлений.

Согласно 3. Фрейду, ошибочные действия не случайны. Они не только имеют причинную связь, но и облядают смыслом. Это означает, что ошибочные действия следует рассматривать как полноценные псимуческие акты, имеющие свюю цель, определенную форму выражения и значение. Так, если человек постоянно забывает вернуть данную сму кем-то на время книгу, то его забывчивость не лишена смысла: он просто не хочет возвращать эту книгу, так как она ему иравится и он хотел бы иметь ее в личной библиотеке.

Подобно ошибочным действиям, сновиде-

ния, по мнению 3. Фрейда, несмотря на абсурдность и кажущуюся бесемысленность многих из них, также являются псикическими актами, наделенными определенным *ставовый 3. Фрейд* исходил из того, что истолковать сновидение — значит найти его скрытый смысл. Отсюда разработанная в классическом психоанализе техника толкования сновидений, направленная на раскрытие их смысла.

Сновидения включают в себя намерения, свидетельствующие о скрытых желаниях человека. Благодаря «работе» сновидений эти намерения переводятся в такую форму, в которой осуществляется исполнение желаний, не реализованных человеком в болоствующем состоянии. Если, например, у ребенка болит горло и ему не разрешают есть мороженое, то ему может присниться день рождения, праздничный стол и огромные порции мороженого, которым он угощает своих друзей и с наслаждением ест сам. В сновидениях взрослых неосуществленные желания, как правило, выражаются в замаскированной форме. Вот почему раскрытие смысла сновидения требует психоаналитической интерпретации, связанной с пониманием бессознательной символики. Симптомы психических заболеваний в форме ошибочных действий и сновидений также заключают в себе определенный смысл. По мнению З. Фрейда, все невротические симптомы осмысленны и связаны с переживаниями больных. Под смыслом симптома он понимал два момента: причину появления симптома (откуда он берется) и его последствия (куда или к чему ведет). За бессмысленностью различного рода навязчивых действий, считал З. Фрейд, непременно стоит некий смысл, придающий действиям больного целенаправленный характер.

Скажем, патологический церемониал приготовлений больного ко сну свидетельствует о скрытой связи между конкретными действиями больного и теми душевными погрясениями, которые ему когда-то пришлюсь пережить. Правда, любой нормальный человек притотавливается ко слу по-своему. Один человек при раздевании тшательно складывает свою одежду на стоящий около кровати стул; другой небрежно бросает ее куда попало. Если внешние обстоятельства вызывают необходимые изменения, то здоровый человек без особого труда приспосабливается к ним, больной же испытывает немалые затруднения, если вообще справляется с ними.

Патологический перемониал укладывания спать неизменен. За ним стоит скрытый смысл, который не связан с объяснениями и оправданиями больного. В одной из работ 3. Фрейд привел такой пример: молодая девушка, прежде чем лечь спать, каждый раз требовала, чтобы дверь между ее комнатой и спальней родителей оставалась полуоткрытой. При этом она ссылалась на то, что если дверь не будет полуоткрыта, то она не сможет уснуть. Казалось бы, напротив, подобная ситуация не способствует засыпанию. Полуоткрытая дверь может стать источником шума. который будет мешать ей заснуть. Но требование молодой девушки не было бессмысленным. Как показал анализ, навязчивое действие имело определенный смысл, связанный с тем, что в летстве маленькая левочка не хотела оставлять папу и маму наедине друг с другом. Она симулировала страх, просилась к родителям в кровать, заставляла их оставлять открытой дверь между детской комнатой и спальней взрослых. Подслушивание разговоров родителей способствовало развитию бессонницы, а стремление оставлять открытой дверь своей комнаты превратилось в навязчивое действие, без выполнения которого девушка не могла не только заснуть, но и просто лечь спать.

Таким образом, психоаналитическое понимание бессознательных процессов основывается на признании содержащегося в них смысла. Ошибочные действия, сновидения и невротические симптомы рассматриваются как имеющие смыса и составляющие интимную сторону переживаний пациентов. Психонаплитическое лечение предполагает раскрытие смысла невротических симптомов, о котором больной ничего не знает, и доведение этого смысла по его самылия.

В. М. Лейбин

СНОВИДЕНИЕ — одна из сфер душевной жизни человека, являющаяся объектом психоаналитического исследования. Для 3. Фрейда сновидение — это царская дорога к познанию бессознательного и лучший способ подготовки к исследованию неврозов. Он рассматривал сновидение в качестве невротического симптома, свойственного не только больным, но и всем адоровым людям.

В древности сновидениям придавалось вольшое значение. В них усматривались «знаки будущего». Толькователи сновидений находили в них различные предзнаменования. В дальнейшем, с развитием науки, искусство толкования сновидений было в известной степени уграчено, интерес к ним стал ассоциироваться с суеверием. И лишь в XIX в. наука, в частности физиология, вновь обратила внимание на сновидения. Было начато проведение экспериментальных исследований с целью определения влияния физических раздражений на содержание сношдений.

3. Фрейд, придававший сновидениям вахзачение, как бы вернулся к старой традиции. Он исходил из того, что сновидения
имеют смыса и их толкование способствует
пониманию душевного состояния человека.
При этом 3. Фрейд опирался на предположения, которые легли в основу психоаналитического толкования сновидений. Одним из
таких предположений было признание того,
что сновидение представляет собой не физиолотическое, соматическое, а психологическое
явление. Поскольку сновидение есть продукт и
проявление видевшего сон человека, постольку он сам должен сказать, что означает его
сповидение. Следовательно, техника психоана-

\_ 440 \_

лиза заключается в том, чтобы получить решение загадки *сновидения* от самого сновидца.

Второе предположение З. Фрейда состояло в утверждении: видевший сон знает, что означает его сновидение. Правла, когла вилевшего сон расспрашивают о его сновидении, то чаще всего, по его словам, он ничего не знает о нем. На самом деле, считал З. Фрейд, видевший сон просто не знает о своем знании и потому полагает, что не знает смысла сновидения. Залача заключается в том, чтобы лать возможность видевшему сон обнаружить свое знание и сообщить его психоаналитику. Это не означает требования от видевшего сон сразу сообщить о смысле его сновидения. Но он может представить материал, способствующий открытию истоков происхождения сновидения.

Третье предположение включало в себя допущение того, что первая пришедшая в голову видевшего сон мысль о его сновидении может давать желаемое объяснение. Психоаналитическая техника исследования сновидений в этом случае заключается в том, что видевшего сон спрашивают, почему ему приснилось такое. Первое же его высказывание по данному поводу считается объяснением. Психоаналитик требует, чтобы видевший сон отдался свободной ассоциации, и тогда первая же пришедшая ему в голову мысль, не будет случайной, поскольку она обусловливается его внутренними установками, свидетельствующими о том, что в психике нет ничего случайного.

3. Фрейд различал явное солержание сиосидения и скрытые его мысли. Явное содержание сновидения — это то, что человек видит во сие, когда воспринимает в эрительных образах различные картины и сюжеты. Скрытые мысли сновидения — это то глубинное и исконное, что стоит за эрительными образами и требует своего обнаружения.

Работа сновидения заключается в переводе скрытых мыслей в явное содержание сновидения. Эта работа осуществляется с помощью механизмов сгущения, смещения и превращения мыслей в зрительные образы. Благодаря такой работе сноендение может исказиться, выглядеть странным, абсурдным, непонятным. Искажению способствует цензура сменения, которая, по мнению З. Фрейда, отвечает за различные пробелы, пропуски в споендении, модификацию и перегруппировку сто материала.

Толкование сновидения имеет противоположную направленность. Оно состоит в первод явного содржания сновидения в скрытевод явного содржания сновидения в скрытеего мысли. Такой перевод предполагает расшифровку символического языка бессознательного так как, согласно 3. Фрейду, элемент сиовидения является символом его бессознательной мысли. Поскольку символы обшезначимы для всех людей и имеют устоявшисся переводы, то, например, в древнем мире они составляли идеальную основу для толкователи сновидений видели в них знаки толкователи сновидений видели в них знаки судущего, то в классическом психоанализе смысл сновидения выводится из прошлого.

С точки зрения З. Орейда, сновидение — это осуществление запретных, подавленных, вытесненных в бессозимельное жеданий, возвращение человека к его инфантильному детскому) состоянию. В сновидении отражаются наши собственные влечения и желания. В нем вновь оживают все характерные черты примитивной душевной жизни, включая различные формы проявления сексуальности.

В целом сновидение рассматривалось З. Фрейдом как компромиссное образование: с одной стороны, оно удовлетворяет потребность человека на время — во сне — прерывать свою связа с внешним миром, с другой стороны, оно дает человеку возможность удовлетворять вытесненные влечения в форме галлюцинаторного исполнения желаний.

3. Фрейд различал «сновидения желания», «страшные сновидения» и «сновидения наказания». Все они являются, по его мнению, попытками осуществления того или иного желания. Изучение сновидений помогает понять неврозы, а знакомство с неврозами способствует лучшему представлению о сновидениях.

Представления 3. Фрейда о сновидениях вызвали неоднозначную реакцино у тех, кто в той или иной степени разделял псикоаналитические идеи. Одни из них поддерживали фрейдовское понимание сновидений, положенное в основу классчиеского пеихоанализа; другие внесли изменения в те допущения, которые были сформулированы 3. Фрейдом относительно природы и функций сновидений; третьи подвергли критике положение о том, что сновидение — это осуществление желаний человека

А. Адлер высказал мысль, что сновидение вовсе не стремится вернуться в прошлое, как полагал З. Фрейд. Оно устремлено вперед и нацелено на решение некой задачи. Сповидение направлено на разрешение вполне конкретной, стоящей перед человеком проблемы. Оно не является «царской дорогой» к фессозившельному, поскольку не противостоит бодрствующему сознанием и бессозившельным не существует никакой пропасти.

Для К. Г. Юнга сновидение — это нечто трансиендентальное, т. е. выходящее за пределы человеческого разума. Оно выполняет функцию связи между сознанием и бессознательным в душевной жизни человека. Это и компромиссное образование, как считал 3. Фрейд, а компенсаторное, т. е. дополнительное, поддерживающее равновесие между сознательными и бессознательными и роцессами. Кроме того, сновидение выполняет и предвосхищающую функцию. Оно телеологично, нацелено на будущее. По убеждению К. Г. Юнга, сексуальность в сновидении есть лишь средство выражения, но не смысл или цель его.

Э. Фромм считал, что сновидение обладает двойственными функциями: при отсутствии контакта с реальностью в сновидении проявляется как самое пложе, так и самое хорошее, что имеется в человеке. В сновидении человек может быть и наоборот — более разумным, клупым, непристойным, мудрым и нравственным, мем когла бодрствует. С точки зрения 3. Фрейда, сновиение иррационально по своей природе; К. Г. Юне видел в сновидении откровение высшего разума; а по мнению Э. Фромма, в сновишего разума; а по мнению Э. Фромма, в сновиении проявляется и то и другое. Цель только-асмия сновидения — понять, заявляет ли о себе животное начало в человеке или проявляется все лучшее, что в нем есть.

В. М. Лейбин

СОБЛАЗНЕНИЕ (совращение) — сексуальное домогательство взрослых, старших детей или ровесников, имевшее место в жизни ребенка и оказавшее воздействие на его дальнейшее психосексуальное развитие. Идея соблазения бала высказана З. Фрейдом в конце XIX в., в период его первоначальных попыток объяснить причины возникновения психических заболеваний.

В процессе изучения и лечения нервнобольных 3. Фрейд столкнулся с ситуацией, когда некоторые его пациенты вспоминали о сценах их соблазнения родителями, родствен никами, старшими детьми. Основываясь на этом материале, он выдвинул предположееще, что в основе возникновения неврозов чаще всего лежат инфантильные (детские) переживания, связанные с травмой, которую нанесло ребенку совращение.

Однако вскоре 3. Фрейд был вынужден причать, что пациенты обманывали его в реальности никакого собалаения, физического совращения их не было. Чаще всего пациенты вспоминали о своих фантазиях относительно совращения. Осознание этого обстоятельства поставило под вопрос правомерность объяснения причин возникновения неврозов детскими переживаниями, связанными с фактами совращения ребенка.

Усомнившись в реальности сцен соблазиеив врстеве, З - Фрейд тем не менее не отказался от выдвинутого им предположения о соблазиении как одном из истоков психических заболеваний. Напротив, после размышления над фантазиями своих пациентов он пришел к выводу, что эти фантазии вызывают у человека, склонного к созданию вымышленной истории своего детства, такие переживания, которые с неизбежностью приводят его к болезии.

По своему воздействию на человека фантазии приравниваются к действительности. Для невротика фантазия — не меньшая реальность, чем окружающий его мир. Понимая это, 3. Фрейд выдвинул психоналитическую теорию неврозов, согласно которой фантазии обладают психической реальностью и в мире неврозов решающей является не физическая, а именню психическая реальность.

Впоследствии З. Фрейд говорил о том, что соблазнение ребенка родителями или родственниками, старшими дстьми или дстьми того же возраста может быть реальным событем. Но воспоминания о травмирующих сценах пациент чаще всего относит к более раннему возрасту по сравнению с тем, когда соблазнение имело место в действительности. Однако, подчеркивал З. Фрейд, для возникновения невроза не имеет принципиального значения, было ли соблазение реальным, являлось ли оно плодом воображения ребенка, или реальность и фантазия дополняли друг друга.

3. Фрейд считал, что источником фантазий человека о совращении его в детстве служат его влечения. В этих фантазиях отражено одно и то же содержание сексуального харакгера. Речь идет о так называемых прафантазиях, своими корнями уходящих, по мнению З. Фрейда, в историю развития человечества. Рассказываемые в процессе психоаналитического сеанса фантазии пациентов о соеращении из в детстве представляют собой не что иное, как огражение в писиме человека тех реалькак огражение в писиме человека тех реальных событий, которые имели место в первобытной человеческой семье. По замечанию 3. Фрейда, фантазирующий ребенок восполняет доисторической правдой пробелы в индивидуальной правде.

В современной психоаналитической литературе до сих пор ведутся дискуссии по поводу открытия З. Фрейдом того значения, которое психическая реальность имеет в жизни человека. Одни психоаналитики считают, что именно отказ от первоначального понимания соблазнения как реального события детства привел к возникновению психоанализа. Другие полагают, что, перенеся центр исследования на психическую реальность, З. Фрейд тем самым сделал уступку общественному мнению, воспринимающему соблазнение ребенка родителями. родственниками, старшими детьми или сверстниками как клевету на счастливое и безоблачное летство.

В начале 80-х годов имевший доступ к архивным документам З. Фрейда канадский психоаналитик Дж. Мэссон выступил в печати с заявлением. На основании найденных им материалов он подверг критике 3. Фрейда за якобы неоправданное отступление от первоначальных взглядов на реальность соблазнения в детстве. Однако точка зрения Дж. Мэссона на «слабость», проявленную З. Фрейдом в трактовке соблазнения как детской фантазии, вызвала резко негативную реакцию в приверженцев психоанализа. Дело дошло до того, что за «еретические» мысли в его книге Дж. Мэссон был исключен из Канадского психоаналитического общества и из Международной психоаналитической ассопиании.

В. М. Лейбин

СОВЕСТЬ — способность человека к осушествлению морального контроля и нравственной самооценки; внутренний голос, предписывающий ему нормы долженствования и запреты. С точки эрения 3. Фрейда, совесть — это внутреннее восприятие недопустимости проявления имеющихся у человека желаний.

3. Флейд не считал совесть чем-то изначальным в человеке. Ее возникновение он связывал с психосексуальным развитием ребенка. Маленький ребенок аморален. В нем нет внутренних тормозов против стремления к удовлетворению желаний. Роль моральной иензуры выполняют ролители, поощряющие или наказывающие ребенка. Впоследствии внешнее слерживание со стороны ролителей. воспитателей и авторитетов перемещается внутрь человека. Их место занимает особая инстанция, которую З. Фрейд назвал «Сверх-Я» («Cvnep-Эго»). Это Сверх-Я как раз и является совестью человека, олицетворяющей собой внутренние запреты и нормы долженствования.

Будучи олицетворением совестви, Севгъ Я сосредоточивает в себе все моральные ограничения, которые есть в человеке. В понимании 3. Фрейда Севгъ-Я, совесть не только вбирает в себя авторитет родителей, но и становится носителем тращиций, всех сохранившихся в культуре ценностей (в этом смысле 3. Фрейд говорил о божественном проискождении совести, правда, при этом он отмечал, что здесь Бог поработал недостаточно, поскольку большиство людей получили совесть в довольно скромных размерах).

Согласно 3. Фрейду, совество осуществляет надзор и суд над действиями и помыслами человека. Она выступает в качестве цензора, предъявляя к человеческому Я жесткие требования. Первоначально совество была первопричиной отказа от влечений. Затем каждый отказ от влечения становился источником совести. При этом происходило усиление строгости и нетерпимости совести. В результате соответствующего развития совество приобрела такую карающую функцию и стала столь агрессивной, что постоянно довлеет над человеком, вызывая у него страх («страх перед собственной совестьной совестьмо)

По словам З. Фрейда, чем добродетельнее

человек, тем суровее и полозрительнее его овесть. Пока дела у него идут хорошо, совесть не особенно пригазательна. Но стоит случиться несчастью, как она со всей силой обрушивается на человека. Несчастья как бы ухрепляют власть совести над человеком, который уходит в себя, превозносит притязания своей совестии, признает свою греховность.

Укоры совести порождают чувство вины. Постепенно сознание виновности становится уделом человека. Страх перед собственной совестью обостряет чувство вины, которое возникает даже несмотря на отказ человека от удовлетворения своих влечений. Так, по мнению 3. Орейда, угроза внешнего несчастья, связанная с угратой любои и наказанием со сторонь внешнего авторительно, превращастая во внутреннее несчастье, обусловленное напряженным сознанием виновности.

Все это означает, что понимание совести в психоманализе исходит из признания ее двойственности. С одной стороны, совеств выступает в качестве добродетельного начала в человеке, способствующего его моральному самоконтролю и нравственной самооценке, а с другой стороны, ее суровость и аерессивность порождают в человеке страх и обострякот у него чувство ешны, что может привести к психическому расстройству.

Внутренний конфанкт между стремленим к удовлетворению влечений человека и сдерживающими их предписаниями совести является той питательной почвой, на которой произрастают неврозы. Отсюд особое внимание психоаналитиков к осмыслению истоков формирования и природы совести с целью лучшего понимания причин возникновения невротических заболеваний и их успешного лечения.

В. М. Лейбин

СОЗНАНИЕ — в психоанализе: состояние человека, в котором он осознает себя, в противоположность состояниям сна, комы, амнезии, а также особая, присущая человеку, в отличие от животных, способность к самосознанию.

3. Фрейд в ряде статей уподоблял сознание органу чувств, способному воспринимать внутренние, т. е. душевные, психические, события и отличать их от внешних восприятий, а также органу, способному быть обращенным как вовнутрь, к психической деятельности. так и вовие, к окоужающей среде.

Кроме того, по сравнению с предсознанием и бессознательным сознание, согласно 3. Фрейду, является лишь небольшой частью ума, включающей то, что мы сознаем в каквый данный момент. Сознание обладает интегративной функцией, которая наиболее ярко проявляется при переводе бессознательное.

Сознание органически вплетено в духовный опыт человечества. Появление сознания с его рефлективным отношением — характерная черта, отличающая человека от животного. Мы до сих пор не можем с определенностью ответить на вопрос об источнике сознания, не можем объяснить, как и почему оно возникло. Поэтому, принимая его существование за само собой разумеющийся факт, можно говорить о тех проблемах, которые возникли с его появлением, а также оценить его роль, что и делает дисхоанализ.

Сознание развивалось от неопределенного, непрочного к стаблльному и прочному. Быть сознательным означает одновременно и проклятие и благословение. Это нашло свое отражение в мифах о Прометее, об изгнании человека из рая.

Подарив человечеству свет сознания, прометей испытал за это страшные мухи, которые одновременно стали его искуплением. Решившись стать сознательным, подобно Богу, первочеловек был изгнан из райского предсознательного пребывания в Боге, из остояния божественной гармонии, но вместе с тем приобрел свободу выбора между добром и элом. Таким образом, приобретение сознания связано с ощущением страха

перед бременем, которое оно возлагает на человека.

CO3

Приобретение сознания связано также со страхом потерять его под влиянием бессознательных эмоций. Вот почему понадобились табу и стротие коллективные ритуалы страх перед последствиями за их нарушение является той преградой, которая держит под контролем бессознательные эмоции.

Благодаря сознанию человек способен разбираться в деталих, задаваться вопросами «зачем?» и «почему?», но это создает драматическую ситуацию: человек боится этих вопросов, ненавидит их, старается ускользнуть, скрыться от них в младенческом состоянии счастья, незнания. В то же время сознание отличительная черта человека, сила, управлющая нами. Появление сознания есть пробуждение от нерефлективного состояния гармоничной бессознательности, столкновение с пооблемами существования.

Потеря предсознательной инстинктивной безопасности ведет к разрушению устовичитивного человека, если он не может, не умеет использовать свое сознание, которое предохраниет его от бессознательных сил; он начинает сознавать их при помощи своих же проекций. Сознание примитивного человека еще столь молодо и неразвито, что пока не представляет собой того орудия, пользоваться которым необходимо без колебаний и сомнений, — это должно побуждаться особыми приемами и ритуалами.

С появлением сознания единство жизни расствей. Этот процесс можно проследить на примере развититых частвей. Этот процесс можно проследить на примере развития ребенка. Первоначально ребенок идентичен родительской Психе, как бы сливается с ней, но затем из этого океана нетронутого единообразия начинают медленно проступать островки сознания, постепенно проступать островки сознания, постепенно расширяясь, образуя маленькую индивидуальность. Важнейшим в этом процессе является тот миг, когда ребем к поорит о себе Я, а не назывлает свое имя, как это делают дру-

гие. За этим Я обнаруживается множество других Я, несхожих с собственным Эго. И наконец, наступает момент, когда Я испытывает противоречивое отношение к Ты. Начинается конфинктный подростковый период с его борьбой за утверждение собственного Я, отрывом от Эго родителей, учителей.

Пробуждение индивидуальности Эго связано с бескопечной постановкой вопросож почему?» и «зачем?». Ничего не воспринимается само собой, все должно быть объяснено, всему найдена причина. Эти ступени становления индивидуальности ребенка отражакот ступени развития человечества в целом.

Эффект появления сознания можно сравкаждому организму присуще стремление к адаптации, но ярче всего эта тенденция проявляется в ситуации, когда организм попадает в новые и неизвестные ему условия. Он либо адаптируется и восстанавливает баланс между силами действия и противодействия, либо погибает.

В психологическом смысле факт появления сознания был для примитивного человека тем сдвигом, рывком, отрывом от определенного набора условий, в которых он привых находиться. Этот факт знаженоват собой разрушение равновесия, сложившегося между предослательным организмом и биопотической средой. Вместо безмятежного пребывания внутри биологических процессов человек, с появлением сознания, внезапно обнаруживает себя стоящим над этими процессами и испытывает потребность в новой адаптании.

С появлением сознания разрушается мир первичной гармонии; предсознательное единство биологического организма и природы распадается на две половины — объект и субъект. Эта двойственность является психологической основой ремлени, в ней — начало всех философий, из нее происходит научный поиск, наконец, она служит той почвой, на которой поизрастают мораль и искусство.

Сознательное мышление есть мошная созидательная сила. Сознание — специфически человеческое достижение, существование человека фундаментально и нерушимо связано и выражено в факте становления сознательного. Олнако не следует забывать и о том, что в природе сознательной Психе заложено и деструктивное начало. Сознательному предшествует бессознательное, оно его мать и вечная кормилица. Бессознательное нуждается в своем чаде, чтобы быть реализованным. Сознательное черпает силы в бессознательном. Олнако всегла существует опасность отрыва сознательного от бессознательного, возможность забыть о его источнике как вместилище инстинктов и супраиндивидуального опыта, или, напротив, полного погружения в утробу матери. В свою очередь, бессознательное из-за своей безличной натуры может обернуться против своего чада и разрушить его. И тогда возобладает деструктивное начало.

Только взаимная связь между сознательным и *бессознательным* является условием их созидательного смысла.

II A Бессонова

СОН (от греч. hipnos — Гипнос, сын Никты — ночи и брат Танатоса — смерти). Гипнос спокоен, тих и благосклонен к людям в отличие от беспощадной смерти.

В древности люди придавали сиу важное сил, воэрождением для того, чтобы справляться с горечью и радостями в бодрствующем состоянии, но сомо была и смерты. Хорошю известно, что во многих культурах прошес ухода в сои воспринимался в терминах мифа, согласно которому душа временно по-кидает тело и либо блуждает, скитается отдельно от него, либо принимает иную форму — животного, человека, растения. Во многих примитивных культурах до сих пор существует тмобу на прикосновение к постепи временно отсутствующего человека из опасения. Что душа его, веогнушнось найдет

места, и охотник, воин, путешественник умрет.

Хорошо известно и другое отношение ко сну, его содержательной стороне. В снах древние видели знаки будущего, предзнаменования. Эти вопросы рассмотрены в книге Э. Фромма «Забытый язык».

Если биологической целью сна является отдых, то психологическим его признаком, по мнению 3. Фрейда, выступает потеря интереса к миру. «Сон, - писал 3. Фрейд, - это состояние, в котором я ничего не хочу знать о внешнем мире, мой интерес к нему угасает. Я погружаюсь в сон, отходя от внешнего мира, задерживая его раздражения... Наше отношение к миру, в который мы так неохотно пришли, кажется, несет с собой то, что мы не можем выносить его непрерывно. Поэтому мы время от времени возвращаемся в состояние, в котором находились до появления на свет, т. е. во внутриугробное существование. Мы создаем аналогичные условия, которые были тогда: тепло, темно, и ничто не раздражает».

Сои — важное соединительное звено между сознательным и бессознательным процессами. Псикическая жизнь человека скрыта от него в глубинах бессознательного, и лишь отдельные ее стороны и акты попадают в сферу сознательного. Подобно тому как наш слух не воспринимает слишком высокие или слишком низкие колебания, а зрение не воспринимает слишком короткие или слишком длинные волны, так и наше сознание отражает лишь малую часть огромного бессознательного мира нашей души. Оно — только видимая верхушка айсберга, почти полностью скрытого от нас.

Бессознательная сфера — это как бы комната», где теснятся наши неудовлетворенные желания, аффекты, животные инстинкты, недостойные мысли, страшные чувства. Они содержат в себе мощный импульс стремления вырваться наружу, однако путь им преграждает цензура — наше сознательное. В дверях этой «комнаты» происходит постоянная борьба, успех в которой имеет переменный характер. На долю цензуры выпалает и другая важная задача: когда в «прихожую» снаружи забредают «уличные звери», ей необходимо остановить их, вытеснить, посадить под замок. Сон и является той лазейкой. той «царской дорогой в бессознательное», через которую проникает в сознание вытесненный материал. Во время сна цензура значительно ослабевает: спящий человек как бы изолируется от мира чисто физически, его охватывает моторный паралич обездвижения, а цензура не получает подпитки от общественного мнения. В результате во сне желаемое получает видимость удовлетворения в сновидении, ущемленный аффект - частичную разрядку, спящий - успокоение, цензура передышку. Во сне цензуре не надо беспокоиться о том, что человек что-нибудь «выкинет», так как он обездвижен, парализован,

К. Г. Юме считал, что сои выполняет вакную компенсаторную роль в жизни человека: он помогает уравновешивать разнообразные отвлекающие влияния, которым мы подвержены в жизни; такие влияния стремятся различным образом направить наше мышление на путь, не подходящий для нашей личности и индивидуальности. Не случайно Платон считал добрым того, кто предпочитал видеть во сне то, что элые делают в действительнос-

Сим ботаты символами, содержащими мощную психическую энергию. К ним следует относиться как к живой реальности, которую необходимо не только пережить, но и пшательно рассмотреть. Именно внимательное рассмотреть. Именно внимательное рассмотреть этой реальности и породило на свет психовающя— науку, открывшую глубиные пласты человеческого Я.

Во сне ориентиры нашей земной жизни трансформируются, сознание расширяется, исчезают пространственно-временные границы. Мы можем во сне быть скалой, животным, травинкой, птицей, другим человеком; можем оказаться в другом веке, побывать в разных местах, ощутить себя частицей космоса, Вселенной. Являясь сетсетвенной паузой в деятельности человека, сои содержит в себе все земные проблемы, заботы, радости, тревоги

Мы «видим» во сие, но не глазами, а мыслями. Наш ум так же активен, но иначе, чем днем: мы видим во сие то, что было сокрыто светом и шумом дня. Вот почему сон часто становится стимулятором творческих открытий.

То, чем мы становимся ночью, в наших снах, показывает, что мы представляем собой как человеческие существа. Мир дня и мир ночи не взаимоисключают, а дополняют друг друга. Мир сна — столь же реальное бытие, как и мир дня, во сне мы не выключены из жизни, мы живем, но в ином состоянии. Полное выражение человеческой сути доститется ночью так же, как и при свете дия.

Л. А. Бессонова

СОПРОТИВЛЕНИЕ в психоанализе 3. Фрейда: феномен силы и процессы, препятствующие осознанию информации посредством противодействия переходу воспоминаций, представлений и симптомов из бессознательного в сознание.

Проявляется сопротивление преимущественно в формах неосознаваемого противодействия людей обыденному осознанию вытесненного (вытесненных в бессознательное сексуальнос и агрессивных влечений, различных импульсов и пр.) и неосознаваемого противодействия пациента психоаналитику (психотерапевту, врачу), а следовательно, и собственному выдлоровлению.

Наличие сопротивления считается признаком психического конфликта.

Фрейд выделил пять основных разновидностей сопротивления, исходящего от трех инстанций: Опо (Ид), Я (Эго) и Сверх-Я (Супер-Эго). В систематизированном виде эти разновидности представлялись как три сопро-

тивления Я (Эго): 1) сопротивление вытеснению; 2) сопротивление трансферр («трансферное сопротивление» в формах переноса на психотерапевта эротических или агрессивных импульсов); 3) сопротивление, исходящее из выгоды от болезан (в том числе вторичнов); 4) сопротивление Оно (Ид) или сопротивление бессознательного; 5) сопротивление Серех-Я (Супер-Эго), обусловленное бессознательным чувством вины и потребностью в наказании.

В психотерапевтической (психоаналипической) практике в роли объективных признаков наличия сопропиваения принимают: а) уклонение мыслей пациентов от обсуждаемой темы и б) необъяснимость ассоциативных мыслей пациента.

Понятием «сопротивление» З. Фрейд обозначал также противодействие психоанализу и установку на отторжение открытых им бессознательных сексуальных и агрессивных влечений, желаний и т. д.

Открытие сопротивления сыграло значигельную роль в создании психоанализа. З. Фрейо считал, что психоанализическая теория, собственно, построена на признании сопротивления, которое оказывает пациент при попытке сделать сознательным его бессознательное.

В современном психоанализе основные разновидности сопротивления расширены, модифицированы и описаны более подробно. Существенный вклад в развитие представления о сопротивлении внесли К. Абрахам. Г. Гартман, Е. Гловер, Р. Гринсон, Э. Дейч, В. Райх, О. Феникель, А. Фрейд и др. В действующей ныне систематике сопротивления Дж. Сандлера, К. Дэра и А. Холдера в общем выделяются 10 его основных разновидностей. пять из которых дополняют установленные 3. Фрейдом. К ним относятся: 1) сопротивление, возникающее в результате неадекватных действий психоаналитика (в том числе ошибочно выбранных приемов лечения); 2) сопротивление, связанное с усложнениями отношений пациента со значимыми для него

пюдьми (оно возникает вследствие изменения его психики и поведения в результате лечения); 3) сопротиваемие, связанное с угрозой изменения самооценки пациента (в ходе и иготе психоанализа); 4) сопротиваемие необходимости отказа от привычных способов адаптации (в том числе в форме невротических симптомов); 5) сопротиваемие, связанное с определенным типом и фиксированными чертами характера (которые сохраняются пациентом даже после исчезновения колфликтов, породивших эти черты).

Оригинальный подход к пониманию сопротивления и группировке его форм предложила Э. Дейч. Согласно ее версии (1939), все формы сопротивления могут быть представлены в виде триады: 1) интеллектуальные (чинтеллектуализирующие») сопротивления; 2) сопротивления-трансферы (сопротивления; 2) сопротивления-трансферы (сопротивления-переносы); 3) сопротивления, возникающие вследствие потребности пациента защитить себя (главным образом от воспоминаний о событиях, пережитых им в детстве). В современном педкональнае проблема со-

противления считается одной из важнейших и активно разрабатывается многими теоретиками и практиками.

В. И. Овчаренко

СОЦИАЛЬНЫЙ АТОМ (от лат. socialis водей в обществе и греч. а сиотом ниями людей в обществе и греч. а сиотом неделимый) — в социометрии Дж. Морено: наименьший и неделимый элемент социальной веселенной» структуры отношений, состоящий из совокупности всех отношений между человеком и окружающими его людьми, которые связаны с ним тем или иным образом в данный момент времени.

Отдруктурно и схематически (графически) старильный атом обычно изображается в виде четырех концентрических кругов, огражаюших разные степени родства душ и уровни социоэмоциональных отношений индивида со своими знакомыми. Наименьший из них представляет внутреннее ядро социального атома (лица, с которыми поддерживаются отношения); больший - внутреннее и внешнее ядро отношений, окружающих индивида; следующий - внешнее ядро (лиц, с которыми индивиду хотелось бы иметь отношения) и наибольший - объем знакомств (совокупность всех знакомых конкретного человека, в значительной части своей не имеющих личного значения для индивида в тот или иной момент времени, но способных в какой-то ситуации обрести это значение). Различие между людьми, находящимися с индивидом в эмоциональных отношениях, и остальными его знакомыми определялось Дж. Морено как «социальный порог» («порог социального атома»), преодоление которого изнутри или снаружи предполагает необходимость осуществления определенного усилия.

К фундаментальным характеристикам социальных атомое Дж. Морено относил их изменчивость и способность к взаимодействию, которые выражаются, в частности, в регенерации (восстановлении), социостазе, «психосоциальных сетях» и смерти социальных атомое.

Согласно Дж. Морено, с течением времени каждый социальный атом, в силу изменчивости человеческих отношений (в том числе и их эмоциональных характеристик) и др. причин (перемещения партнера в пространстве, смерти и т. д.), изменяет свою конфигурацию, но при этом проявляет свойственную ему (по самой природе вещей) способность к восстановлению (регенерации), которое происходит главным образом посредством включения в себя взамен утраченного партнера по общению какого-то другого (или других). С годами эта способность уменьшается (а иногда и просто уграчивается), но в зрелый период функционирования социальные атомы почти постоянно находятся в процессе регенерации и взаимно компенсируют свои потери. Данная тенденция социальных атомов к взаимной регенерации своих структур и поддержанию равновесия между собой квалифищировалась Дж. Морено как социостаз. Дж. Морено подчеркивал, что социостаз. Дж. Морено подчеркивал, что социальные атмами обладают способностью к соединению в различные агретаты и к образованию «психосоциальных сетей» (т. е. широко разветляенных витуренных психосоциальных структур различных сообществ и общества), в силу чего они и высгупают в качестве первичных и существенных оснований общества.

На индивидуальном уровне с течением времени величина и спаятность социального апомом уменьшаются из-за утраты его способности к регенерации (эта утрата обусловливается по преимуществу возрастными факторами). И тогда наступают умирание и смерты социального атома. Социальная смерты выступает как одна из функций социальной реальности, в которой человек оказывается не в состоянии восполнить всевозрастающие утраты общения с эмоционально значимыми для него людьми.

В. И. Овчаренко

**СОЦИАЛЬНЫЙ ХАРАКТЕР** — обозначение *Э. Фроммом* стабильной и четко выраженной системы ориентации.

Процесс социализации начинается уже с того мгновения, когда индливид определяет себя и свое отношение к другим людям через те или иные формы человеческих отношений. Развитие конкретного типа общения приводит к формированию социального характера.

Структура личности определяет не только мысли и чувства человека, но и его действия. Заслуга этого открытия принадлежит 3. Фрейду, однако Э. Фроми считал, что его теоретическое обоснование неверно. То, что деятельность человека обусловливается преобладающими тенденциями структуры личности, совершенно очевидно у невротиков. Когда человек испытывает потребность считать окна домов или камни на мостовой, нетрудно понть, что в основе этой потребности лежат какие-то принудительные внутренние влече-

ния. Действия же нормального человека, как можно подумать, определяются лишь разумными соображениями и условиями реальной жизни.

Однако с помощью методов наблюдения, введенных психонасилзом, удалось установить что и так называемое рациональное поведение в значительной степени определяется структурой личности индивида. Какова функния социального характера в служении индивиду и обществу? В том случае, если характер индивида более или менее совпадает с социальных характером, доминантные стремления индивида побуждают его делать именно то, что необходимо и желательно в специфических социальных условиях его культуриа.

Скажем, человек одержим стпрастное к накопленню и отвращением к любому излиществу. Такая черта характера может быть весьма полезна ему, если он мелкий лавочник, вынужденный к бережливости. Наряду с этой экономической функцией черты личности имеют и другую, не менее важную функцию — чисто психологическую. Человек, для которого накопительство оказывается погребностью, коренящейся в его личности, получает и глубокое психологическое удовлетворение от возможности поступать в соответствии с данной потребностью. Он выигрывает не только экономически, но и психологически.

В этом легко убедиться, понаблюдав, например, за женщиной из низов среднего класса на рынке: сокономив на покупке два цента, она будет так же счастлива, как чеповек с другим типом личности, испытавший чувственное наслаждение. Такое психологическое удовлетворение появляется у человека не только тогда, когда он сам поступает в соответствии со стремлениями, коренащимися в структуре его характера, но и когда читает или слушает изложение близких ему (по этой же причине) идей.

Для авторитарной личности чрезвычайно притягательны идеология, изображающая

природу как могучую силу, которой следует покоряться, или речь, содержащая садистские описания политических событий. Читая или слушая это, человек с таким типом личности получает психологическое удовлетворение.

Итак, для нормального человека субъективная функция его характера состоит в токусобь направлять его действия в соответствии с его практическими потребностями и давать ему психологическое удовлетворение ог его деятельности.

Если рассматривать социальный характер с точки эрения его функции в общественном процессе, то мы должны начать с того же утверждения, какое было сделано по поводу функции социального характера для ницивида. Приспосабливаясь к социальным условиям, человек развивает в себе те черты характера, которые побуждают его хотеть действовать именно так, как ему приходится действовать менно так, как ему приходится действовать.

Тогда, когда структура личности большинства людей в данном обществе, т. е. их социальный характер, приспособлена к объективным задачам, которые индивид должен выполнять в этом обществе, психологическая энергия людей превращается в производительную силу, необходимую для функционирования этого общества. Обратимся к примеру с интенсивностью труда. Современная промышленная система требует, чтобы основная часть человеческой энергии была направлена на работу. Если бы люди работали только под давлением внешней необходимости, то возникал бы разрыв между тем, чего им хочется, и тем, что они должны делать. Это снижало бы производительность их труда.

Но динамическая адаптация личности к социальным требованиям приводит к гому, что энертия приобретает формы, побуждаюшие ее действовать в соответствии со специфическими требованиями экономики. Современного человека не приходится заставлять работать так интенсивно, как он это делает. Вместо внешнего принуждения в нем существует внутренняя потребность в труде, имеющем важное псикологическое значение для человек ака личности. Иньми словами, вместо подчинения открытой сласти человек создал в себе внутреннюю власты — совесть или долг, — которая управляет им так эффективно, как никогда не смогла бы управлять ни олна внешняя власты и олна внешняя власты на открать в тем от в тем о

Таким образом, социальный характер преобразует внешнюю необходимость во внутреннюю потребность индивидов и тем самым мобилизует человеческую энергию на выполнение задач данной социально-экономической системы. Если в характере уже развились определенные потребности, то соответствующее им поведение одновременно дает и психологическое удовлетворение, и практическую пользу в плане материального успеха. Когда общество обеспечивает индивиду удовлетворение в обеих этих сферах одновременно, можно считать, что налищо сигуация, в которой психологические силы цементируют социальную структуру.

Однако рано или поздно возникает разрыв: традиционный склад характера еще существует, но возникают новые экономические условия, при которых прежние черты личности становятся бесполезными. Люли стремятся действовать в соответствии со своим складом характера, но при этом либо их поведение превращается в помеху для достижения экономических целей, либо они просто не в состоянии действовать согласно своей «природе». Э. Фромм разъяснил это положение на примере структуры личности прежнего среднего класса в странах с жесткой классовой обособленностью, таких, как Германия. Добродетели прежнего среднего класса - экономность, бережливость, осторожность, недоверчивость - в современном бизнесе гораздо менее ценны, чем такие, как инициативность, способность к риску, агрессивность.

Лаже если эти старые добродетели кое-где и полезны - как в случае с мелким лавочником, то возможности мелкого предпринимательства настолько сузились, что лишь меньшинство сыновей прежнего среднего класса может успешно «использовать» свои тралиционные черты характера в экономической деятельности. Воспитание развило в них черты характера, которые в свое время были приспособлены к социальным условиям существования их класса. Но экономическое развитие шло быстрее, нежели развитие характера. и разрыв между эволюцией экономической и эволюцией психологической привел к тому. что в процессе обычной экономической деятельности психологические потребности уже не удовлетворяются.

Однако эти психологические потребности существуют, и приходится искать какие-то другие способы их удовлетворения. Тогда узкоэгоистическое стремление к собственному преимуществу, характерное для низов среднето класса, переходит из личной плоскости в национальную. Садистские импульсы, прежде находившие применение в конкурентной борьбе, усиленные фрустращией в экономической сфере, выходят на общественно-политическую арену, а затем, совбодившись от каких-либо ограничений, находят удовлетворение в политических преследованиях и в войне.

Многие психологи считают методы восштания в раннем детстве и технику обучения подростка причиной развития определенного характера. Термин «воспитание» можно определять по-разному, но с точки зрения социального процесса функция воспитания, очевидно, состоит в том, чтобы подготовить индивида к выполнению той роли, которую ему предстоит играть в обществе. То есть воспитание должно формировать характер таким образом, чтобы оп приближался к сециальному характеру, чтобы его собственные стремления совпедали с требованиями его социальной роли.

Система воспитания в любом обществе не только выполняет эту функцию, но и опрелеляется ею. Поэтому структуру общества и структуру личности членов этого общества. согласно Э. Фромму, нельзя объяснять воспитанием, принятым в данном обществе. Наоборот, само воспитание членов общества, система воспитания объясняется требованиями, вытекающими из социально-экономической структуры данного общества. Однако методы воспитания чрезвычайно важны: их можно рассматривать как средства, с помощью которых социальные требования преобразуются в личные качества людей. И хотя методы воспитания не являются причиной формирования определенного социального характера, они тем не менее служат одним из механизмов, формирующих его.

3. Фрейд показал, что на формирование пичности решающее влияние оказывают самые ранние переживания ребенка. Однако если это верно, то как понять утверждение, что ребенок, имеющий очень мало контактов с обществом (во всяком случае в нашей культуре), тем не менее формируется обществом? Ответ состоит в том, что родители – за редкими исключениями — не только применяют методы (способы) воспитания, широко распространенные в их обществе, но и собственной личностью представляют социальный характере своего общества или класса.

Человек меняется в связи с потребностями экономической и социальной структур общества. Но его приспособляемость не безгранична. Кроме определенных физиологических потреб:состей, удовигетворение которых является императивной («поведительной», жизненно важной) необходимостью, существуют еще и неотъемлемые психологические свойства человека, которые также нуждаются в удовлетворении.

Процесс социализации, по Э. Фромму, начинается уже с того мгновения, когда индивид определяет себя и свое отношение к другим людям через специфические способы и формы человеческих отношений. Развитие той или иной формы общения приводит к формированию социального харакменой системы ориентации. Соответственно пяти способам социализации (мазохизм, садизм, деструктивизм, конформизм, любов) возникают и пять форм приспособления к обществу: рецептивная, эксплуатампорская, накопительская, рыночная и подоживаная овлентации.

В каждом конкретном обществе может оказаться несколько типов ориентации. Однако условия жизни, ценности и вся социальная структура в целом влияют на формы дапитации по-разному. Например, одно существо может активно выявлять и культивировать конформизм, другое — эксплуатируюший тип поведения.

П. С. Гуревич

СОЦИОГРАММА (от лат. societas — общество и греч. gramma — письменный знак, черта, линия) — специальное графическое (схематическое) изображение результатов социометрического исследования взаимоотношений людей, проведенного по одному или нескольким тестовым критериям.

В общем виде социограмма как метод, прием и способ обработки и представления результатов социометрического опроса представляет собой карту социометрических выборов, создаваемую на основе социоматрицы посредством использования соответствующих символических обозначений для концентриванного наглядного выражения раличных связей и отношений. В качестве графического языка (символических знаков) в социограмме обычно используются геометрические фигуры (окружности, треугольники, квадраты и пр.) и линии (сплошные и пунктирные; различной толщимы, награвленности и цвета).

Отображение динамических глубинных установок и эмоциональных взаимоотношений людей осуществляется посредством изображения объектов связей (i-членов), субъектов связей (ј-членов), объект-субъектного совмещения поведения (іј-членов), положительного выбора, отрицательного выбора, взаимной положительной связи, взаимной отрицательной связи, уровней связи и т. д.

В социометрической практике - в зависимости от целей и задач исследования - обычно используются несколько типов (вилов) социограмм: 1) социограммы произвольного вида, иллюстрирующие комбинации установок, отношений и связей с наиболее удобным или оптимальным изображением членов группы (в соответствии с результатами социометрических выборов, т. е. выборов людьми друг друга: 2) социограммы круговые, на которых все участники группы изображаются симметрично на одной окружности, а связи между ними внутри данной окружности; 3) социограммы концентрические, или «мишеневые», на которых символы всех членов группы располагаются на вписанных друг в друга концентрических окружностях таким образом, чтобы в центре их оказались те, кто обладает более высоким положительным статусом («звезды»); 4) социограммы локограммного (от лат. locus - место) вида, на которых расположение символов людей отражает их реальное местоположение в той или иной ситуации; 5) аутосоциограммы, на которых опрашиваемые в соответствии с полученными ими инструкциями отображают свои представления о собственном статусе, отношении к людям и их отношении к ним, и др.

Наглядно представленная структура взаимоотношений людей позволяет осуществить их качественно-количественное описание и выработать адекватные социодиагностические оценки и рекомендации.

В. И. Овчаренко

СОЦИОМАТРИЦА (от лат. societas — общество и matrix — источник, вачало, матка) — специальная социометрическая таблица, в которой в математической и наглядной форме фиксируются результаты научных иссепрований взаимоогношений полей.

Как метод, прием и способ регистрации, классификации и представления информации социоматрица отражает коммуникации, установки, отношения и статус людей в микрогруппах и малых группах, а также статус различных групп и взаимоотношения между ними.

В общем виде социоматрица как способ обработки результатов социометрического опроса представляет собой многоразрядную таблицу. отражающую взаимоотношения людей в группе численностью в N-членов. В ее вертикальных столбцах указываются порядковые номера опрошенных и тех, кто выбирает (фамилии или условные обозначения фамилий опрошенных, ј-члены), и тех, кого выбирают (і-члены), при этом знаком + обозначается положительный выбор, знаком отрицательный выбор (отвержение) и знаком 0 - нулевой выбор (безразличие); сделанные выборы и общее число отданных выборов. В горизонтальных столбцах таблицы отмечаются числа полученных выборов и общий итог выборов.

В зависимости от предмета научного исследования, его целей и задач социоматрицы могут быть построены по одному или нескольким критериям. При напичии больших объемов информации обычно создаются промежуточные и суммарные социоматрицы.

Современная социометрическая техника исследований предполагает использование разнообразных социоматриц и их многочисленных модификаций, ориентированных на применение современных математических и статических методов и методик обработки информации и использование компьютерной техники.

Социоматрицы используются для построения социограмм, графиков, расчета различных индексов, коэффицентов и т. д. Они широко применяются в различных социометрических, социологических, социально-психологических и психолого-педагогических исследованиях, а также активно используются в ряде специальных областей: космической психологии, военной психологии, психологии спорта и т. п.

В. И. Овчаренко

СОЦИОМЕТРИЧЕСКИЙ ТЕСТ (от социоментри и англ. test — испытание, исследование) — специальный социометрический метод, прием и способ фиксации, измерения и исследования установок, оценок, предпочтений и желаний людей, проявляемых ими в отношении других людей или групп в процессе социометрического опроса (тестирования).

В зависимости от предмета, целей и задач научного исследования социометрический тест проводится по одному или нескольким критериям (в том числе по различным разновидностям коммуникативных критериев), посредством которых при анализе ответов на стандартизированные вопросы о желании, предпочтении и возможности взаимодействия с теми или иными людьми устанавливаются сопоставимые выборы людьми друг друга, выражающиеся в форме положительного выбора (+), отрицательного выбора (отвержения, -) и нулевого выбора (безразличия. 0). При этом особое значение придается дихотомическому (альтернативному) параметру (критерию) «выбор-отвержение», поскольку считается, что именно он позволяет сфокусировать исследование на изучении динамических глубинных социоэмоциональных структур, т. е. в конечном счете на выявлении и диагностике социоэмоциональной напряженности и ее последствий. Социометрический тест позволяет также установить величину социодинамического расхождения между официальной (формальной, явной) и неофициальной (неформальной, неявной, социометрической) структурами.

В качестве основных требований к проведению социометрического теста выдвигаются: рациональное определение целей, задач и возможностей исследования; четкое определение изучаемой совокупности, проблемы, критерия (критериев), форм и вариантов выборов; корректное использование полученной информации и др.

Данные социометрического теста обрабатываются и выражаются посредством использования различных матричных, графических, индексных и статистических методов.

Результаты такого исследования обычно выступают в качестве предпосылки и основы для социометрического изменения существующих отношений, в том числе посредством использования, в случае необходимости, соответствующих терапевтических средств.

В. И. Овчаренко

СОЩИОМЕТРИЯ, микросоциология (от лат. societas — общество и греч. metreo — измеряю) — наука об обществе и совокупность методов и приємов, направленных на получение и анализ количественных данных о межличностных отношениях людей, структуре и функционировании малых групп, ориентированных на регуляцию человеческих взаимоотношений и решение конкретных практических задач.

В настоящее время социаметрия интерпретируется преимущественно как междисциплинарная отрасль социологии, социальной психологии и групповой психотерапии, обеспечивающая изучение и гармонизацию межличностных отношений в малых группах с использованием различных количественных методов и инструментальных методик.

При социометрических исспедованиях сосбое внимание обращается на эмоциональные моменты взаимоотношений людей (их самооценки и оценки других; симпатии и антипатии; место и роль человека в формальной и неформальной структуре группы и т. д.). Обобщенные данные позволяют установить реальные характеристики членов группы, их действительные формальные и неформальные взаимоотношения, основные параметры группы и т. д., а также воздействовять на них в желагельно направлении.

Для решения исследовательских, организационных и психотерапевтических задач социометрии активно используются анкетирование, интервьюирование, тестирование, индексация, социоматрицы, социограмми, различные модифицированные методики групповых дискуссий, разнообразные ролевые и деловые игры, психодрама, социодрама и пр., а также тамма специальных и адаптированных математических методов, позволяющих осуществлять конкретные социальные исследования с недостижимой ранее точностью и использованием современной компьютерной техники.

Попытки создания социометрии как науки или дисциплины, осуществляющей исследование социальных фактов посредством применения количественных (математических) методов, предпринимались неоднократно, а само понятие «социометрия» было введено в научный оборог еще в XIX в. Современное значение этому понятию придал создатель социометрии американский психиатр и социолог Дж. Морено.

В качестве теоретических и методологических оснований социометрии выступают концепции, модели, различные познавательные средства и законы, сформулированные Дж. Морено в связи с установленными им новыми социальными мактами.

Сосредоточив внимание на исследовании малых групп и межличностных отношениях их членов, Дж. Морено установил, что положение (статус) личности в группе и состояние самой группы определяются неявными эмоциональными связями и отношениями людей, выражающимися в форме симпатии (притяжения), антипатии (отталкивания) и относительного безразличия. Он также разработал специальные (социометрические) количественные методы изучения социоэмоциональных отношений. Эти методы имеют исследовательское, диагностическое и коррекционное значение. В частности, Дж. Морено установил существование закономерности и неравномерного распределения эмоциональных предпочтений людей, в силу действия которой в любой группе большая часть положительных выборов приходится на немногих ее членов («звезд»), в то время как большинство участников группы выбирается редко и оказывается в положении «эмоционально обездоленных» париев, Это явление Дж. Морено объяснял по преимуществу движением «сопиоэмопиональных сил» притяжения и отталкивания, существование и функционирование которых обусловливается тремя типами (модусами) межчеловеческих отношений: 1) вчувствованием (эмпатией): 2) переносом (бессознательным перенесением на личность каких-то уже имеющихся представлений, желаний, воспоминаний и ожиданий), зачастую детерминирующим необоснованные страхи или ложные ожидания; 3) «теле» (суммой способностей к оперативному взаимному пониманию люлей, жизненных ситуаций и своего собственного актуального положения). являющим собой двусторонний здоровый модус (тип) межчеловеческих отношений. обеспечивающий реалистическую оценку индивилами друг друга.

Наименьшим элементом и «ядром» структуры отношений Дж. Морено считал соицальный атом, состоящий из совокупности всех отношений между человеком и окружающими его людьми, которые связаны с ним тем или иным образом в данный момент. Взаимодействие социальных атомов порождает «социостаз» (ограничивающий или устраняющий неблагоприятные внутренние или внешние воздействия) и социоэмоциональную внутреннюю структуру группы. Сцепление этих структур в социальные агрегаты влечет за собой возникновение «психосоциальных сетей», которые образуют широко развернутую внутреннюю структуру общества.

Социометрия утверждает, что наряду с внешними (формальными, официальными) структурами групп и общества существуют внутренние (неформальные, неофициальные) структуры, играющие значительную роль в жизнедеятельности любых сообществ. Исследование этих неформальных структур и их взаимодействия с формальными структурами является одной из важнейших задач социометрии.

Согласно фундаментальному положению социометрии, процессы, происходящие в группах и обществе, могут быть правильно поняты лишь при учете существования микроструктур (совокупности психических отношений людей, их желаний, чувств, представлений и т. д.) и макроструктур (пространственного взаимоположения и взаимоотношений людей при выполнении ими различных функций). Несоответстрые микро- и макроструктур групп и общества считается основным источником напряженности и социальных конфликтов.

Согласно «универсальному микрозакону» социометрии, социальное напряжение и конфикты увеличиваются прямо пропорционально социодинамической разнице между микро- и макроструктурами. В силу этого основным путем и способом ликвидации напряженности и конфликтов считаются приведение в соответствие микро- и макроструктур.

В качестве других законов Дж. Морено называл социогенетический и социолинамический законы. Согласно первому, онтогенетическое (индивидуальное) развитие малых групп происходит аналогично исторической эволюции общественных форм, высшие конфигурации которых развиваются из простейших форм. Второй закон, основывающийся на социолинамическом эффекте (неравномерном распределении выборов участников социометрического тестирования), предполагает, что эмоциональные выборы людей в различных группах распределяются неравномерно и при увеличении вариантов выбора наибольшее количество их приходится на многократно выбранных «звезд» и прямо пропорционально зависит от размеров группы и вариантов выбора одного индивида и др. Наличие таких закономерностей в целом подтверждается независимыми исследованиями

Идеи, концепции и методы социометрии получили значительное распространение, эффективно используются при решении различных научных и практических задач и активно влияют на развитие пограничных наук и диспиллин.

В. И. Овчаренко

СТАРОВОЙТОВ Владимир Васильевич (р. 1951) — российский философ. Кандидат философских наук (1989). Переводчик и комментатор работ классиков психоанализа. Ученый секретарь Московской межретиональной психоаналитической ассоциации при Академии гуманитарных исследований.

Окончил Московский государственный педагогический институт иностранных языков (1980; ныне — Московский государственный лингвистический университет) и аспирантуру (1985) Института философии Академии наук СССР (ныне — Институт философии РАН).

Работал старшим техником (1975—1977) и инженером (1977—1994) даборатории химической кибернетики химического факультета Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова.

В 1975—1980 проходил психогерапевтический анализ у московского психоаналитика Е. В. Левина. В 1989 защитил диссертацию по проблеме становления демократии и личности в Древней Греции классического периода. В 1994—1996 работал младшим научным сотрудником и с 1996 научным сотрудником сектора современной западной философии Института философии РАН.

Осуществил переводы работ 3. Фрейда, К. Хорни, У. Буллита, Э. Джонса, Ф. Каприо и пр. Перевел «Психоаналитическую энциклопедию» (Л. Эйдельберга). Автор ряда статей по различным проблемам психоанализа, истории античной философии и др.

В. И. Овчаренко

СТРАСТЬ — сильное, не поддающееся контролю рассудка вожделение; экзистенциальная человеческая потребность; выражение человеческих потребностей.

Спрасти человеческие... Уникальные и бессмертные. Они возобновляются в каждом поколении и вместе с тем сохраняют свою органичность на фоне другой эпохи. Любоев, страх, вера, властолюбие, фанатизм... Не опи ил правят миром? Не через них ли проступает человеческое бытие? Проницательные мудрецы, писатели разных времен стремились втлядеться в человека, закачаенного силынейшим порывом, войти в мир тончайших душевных переживаний, распознать в них тайны мило.

К понятию «страсть» примыкает понятие «аффект» (от лат. affectus — душевное волнение, страсты), которым обозначается бурная кратковременная эмоция, например гнев, ужас, ревность, возникающая, как правило, в ответ на сильный раздражитель. В состоянии аффекта чувства обострены, активно обнаруживает себя воля и ослабляется мышление. Аффект отличается от страсти меньшей длительностью, незначительной по сравнению со страстью душевной глубиной. Страсть нередко порождает аффекты.

3. Фрейд считал, что страсти порождены инстинктами, среди которых он особенно выделял сексуальный. Основоположник психоанализа не избежал ошибки своих предшественников, формулировавших так называемые основные инстинкты человека. Его концепция человеческой природы является в основном отражением тех важнейших стремлений, которые обнаруживает современный человек. В концепции 3. Фрейда индивид его культуры представляет «человека» вообще. Страсти и тревоги, характерные для человека в современном обществе, возводятся в ранг неизменных сил, коренящихся в биологической природе человека.

Можно привести множество примеров, иллюстрирующих сказанное (например, рассмотреть социальную основу враждебности в современном человеке, Эдипова комплекса или так называемого комплекса кастрации у женщин). Но 3. Фрейд всегда рассматривал человека в его отношениях с другими. Фрейлова концепция человеческих отношений копирует систему экономических отношений: индивид является с полным набором биологически обусловленных потребностей, которые должны быть удовлетворены. Для того чтобы их удовлетворить, он вступает в отношения с другими индивидами. Таким образом, другие всегда являются объектами, которые служат лишь средством для достижения цели: для удовлетворения каких-то стремлений, которые существуют в индивиде до того, как он вошел в контакт с другими.

Э. Фромм предложил принципиально иной взгляд на природу страсти. По его мнению, индивидуальное и общественное поведение человека показывает, что сексуальные потребности и голод составляют сравнительно малую долю среди всех прочих мотивов поведения. Стержнем мотивационной сферы человека оказываются страети на рациональном и иррациональном уровне: потребность в любви, нежности и солидарности, в свободе и правде, в сохранении чести и совести. Э. Фромм писал: «В самом деле, разве можно всерьез поверить в то, что стержнем Эдиповой трагедии является фрустрация, связанная с сексуальными желаниями Эдипа по отношению к своей матери? Можно ли вообразить, что Шекспир написал своего «Гамлета» ради того, чтобы показать, как вокруг главного героя развивается сексуально-фрустрационная коллизия?»

Уже в первой своей работе, «Бегство от свободы», Э. Фромм подчеркивал, что человек подавляет в себе иррациональные страс-

ти — елечение к разрушению, ненависть, зависть и месть, он преклоняется перед властью, деньгами, суверенным государством, нацией. Именно 3. Фрейд открыл путь, позволивший проникнуть в глубины человеческих стваствей.

В работе «Человек для себя» Э. Фроми отметил: удивительная интенсивность страстей и стремлений — вот что поражает в человеке. Они вовсе не продиктованы инстинктами, как утверждал З. Фрейд а отражают мир человеческого. Именно здесь, в этих неодолимых возгласах плоти и духа, обнаруживается не нечто животно-инстинктуальное, а специфически человеческое. Возвышенные и низменные манифестации человеческого луха восходят вовсе не к плоти. Они вполне автономинь, поэтому человеческие страсти возобновляются в каждом поколении.

Потребности человека, считал Э. Фромм, выходят за рамки животных начал... Ктото стремится к успеху и престижу; кто-то, напротив, вынашивает аскетические идеалы. Один пытается властвовать, другой же всем своим существом предан деспоту. Этот набор ценностных установок Э. Фромм называл системой ориентации и поклонения. Мы много рассуждаем о человеке, но так редко обращаем на него свой взор, когда он захвачен страстимо. А ведь именно в этот мит открывается в нем всечеловеческое, надмирное и земное.

Разумеется, ближе всех к оссонанию данной мысли подошли экзистенциалисты. Так, М. Хайдегтер, К. Ясперс, Г. Марсель пытались понять, как влияют на человеческое существование такие состояния конкретного человека, как забота, *страх*, надежда. Э. Фромм отметил противоречивость человеческого существования. Именно в этом контексте родилась у него и проблема человеческих *страствей*. Самосознание, рассудок и разум разуришают ту «гармонию» естественного существования, которая свойственна всем животным. Человек — часть природы и одновременно как бы противостоит ей. Человек — единственное живое существо, которое чувствует себя в природе неуютно. И это единственная особь, для которой собственное существование является проблемой. Он должен решать ее сам, и никто не может ему помочь в этом. Человек не может вернуться к дочеловеческому состоянию «тармонии» с природой и не знает, куда попадет, если буист вивтаться дальше.

Это противоречие Э. Фромм называл экмистенциальным, т. е. просто человеческим, трепетным, неустранимым. Экзистенциальные противоречия в человеке постоянно приводят к нарушению его внутреннего равновесия, Это состояние отличает его от животного, живущего в «тармонии» с природой. Экэистенциальный конфимет человека создает определенные психические потребности, которые у всех людей одинаковые.

Кажлый человек вынуждей преодолевать свой страх, свою изолированность в мире, свою беспомощность и заброшенность и искать новые формы связи с миром, в котором он хочет обрести безопасность и покой. Эти потребности Э. Фромм определял как чэкзистенциальные, поскольку они кроются в условиях человеческого существования. Различные способы удовлетворения экзистенциальных потребностей обнаруживаются в таких страстику, как любовь и нежность, стремление к справедливости, независимости и правде, в негавиеми, саблам е мизохажиме.

Э. Фромм называл эти экзистенциальные потребности страстями, укоренившимися в характере, или просто человеческими страстями... Итак, человек плохо адаптирован к наличным социальным условиям, потому что он надлен страстями, вожделениями, побуждениями. Но, может быть, именно в том, что он неуправляем, стихиен, «плох» по свямой своей природе, и есть его спасение.

Предположим, человек смог бы приспособиться к тому, чтобы жить в обществе в условиях тоталитарного режима. Хорошо это или плохо? Человеческий род превратился бы в сообщество рабов. К счастью, человеческая субъективность не терпит нивелировки, покорности, бесконфликтного счастья. Этот «изъян» позволил человеческой истории продлить себя, окончательно отвергнув режимы этого типа.

Э. Фромм пытался поставить и осветить еще один вопрос, связанный с феноменом страстей: каковы предпосылки для их развития? Когда мы говорим о страстях, то речь идет не об отдельных чертах (элементах), а о некотором синдроме. Любовь, солидарность, справедливость и рассудительность выступают в конкретных людях в разных сочетаниях и пропорциях. Э. Фромм считал их обнаружением одной и той же продуктивной направленности личности, которую он называл «жизнеутверждающим синдромом». Что касается садомазохизма, деструктивности, жадности, зависти и нарциссизма, то все они, по мнению Э. Фромма, тоже имеют общие корни и связаны с одной принципиальной направленностью личности, имя которой «синдром ненависти к жизни».

Там, где есть один из элементов синдрома, найдутся почти всегда и остальные его
элементы. Они выступит в разных пропорциях. Это не означает, по словам 9. Фромма, что
каждый человек есть лишь воплощение либо
одного, либо другого синдрома. Такое бывает
только в виде исключения. В действительности «среднестатистический» человек являет
собой смещение обоих синдромов. Нас обуревают самые разные страсти, которые выступают в прихотивом сочетании. И только интенсивность каждой из них имеет решающее
значение для реализации человека, его повевения, его способности к самомаменениям.

Человек не есть готовое, «законченноесущество, следовательно, можно говорить о нейрофизических предпосылках сирасивых, Дело не только в том, что мозг человека при рождении еще недостаточно развит. Существенно то, что он постоянно находится в состоянии неустойчивости. Ему вечно не хватает равновесия. Инстинкты у человека работают не так четко, как у животных. Разум еще недостаточно проницателен и нередко приводит к ошибкам. Таким образом, сам человек предстает перед нами как вечно изменяющееся существо, как процесс, которому нет конпа.

Есть еще одна проблема, связанная с феноменом страстей: почему врожденный меканизм высоких идеалов до сих пор «сильно отстает» в своем развитии? Э. Фромм полагал, что единственный удовлетворительный ответ кроется в социальных условиях жизни человека. Бо́льшая часть человеческой истории способствовала интеллектуальному и техническому развитию человека. Однако полного развертывания эмоциональных задатков, на которые указывают психоаналитики, не произошлю.

Можно ли говорить о рациональности страстей? Э. Фромм считал страсти, которые поддерживают жизнедеятельность организма, рациональными, ибо они способствуют росту и благополучию живой системы. Те же страстиц, которые «лушат» все живое, псикоаналитик называл иррациональными, ибо они мешают росту и эдоровому функционированию организма. Человек становится разрушительным и жестоким отгото, что у него сложились неблагоприятные условия живни, недостаточные для его вальнейшего роста.

Разушительные для жизни спірасти тоже впялются своеобразным ответом на экзистенциальные потребности человека. Это относится к созидательным спірастиль, которые способствуют жизни человека. Те и другие неразрывно связаны с индивидом. И первые страсти развиваются неизбежно, если отсутствуют реальные предпосылки для реализации вторых. Человека разрушительного можно назвать грешником, ибо погромность — это грех. Но ведь он все равно человек. Он ведь не дегралировал до стадии животного существования и не руководствуется животными выспинками. Человеком владеют и такие страстии, как жажда власти, подчинения и разрушения, такие слабости, как нарицесизм, жадность, зависть и тщеславие. Эти страсти влекут ето по жизни, становится причиной волнений и тревот. Они не только дают пищу для смовидений, но и являются источником, который питает все реапеши мира, все мифы и летендых, искусство и литературу, — короче говоря, все, что придает жизни вкус и цвет, что делает се интересной и значимой, ради чего стоит жить.

Под воздействием страстей одни люди рискуют жизнью; другие способны наложить на себя руки, если не могут обрести предмет своей страсти. Э. Фромм иронически замечал, что никто не совершает самоубийства из-за сексуального голода или по причине нехватки продуктов питания. Можно возразить философу. Увы, такие факты есть в современной России. Газель пишут о том, как те или иные люди уходят из жизни из-за невозможности свести концы с концами. Характерно, что интенсивность страстей не зависит от характера мотива: и любовь, и ненависть могут быть источником одинаково сильных страданий.

Фроммовскую гипотезу можно проверить только с помощью нейрофизиологии. Поскольку мозг постоянно нуждается в возбуждении, постольку не исключено, что эта потребность прямо обусловливает необходимость такого раздражения, которое называется страстями. Ведь именно страсти обеспечивают наиболее предположительное возбуждение. Но у Э. Фромма есть и иное предположение. А именно - уникальность человеческого опыта. У человека есть самосознание: он осознает себя как личность, понимает, как трудно одинокому беспомощному индивиду. Этот факт, по всей видимости, заставляет его стралать. Он не хочет довольствоваться растительным образом жизни.

Инстинкты человеку бесспорно необходимы, но они составляют, так сказать, сферу «низменного», «тривиального». Заго стпрасти, которые концентрируют его энергию на достижение желанной цели, можно отнести к сфере возвышенного «духовного», «святого». В систему «тривиального» входит «добыча продовольствия». В сферу «духовного» входит то, что возвышает человека над чисто теленым существованием. Это сфера, в которую человек включен веей своей судьбой, когда жизнь его поставлена на карту; сфера глубинных жизненных смыслое, потаенных стимулов, определяющих образ жизни и стиль повеления каждого человека.

Пытаясь вырваться из оков тривиальности, человек ищет приключений, которые позволят ему перешагнуть границы простого бытия. И потому так манят, волнуют человека перспективы самовыражения в любой форме: будь то благодеяние, страшный грех, творческое созидание или разрушительный вандализм. Героем становится тот, у кого хватило мужества переступить грань «без страха и сомнения». Обывателя, считал Э. Фромм. можно назвать героем уже за то, что он пытается хоть как-то проявить себя и заслужить поощрение. Его толкает вперед потребность прилать смысл собственной жизни и в меру своего понимания дать волю своим страстям (хоть и не выходя за рамки дозволенного).

Понимание страсти как феномена в истории философеких постижений человека, не оставалось неизменным. Поначалу многие мыслители видели в страсти царству, отвержающей человека к животному царству, отвержающее от от гразумности и общественных приличий. Истолкование страсти как пагубы человека, естетенню, привосирке изменяться и изживаться и общественно, прософеки антропологов к убеждению, что страсти должны обуздываться и изживаться. Однако уже в XIX в. положение даликально измениюсь.

Согласно Ф. Ницше, традиционные обшества обычно стремились устранить *страс*ти. Но именно в *страстях*, по его мнению, выражается огромная преобразующая, обновительная энергия. Она укращает жизнь, придает ей динамику и мощь. Страсти дблжно воздельвать, культивировать, подогревать. В XX в. психоаналитики классического толка усматривали в страсти выражение исмешьства. Но в работах сторонников гуманистического психоанализа страсти страти трактоваться как выражение «специфически чеговеческого», как огражение экзистенциальной, а не инстинктуальной сфены.

П. С. Гуревич

СТРАХ — психическое состояние человека, связанное с мучительными переживанизми, вызывающее действия, направленные на самосохранение. Для классического психоапализа проблема страха — это средоточие многообразных вопросов, ответы на которые должны пролить свет на душевную жизнь чеповека

Приступив к осмыслению проблемы страха, 3. Фрейд провел различие между боязнью, испутом и страхом. В его понимании боязнь означает определенное состояние 
ожидания опасности и приготовления к ней, 
даже если она еще неизвестна. Испут — состояние, возникающее при опасности, когда 
человек к ней не подготовлен. От испута человек защищается страхом. Страха предполагает объект, которого боятся. Готовность к 
страху целесообразна; развитие его нецелесообразно.

3. Орейд различал реальный и невротический страх. Реальный страх— это страченовыем опасностью. Он рационален, представляет собой реакцию на восприятие внешней опасности, вяляется выражением инстинкта самосохранения. Невротический страх связан с опасностью, незестной человеку. Он воэникает на основе восприятия внутренней, а не внешней опасности. От внешней опасности От внешней опасности от внутренней опасности дело трудное, чаще всего завершающееся болезные.

Согласно З. Фрейду, невротический страх страй в различных формах. У некоторых людей наблюдается страх ожидания, связанный с различного рода предчувствиями и превращающийся в невроз страже вуют также всевозможные фобии, проявляющиеся в страхе перед животными, поездками по железной дороге, полетами в самолете и т. п. и сопровождающиеся истерией страха.

Рассматривая причины возникновения и природу страха, 3. Фрейд попитался ответить на вопрос: что представляет собой так называемый первичный страх. Он готов был принать, что первое опущение страха возникает гогда, когда ребенка отделяют от матери, т. е. страх есть следствие этого отделения. В то же время 3. Фрейд выразил несогласие с О. Раиком, рассматривавшим первичный страх как следствие трамы рождения. С его точки зрения, страх может возникать и без прообраза рождения. Не разделял он и мнения о том, что первичным следует признать страх схедет.

В противоположность подобным взглядам 3. Фрейд высказал предположение, что первичным является страх кастрации; связанный с переживаниями ребенка по поводу реальной яли воображаемой турозы, кехарящей от его родителей, воспитателей, авпориметов. Если, например, родители замечают, что маленький сын играет пенисом, то они могут пригрозить ему отрезать пальчик или «то, чем он играет» Страх кастрации, по словам 3. Фрейда, является, вероятно, тем ядром, вокрут которого впоследствии, с формированием Сверх-Я, нарастает страх советии.

Согласно З. Фрейду, местом сооредоточегопраха является не Оло (бессознательное), а Я (сознание). Я испытывает давление с трех сторон: на него оказывает воздействие внешний мир; Я находится во власти бессознательных елечений; ему приходится считаться с нравственными запретами и угрозами карающей совести. Если Я вынуждено признатьсвою слабость, то в этом случае, подчеркивал 3. Фрейд, у человека возникает страх — реальный страх перед внешним миром, невротический страх перед силой страстей Оно и страх совести перед Сверх-Я.

Одним из трудных вопросов, связанных с психоаналитическим пониманием истоков возникновения и природы страха, был вопрос о соотношении между вытеснением бессознательных влечений человека и образованием страха. Первоначально З. Фрейд полагал, что энергия вытеснения ведет к возникновению страха, т. е. само вытеснение превращается в страх. В дальнейшем он пересмотрел свою позицию по этому вопросу. Согласно поздним представлениям З. Фрейда, при вытеснении происходит не новое психическое образование, ведущее к страху, а воспроизведение предшествующего страха. По его словам, страх создает вытеснение, а не вытеснение страх.

В конечном счете 3. Фрейд вынужден был признать, что чувство страха «не поддается нашему пониманию». Вопрос о происхождении страха заставляет «оставлять бесспорно психологическую почву и вступить в пограничную область физиологии».

В современном психоанализе обсуждение проблемы страха смещается в плоскость изучения тревожности человека. Тревожность рассматривается в качестве динамического центра неврозов. Начиная с работ К Хории, усмотревшей различие между страхом и тревогой, многие психоаналитики стали уделять большое вимание использительности уследуем при пределами превожности уследуем при пределами превожности разрешения внутренних конфликтов, основанных на тревожности и ведущих к неврозам.

В. М. Лейбин

СТРУКТУРНЫЙ ПОДХОД — в психоанализе: подход к психике как системе, которая содержит постоянные структурные элементы, находящиеся в определенных взаимоотношениях. Чаще имеются в виду психические субструктуры: *Ид, Эго, Супер-Эго*. Такая модель психики предложена *З. Фрейдом* в 1923.

Ид — врожденная структура, включающая в себя все инстинкты; она находится в конфликтых отношениях с Эго и Супер-Эго, из нее исходят желания, берущие начало от сексуального и агрессивного инстинктов.

Эго принимает и интегрирует все сигналы, приходящие от внешнего мира, от тела, Ид и Супер-Эго. Иногда понятие Эго трактуется как разум, здравый смысл. Эго членится на две части: Я, отделенное от внешнего мира и осознаваемое как самость, и вторую часть, которая не осознается и никак не ощущается; она адаптирует к реальности требования Ид и Супер-Эго. Изначально Эго возникает из Ид в первые моменты после рождения; формируется, опираясь на индивидуальный опыт; энергию черпает из Ид. Эго выполняет функции цензуры бессознательного, находящегося в Ид, стремящегося наружу и угрожающего равновесию психики. Эго также оберегает психику от перегрузки, вытесняя то, что попадает в сознание (вытеснение) и может нарушить равновесие.

Супер-Эго есть источник моральных и религионых чувств, контролирующий и накарующий лент; оно возникает на основе Эго под влиянием других людей и культуры. Супер-Эго включает в себя интроекты, т. е. екзатые внутрь», осознаваемые как свои собственные запреты, предостережения, директивы, — это все, с чем не происходит идентификации, — а также идеалы, т. е. желаемые личностью стандарты или испи. Супер-Эго осознается или чувствуется не как Я, а как «нужно», «правильно», «должно»; его требования находятся в конфаикте с требования находятся в конфаикте с требования находятся в конфаикте с требованиями ил

Эти три больших субструктуры имеют собственное внутреннее членение, так что кроме отношений между ними возникают сложные отношения между элементами каждой системы. Например, Супер-Эго может быть подвержено енутренним конфликтам, при одновременном существовании сильно различающихся идеалов или идеалов и интроектов, противоречащих друг другу. Так, конфликт возможен между установкой на то, что мужчина должен делать карьеру и зарабатывать много денег, и установкой на то, нужно «быть как все и не высовываться».

Хотя Ид. Эго и Супер-Эго - неразрывные части единой психики, в описаниях некоторых авторов они выглядят как относительно независимые равношенные субличности. По общему мнению, однако, они конфликтуют друг с другом. Например, Эго отвечает за интеграцию личности и поддержание ее целостности, но при этом вынуждено учитывать требования Ид и Супер-Эго, которые «ничего не хотят знать» ни о реальности, ни о потребностях других субструктур. Поэтому запросы, поступающие от них в Эго, постоянно противоречат друг другу и реальности; удовлетворить их бывает невозможно, т. е. возникает конфликт с Эго. Одна из функций Эго - искать компромиссы, способы удовлетворения этих запросов.

Соответственно Эго принадлежат эмоции, сигнализирующие об опасности и неблагополучии: тревога, вина и стыд. Тревога возникает тогда, когда есть угроза равновесию Эго от усиливающегося давления со стороны Ид и/или Супер-Эго (это так называемая вторичная тревога, а первичная тревога свидетельствует о том, что Эго повреждено и разрушается). Тревога направлена в будущее, вина и стыд - в прошлое, они возникают в том случае, если нечто уже свершилось. Вина сигнализирует о конфликте с Супер-Эго, стыд - о конфликте внутри Эго; он возникает при нарушении Эго-идеалов. Указанные чувства служат для Эго сигналом к действию. Если оно находит приемлемые способы для удовлетворения всех требований, поступающих как от других психических структур, так и из внешнего мира, то равновесие восстанавливается и сигнальные эмоции исчезают. Когда это оказывается невозможным, тогда включаются защиты, благодаря которым формируется компромисс.

Отношения ИЛ и Эго описываются известной метафорой: они соотносятся как лошадь и всадник. О взаимоотношениях Супер-Эго и Эго З. Фрейд писал, что первый садистически обращается со вторым. Поэже высказывалось мнение, что, начиная с последних этапов своего формирования, Супер-Эго может влиять и на содержание Эго, например на формирование Эго-дисалов.

В. Сидорова

**СТЫД** — глубинное человеческое переживание, ощущение *вины* и *страха* за собственные поступки.

В осмыслении данного феномена психоаналитики опираются на библейскую и историко-филосфскую традицию. В Библии понятие «стыд» употребляется в двояком смысле: во-первых, это отвращение к наготе и, во-вторых, стыд» перед лицом божественного суда. Отвращение к наготе вызвано вовсе не тем, что нагота «от природы» плоха. Она обретает губительное значение в греховном состоянии человека. Первоначально человек не стыдился своей наготы (Быт. 2.25), однако со времение он стал действовать по собственной программе, взяв на себя то, что принадлежит свободному решению Бота. Тогда человек осознал себя как нагото и униженного (Быт. 3.7, 21).

Стыд перед лицом божественного суда предполагает, что человек должен перед божественными очами ясно понимать: обвинения Бога справедливы и неукоснительны. Однако у христиан данная ситуация преодолевается, когда они не стыдятся своей веры в раслятого и страдающего Иисуса. «Ибо постыдится меня и Моих слов в роде сем прелюбодейном и грешном, того постыдится и Сын Человеческий, когда прилет в славе Оти-Своего со святьми ангелами «Мк. 8:38).

И. Кант определял стыд как страх из опасения заслужить презрение присутствующего лица и таковой аффект. Впрочем, по мнению И. Канта, человек может испытывать стиай и не в присутствии того, кого он стыдится. Но тогда, считал философ, это не аффект, а подобная скорби страсть, которая выражается в том, что человек, испытывая презрение к себе, долго, но напрасно мучается. Стый же, напротив, будучи аффектом, позвязяется в незанно.

Аффекты гнева и стыда, по мнению И. Канта, имеют ту особенность, что они сами себя ослабляют относительно своей цели. Они есть внезапно возбуждаемые чувства белы как оскорбления, которые, однако будучи безудержными, делают человека бессильным предотвратить белу. Именно естественное зачатие, отмечал И. Кант, поскольку оно не может произойти без чувственного влечения с обеих сторон, мы представляем себе в слишком близком (для достоинства человека) родстве с общественной природой и рассматриваем его как нечто такое, чего нам надлежит стъпиться.

Русский философ В. С. Соловьев (1853-1900) заметил, что есть одно чувство, которое не служит никакой общественной пользе, совершенно отсутствует у самых высших животных, но ясно обнаруживается у самых низших человеческих рас. В силу этого чувства самый дикий и неразвитый человек стыдится, т. е. признает недолжным и скрывает такой физиологический акт, который не только удовлетворяет его собственному влечению и потребности, но, сверх того, полезен и необходим для поддержания рода. В прямой связи с этим находится, по мнению философа, и нежелание оставаться в природной наготе, побуждающее к изобретению одежды даже таких дикарей, которые по климату и простоте бытия в ней вовсе не нуждаются.

Согласно В. С. Соловьеву, этот нравственный факт резче всего отличает человека от всех других животных, у которых мы не находим ни малейшего намека на что-нибудь подобное. Даже Ч. Дарвин, который рассуждал

о религиозности собак, не пытался искать у какого бы то ни было животного каких-ни-будь зачатков стыдливости. Действительно, даже «высокоодаренные» и «многовоспитанные» домашние животные не составляют ис-ключения.

Благородный в других отношениях конь дал библейскому пророку подходящий образ для характеристики бесстыдных юношей из развратной иерусалимской энати. Доблестный пес издавна и справедливо почитается типичным представителем полнейшего бесстыдства. У обезыны именно вследствие ее наружного сходства с человеком, а также изза ее до крайности живого ума и страстного характера ничем не ограниченный цинизм выступает с особой ярхостью.

В. С. Соловьев полемизировал с Ч. Дарвином, который отрицал стыдливость у чеповека. Не найдя стыдливых животных, Ч. Дарвин писал о бесстыдстве диких народов. В. С. Соловьев оспаривал этот вътлял. Он показал, что не только какие-нибудь дикари, но и культурные народы библейских и гомерических времен могут казаться нам бесстыдными. Но лишь в определенном смысле. Чуветов стыда, несомненно бывшее у них, имело не вестда те же самые формы выражения и не на все те житейские подробности распространалось, с которыми оно связано у наспростра-

Говоря о бесствдстве древних народов, И. Дарвин ссылался на религиозные обычаи древних, на фаллический культ. Однако, по мнению В. С. Соловьева, этот важный факт говорит скорее против него. «Намеренное, напряженное, возведенное в религиозный принцип бесстылство, очевидно, предполагает существование стыда. Полобным образом принесение родителями детей в жертву своим богам никак не доказывает отсутствия жалости или родительской любви, а, напротив, предполагает это чувство; ведь главный смысл этих жертв состоял именно в том, что убивались любимме дети; если бы то, что убивались любимме дети; если бы то, что убивались любимме дети; если бы то, что окретьовалось, не было орого жертвующему, то сама жертва не имела бы никакой цены, т. е. не была бы жертвой» (В. С. Соловьев).

Лишь впоследствии, с ослаблением религиозного чувства, люди стали обходить это основное условие всякого жертвоприношения посредством разных символических замен. На простом отсутствии стыда, равно как и на жалости, по мнению В. С. Соловьева, нельзя основать никакой религии, хотя бы самой дикой. Если истинная религия предполагает нравственную природу человека, то и ложная религия со своей стороны предполагает ее именно тем, что требует ее извращения. В. С. Соловьев полагал, что реальным извращением, положительной безнравственностью питались и жили те демонические силы, которые почитались в кровавых и развратных культах древнего язычества. Разве религии требовали только простого, натурального совершения известного физиологического акта? «Дело состояло здесь в потенцированном разврате, в нарушении всех пределов, полагаемых природою, обществом и совестью. Религиозный характер этих неистовств доказывает чрезвычайную важность данного пункта, а если бы все ограничивалось натуральным бесстыдством, то откуда же взялась и эта напряженность, и эта извращенность, и этот мистицизм?» (В. С. Соловьев.)

Стыд, по мнению В. С. Соловьева, остается отличительным признаком человека. В нем человек лействительно выделяет себя из всей материальной природы, и не только внешней, но и своей собственной. Стыдясь своих природных влечений и функций собственного организма, человек тем самым показывает, что он не есть только это природное материальное существо, но еще и нечто другое, высшее. То, что стыдится, в самом психическом акте стыда отделяет себя от того, чего стыдятся. Но материальная природа не может быть другою или внешнею для самой себя, следовательно, если я стыжусь своей материальной природы, то тем самым на деле показываю: я не то же самое, что она,

«И именно в тот момент, когда человек подпадает материальному процессу природы, кенцивается с ним, тут-то вдруг и выступает его отличительная особенность и его внутренняя самостоятельность, именно в чувстве стида, в котором он относится к материальной жизни как к чему-то другому, чуждому и не долженствующему владеть им» (В. С. Соловьел).

Как бы предваряя современные социобиологические открытия, В. С. Соловьев показал, что если бы даже были представлены единичные случаи половой стыдливости у животных, то это следовало бы расценить лишь как зачаточное предварение человеческой натуры, ибо, во всяком случае, ясно: существо, стыдящееся своей животной природы, тем самым показывает, что оно не есть только животное. Никто из верующих в говорящую ослицу Валаама не отрицал на этом основании, что дар разумного слова есть отличительная особенность человека от прочих животных. Но еще более коренное значение в ланном смысле принадлежит половой стылливости человека.

Психоаналитики отмечают, что в психоапализе больше внимания уделяется таким 
человеческим состояниям, как гревога, випа, 
депрессия, нежели феномену ствада. По мнению 3. Фрейда, ствад рождается из чувства 
страха быть осмеянным. Другие психоаналитики оценивали ствад как реакцию на неспособность жить согласно Эго-идеалу. Випа 
рождается в том случае, если мы действует 
вразрез с предписанием, поступившим извне, 
но предстваленном в Супер-Эго. Слида— это, 
следовательно, реакция на то, что мы не 
смогли достичь идеала поведения, который 
определящи для себя.

Утверждается также, что стыд тесно связа с чувством идентичности и с инсайтом. Его порождает определенный опыт, который оспаривает наши прежние представления о себе и заставляет видеть себя глазами других. Так возникает коллизия между тем, как люди воспринимают нас, и нашим собственным, чрезмерно упрошенным и этоистичным, представлением о себе. Открытость опыту стидо возрастает через инсайт и самоосознание. Отрицание стыда вызывает потребность в защите.

Можно указать еще на одну трактовку стыда, в которой он оценивается как постоянный невротический симптом, развитый у шизоидных индивидов: они воображают о себе нечто немыслимое и в то же время понимают, что такая переоценка не разделяется доугими людьми.

Социологи, придерживающиеся психоаналитических подходов к культуре, проводят различие между культурами *ешьы* и культурами *ешьда*. Иудейско-христианская западная культура есть олицетворение *ешьда*: традиционная японская культура, как и культура европейской военной аристократии, являет собой пример культура *ешь*.

Чем отличается стыд от вимы? Стыд техно связан с телесными ощущениями. Человек, испытывающий это чувство, краснеет. Кроме того, стыд можно вызвать демонстративным нарушением негласных общественных правил. В то время как нарушение моральных кодексов и законов приводит к чувству вимь, бестактность и ошибки вкуса вызывают стыд. Как заметия Э. Фрамм, церковь внушала индивиду чувство вины, но в то же время заверяла его в своей безусловной любви и давала возможность всем своим детям верить в то, что Теополь их любит и простит.

П. С. Гуревич

СУБЛИМАЦИЯ (от лат. sublimo — возвышаю) — переключение энергии с социально и культурне пеприемлемых (низшик, низменных) щелей и объектов на социально и культурно приемлемые (высшие, возвышенные). Идея сублимации находила отряжение в произведениях писателей XVIII в. Штиллинга и Новалиса, в работах философов XIX в. частности, и немещких философов А. Шпонентауности, и немещких философов А. Шпонентауэра и Ф. Ницше. В начале XX в. понятие «сублимация» стало использоваться в психоаналитической литературе.

Проблема сублимации обсуждалась в работах 3. Фрейда. Он исходил из того, что в процессе своей деятельности человек руководствустся принципом удовольствия. В основе чеповеческой деятельности лежат сексуальные влечения, требующие своего удовлетворения, стакуми негативными последствиями, которые могут обернуться психическим расстройством.

Олнако вынужденный отказ не обязательно ведет к неврозу. Существуют иные пути, не ведущие к заболеванию. Так, среди процессов, защищающих человека от заболевания, имеется такой, который приобрел особое культурное значение. Этот процесс заключается в том, что сексуальное стремление отказывается от своего частичного удовлетворения и направляется на социальную цель. 3. Фрейд назвал данный процесс сублимащией.

В процессе сублимации социальные цели ставятся выше сексуальных, этоистических. Впрочем, как замечал 3. Фрейд, сублимация является лишь специальным случаем присо-единения сексуального стремления к другим, несексуальным. Это означает, что в процессе ублимации может освобождаться только часть сексуальной энертии. Кроме того, не все люди в равной степени обладают способностью к сублимации.

Таким образом, под сублимащией З. Фрейо понимал способность менять первоначальную сексуальную цель на иную, несексуальную и но -психологически ей близкую. Суть ублимации — в отвлечении от сексуального. Это своего рода десексуальнация. В процессе сублимации сексуальная энертия находит выход вне пределов телсеного удолетворения. Переключение ее на другие области деятельности способствует повышению психической работоспособности человека.

В понимании З. Фрейда сублимация ока-

зывается источником научного познания, исследовательского интереса, художественного творчества. По его собственному выражению, вместо того чтобы любить, люди исследуют и творят. Типичным примером в этом отношении был, по мнению 3. Фрейда, итальянский ученый и художник Леонардо да Винчи и деятельности этого великого человека специальную работу (1910), основатель психопальная принатального принада, процессу сублимации, Леонардо да Винчи превращал страсть в жажду знания и художественного творения.

3. Фрейд считал, что художественное дарование и продуктивность тесно связань с сублимащей. Вместе с тем процесски сублимации характерны не только для творческих и оларенных личностей. Наблюдения за повседневной жизнью людей показывают, что большинству из них удается направить значитьствную часть своей сексуальной энертии на профессиональную деятельность. Само сексуальное алечение оказывает солействие этому процессу. Оно наделено, по мнению З. Фрейда, способностью к сублимации. Сексуальное алечение способно менять свою бликайшую цель на более высоко оцениваемую в обществена более высоко оцениваемую в обществена

В конечном счете, с точки эрения 3. Фрейда, мнотие достижения культуры представляют собой результат сублимации сексуальных влечений человека. Сквозь призму ублимации он рассматривал формирование релитиозных культов и обрядов, появление искусства и общественных институтов, воникновение науки и, наконец, саморазвитие человечества. По словам 3. Фрейда, сублимация влечений представляет собой выдающуюся черту культурного развития. Она делает возможным высшие формы человеческой деятельности и тем самым играет важную роль в культурной жизни.

Отталкиваясь от идей 3. Фрейда, Г. Маркузе выдвинул тезис о самосублимации сексуальности. Под самосублимацией он понимал способность сексуальности создавать высокоцивилизованные человеческие отношения, свободные от репрессии, т. е. подавления со стороны общества.

По мнению *Г. Маркузе*, благодаря самооблимации может быть создана новая рациональность удовлетворения желаний человека. Разумным станет то, что будет поддерживать порядок удовлетворения. Одним словом, Эрос создагс новую форму разума. Самосублимация откроет новые горизонты нерепрессивной цивилизации. Тем самым будет устранен непримиримый комфанкт между сексуальностью и культурой — тот конфанкт, который 3. *Фрейд*у представизился извечным, роковым для человечества.

В современной психоаналитической литературе понятие «сублимация» используется довольно широко.

В. М. Лейбин

Сублимация — переключение психической энертии с одного состояния на другое; процесс, в ходе которого инстинктивные энертии переключаются в неинстинктивные формы поведения.

В конце 50-х годов американское телевидение показало цикл передач для молодых родителей. В них демонстрировалось, как пеленать ребенка, как его кормить. Самые известные в стране специалисты давали советы молодоженам. Затем был проведен опрос аудитории с целью выявить популярность пикла. Оказалось, что многие родители вообще не имели представления о программе. Зато бездетные телезрители смотрели телеуроки с нарастающим увясчением. Именно те, у кого не было детей, с наслаждением пеленали младенца, играли с ним, приобщались к азбуке родительского чувства.

Пример с телевизионным циклом способен обескуражить самого увлеченного теоретика. Ведь подразумевалось, что тот, кто творит себе кумира, в меру сознателен, по крайней мере отдает себе отчет в своих поступках. А тут обнаружилась совсем иная картина. Оказывается, эритель живет в мире интенсивной, неосознанной мотивации: он радуется и страдает, оцержимый подавленными елечениями, желаниями, стремлениями. Именно эти побуждения, а вовсе не критическое мышление обусловливает его поступка.

Между тем на практике мы уже учитываем данные психоанализа. Когда полярники уходят в рейс, для них снимают специальные фильмы, которые рассказывают о детях, о семье: пусть там, в далеком одиночестве, в условиях сенсорного голодания (дефицита эмодий) они всматриваются в разные лица на экране. Так же поступает и служба психологической поддержки, провожающая в рейс космонатюх.

Довольно банальные ситуации, эксплуатирующие естественные побуждения людей любить, ненавидеть, надеяться, кино- и телекритики расценивают как примитивные поделки массовой культуры. Но почему массовый эритель проливает слезы, отчего не видит постоянно возобновляемой схемы?.. Ответ эпитарно настроенной критики прост так поступают люди, лишенные подлинных духовных запросов, утонченного эстетического вкуса.

Олнако проведенные на Западе эмпирические исследования постоянно обнаруживают странную противоречивость в поведении людей. Был задуман сложный эксперимент. Предстояло изучить телевизионные предпочтения «яйшеголовых» (так в соответствии с изжившей себя дисциплиной — френологией, определявшей умственный и духовный потенциал человека по форме черепа, называли интельетуалов). Их стапи расспрациивать насчет телевизионных программ, стремясь выяснить их отношение к развлекательным программам, к показу насилия на экране, к принудительной эротизации культуры, к паранойе персонификации

Интеллектуалы сказали свое слово. Они

воздали по заслугам всем этим фантомасам и тарзанам, есениям и агентам 007. Но техника опроса позволяла проследить, что же сами «яйцеголовые» смотрят вечерами, чему отдают предпочтение. Оказалось, что, согласно контрольным экспериментам, именно эти непритязательные кино- и телегерои поглощают все вечернее время интеллектуалов, запанированное для умственных занятий. Высоко оценивая немногочисленные просветительские циклы, «яйцеголовые», как выяснилось, просто премебрегати ими.

Как объяснить такое раздвоение могива и поступка, оценки и предпочтения? Некоторые исследователи, например П. Лазарсфельд, ссылались на престижные соображения, на желание многих эрителей скрыть довную невыскательность. Такое объяснение имеет известные основания: в современном западном мире действительно господствуют престижная символика, статусное потребление. Поэтому-то многие участники опросов искусственно завышали свои культурные стандарты.

Однако только ли в этом дело? Ведь игра в возвышенные запросы велась зачастую неосознание, в коде анонимных опросов. Более того, как показывали дополнительные исследования, люди даже не замечали своего лицемерия. В сознательной жизни они оставались вполне логичными противниками псевдокультуры.

У некоторых психоаналитиков возникло подозрение: а не воспроизводят ли участники опросов готовые оценки, стереотипы «культурного человека», сложившиеся в современном обществе? Если так, гогда, может быть, все дело в природе клишированных духовных образований? Правда, излагая свои культурные пристрастия, читатели и эрители обнаруживали вкус, пытались последовательно обосновывать свои предпочения, что в значительной мере противоречило представлениям об упрощенности, трафаретности мышления опращиваемых. Пример с телевизонным шиклом, рассчитанным на молодоженов, вообще не укладывался в эти социолотические версии: ни один человек, заполняя анкету, не заявил бы, что хочет пеленать воображаемого младенца. А между тем такая потребность в нем жила, она была подтверждена популярностью названной серии.

Откула же возникает у людей готовность поклоняться избраннику, удовлетворять с помощью массовой продукции свои запросы? Из действия некоторых объективных закономерностей песихики. Дело в том, что психический мир человека обладает способностью менять свое состояние. Если бы психик человека не располагала таким адаптационным механизмом, она просто не выдержала бы огромной натрочки.

Однако когда психологическое напряжение достигает пика, психика может переключать свою энергию в иное русло. Так проявляет свое действие механизм сублимации, поволяющий справиться, например, с кризисной ситуацией, переключить психику на иной «канал». Многие революционеры, ученые, находясь в торьме, оторванные от активной деятельности, обращались к творческой работе. Так родились, скажем, «тюремные тегради» Антонно Грамши. Советский ученый Н. И. Вавилов, находившийся несколько лет в тюрьме, читал своим сокаменных декции по научным проблемам биологии и генетики.

Известен пример, когда один советский архитектор построил в горияцком городке Дом культуры для шахтеров. Разрабатывая его проект, он, вероятно, думал так. Чего хочет прославленый угольшик после трудовой смены? Наверняка он хочет оказаться в родной атмосфере. Вот почему Дом напоминал шахту: свисали с потолков шахтерские лампочки, маячил на стене отбойный молоток. Вес было бы хорошо, но рабочие не торопились в этот Дом культуры. В его архитектуре и внутреннем убранстве явно не были учтены сложные переливы писики шахтером.

Когда немецкий философ и психоанали-

тик Т. Адорно (1903—1969) обнаружил эффект сложного сплетения любви и ненависти к телевизионным персонажам, он с горечью пришел к выводу, что выявленные им и друтими исследователями закономерности телевизионного восприятия гарантируют телевидению неслыханные возможности манипулирования созранием.

Вот, скажем, сенсационный успех так называемых мыльных опер. (Речь прежде всего идет о радиосериалах, в которых рассказывалось о любовных приключениях, о криминальных историях, о бытовых драмах.) В чем загадка такого их успеха? А дело в том, что американская женщина, проводив мужа в офис, обычно остается в одиночестве. Ей нужен сублимационный эффект. И вот психоаналитики подсказали радиомагнатам; в эти часы можно передавать спектакли, желательно серийные, в которых будут обыгрываться трогательные жизненные ситуации. Скажем, такая. Бедная, но добродетельная девушка работает в магазине. Однажды сюда случайно за запонкой заходит сын миллионера. Молодые люди полюбили друг друга, но сколько препятствий возникло на пути этого великолепного, всепроникающего чувства!

Эффект превзошел все ожидания. Радиослушательницы не только следли за судьбой радиогероев. Они подражали им. Если трогательная героиня вскользь проговаривалась, что моется мылом такой-то фирмы, то спрос на это мыло неслыханно возрастал. (Отсюда и название феномена — «мыльные оперы».)

Т. Адорно показал, что духовная жизнь человека во многом определяется тиранией бессоэнательного. Он ищет в телевизионном эрелище не вечных истин, не повода для развертывания аналитических способностей, не возможности глубоких художественных впечатлений. Он тянется к телезрелищу под действием психологических елечений. В этом факте и скрывается, по мнению Т. Адорно, тайна раздвоенности сознания, присущего человеку. Так, отвертая насилие в качестве мыслящего субъекта, рядовой зритель находит в экранных преступлениях привлекательное эрелище, искупительное освобождение от повседневных переживаний.

Монотонная, изматывающая повесдненьость постоянно порождает в человеке чувство неудовлетворенности. Многие его стремления, ожидания не обываются и потому вытесняются в сферу бесозапательнось. Все это рождает потребность в фиктивном осуществлении рухнувших замыслов, в отвлечении от неприятной действительности. Иначе говоря, человеку нужна психологическая компенсация. Такую функцию выполняют многие нынешние телесериалы вроде «Ботатые тоже плачут», «Рабыня Изаура», «Санта-Барбара» и др.

Человек на экране — вовес не проходной персонаж. Он призван возбудить любовь или ненависты, а порой спожный комплекс противоречивых чувств. Например, психологичестое напряжение, вызванное неудовлетворенной сексуальностью, может стать побудительным импульсом творческой фантазии. Потребность в элодеянии, переживаемая неким человеком, способна получить фиктивное воплощение, если он станет теленаблюдателем кровавого зрелиша.

В отечественной литературе бытует такой стереотип: чем больше преступлений на экране, тем больше их становится в жизни. Однако такая непосредственная зависимость не установлена. Напротив, психологи, накопившие обширный объем эмпирических фактов, утверждают, что, когда на мерцающих квадратах идут детективные, кумимнальные спектакли, число преступлений снижается. Дурные наклонности, говоря языком психоаналитиков, убулимируются.

Телевизионное эрелище, по существу, эксплуатирует сублимационные эффекты. Например, господин Дюмон, средний буржуа, раз в месяц отправляется в театр. Это мероприятие для него все равно что сои наяву, мета, компенсирующая неполноценность его существования. Господин Дюмон, женатый на уже немолодой особе, прекрасно знает, что никогда не окажется на необитаемом острове в обществе очаровательной и наивной девицы. Это приключение ему предлагает театр или экран, «Красивая жизнь» на экране нужна рядовому человеку, чтобы отвлечься от тревожной действительности, ее горестей и потрясений. Захватывающие приключения, справедливое воздаяние, отмшение переключают психическую энергию с реальных переживаний, накопившихся раздражений, боли, досады на воображаемые. Массовая культура предлагает сюжеты расправы, мести, справелливого возлаяния. Механизм сублимации обеспечивает противоречивый ландшафт массовой культуры.

П. С. Гуревич

СУДЗУКИ (Suzuki) Дайсецу (1870—1966) — японский философ. Профессор философии университета Отани в Киото. Один из ведущих специалистов по дээн-буддизму — одному из ведущих направлений буддистской философии и религии. Член Японской Академии наук.

В молодости был мирским учеником буддизма в Энтакукее, большом монастыре Камакуры. После получения образования преподавал в университетах Японии. В 1936 в качестве преподавателя по обмену посетил Великобританию, где начал чтение лекций о буддизме. В дальнейшем читал такие лекции и курсы лекций в различных университетах Европы и США. Исследовал, популяризировал и пропагандировал немонастырский дзэн-буддизм.

Стремился к «наведению мостов» между западной и восточной философией и психологией. Заинтересовал идеями дэзн-буддизма К. Г. Юнга, написавшего предисловие к одной из книг Д. Судзуки, К. Хорли, Э. Фромма и др. психоаналитиков и психиатров. После личного знакомства с К. Хорли и Э. Фроммом в 40-х голах на семинарах по дэзн-буддизму в Колумбийском университете Нью-Йорка подлерживат с ними профессиональные отношения.

В 1951 в целях лучшего знакомства с дэя-буддизмом К. Хории посетила Японию, а Э. Фромм в 1957 организовал в своем доме в Куернаваке специальный семинар по дээнбудцизму и психоанализу с целью изучения их внутреннего родства и возможностей взаимодополнения. Материалы этого семинара, проходившего под руководством Д. Судужи и Э. Фромма, впоследствии были положены в основу их совместной книги «Дзэн-буддизм и психоанализ» (1960, в соавт. с Р. де Мартино).

Автор книг «Эссе о дзэн-буддизме» (1927), «Дзэн-буддизм и его влияние на японскую культуру» (1938) и мн. др.

В. И. Овчаренко

## T

ТАБУ (полинез. «табу» — запрет) — негативные предписания (категорические запреты) на различные действия людей, нарушение которых должно повлечь соответствующие санкции.

Возникли и сформировались на социальной, магической и религиозной основе в период общества, в котором они регламентировали и регулировали жизнь индивидов и групп (семьи, рода, племени и пр.).

Совокупность тобу, налагаемых жрецами и вождями, охватывала различные стороны жизни и распространялась на слова (запрет произносить вслух имена людей, покойников, духов, богов, названия животных и пр.), людей (женшин, воинов, правителей и др.), на тело человека и части тела, общение, сексуальные и брачные отношения, разнообразные формы и виды поведения, действия обыденной жизни (обнажение лица, выход из жилища и пр.), лищу и питье, на животных растения, различные предметы и символы предметов (землю, оружие, амулеты и т. д.), посещение тех или иных мест и м. н. д.)

Согласно существовавшим суевериям и градициям, нарушение запрета влекло кару сверхъестественных сил (в виде порчи, болезни или смерти) и разнообразные социальные санкции со стороны сообществ и их лидеров. В первобытные и последующие времена табу выступали как средство социального контроля и социального управления.

В процессе исторического развития часть трансформировавшихся *тор* вошла в виде различных представлений (например, о грехе), ценностей и норм (например, запрет на изображение человека в исламской культуре и т. д.) в мораль, *решешо*, право и обыденную жизнь людей.

Считается, что табуирование как обычай впервые было отмечено в 1771 английским путешественником Дж. Куком у аборигенов островов Тонга (Полинезия) во время кругосветного плавания.

В ряду концепций, объясняющих существенные моменты происхождения, содержания и функционирования табу, наибольшим влиянием пользуются: 1) магическая (рассматривает запреты как негативную форму практической магии, отличающуюся от колдовства как позитивной формы магии; Дж. Фрэзер и др.); 2) религиоведческая (объясняет табу как «священные законы» и запреты, связанные с верованиями в духовных существ; Э. Тейлор и др.); 3) психологическая (дает психоаналитическую трактовку табу как выражения амбивалентных состояний и отношений и подчеркивает роль табу как формы первобытной морали и одного из «пусковых механизмов цивилизации»; 3. Фрейд и др.); 4) антропологическая (истолковывающая табу как форму социального контроля; Б. Малиновский и др.) и их различные версии и комбинации.

В классическом психоапализе проблема пабу наиболее попробне исследованы в книге 3. Фрейда «Тотем и табу. Психология первобытной культуры и религии», в которой осоенно получеркивается, то первые табу (сапрешение имеетма и убийства) послужили толчком к формированию, развитию и закреплению первых в истории ценностей и норм поведения людей, с которых началось строительства культуры.

В. И. Овчаренко

## ТАМБОВСКОЕ ПСИХОАНАЛИТИЧЕСКОЕ ОБЩЕСТВО — добровольное городское общественное объединение специалистов и сторонников психоанализа (глубинной психологии), заинтересованных в развитии теории и

ронников психоанализа (глубинной психологии), заинтересованных в развитии теории и практики отечественного психоанализа в целях создания психологических условий для созидательной и творческой деятельности, утверждения гуманистических ценностей и содействия всестороннему развитию личнос-

Организовано 28 ноября 1990 на учредительной конференции Тамбовской группы Психоаналитической ассоциации СССР в составе: Е. Боев, Ю. Б. Бутенко, Л. А. Быченкова, А. Г. Горячев, Л. Х. Егорова-Магомадова, А. В. Еремии, Б. А. Еремии, Л. И. Сергева, В. Н. Скороходов, Н. А. Стасевская.

Действует на основании утвержденного (07.12.1990) и зарегистрированного (30.08.1991) Положения о Тамбовском психоаналитическом обществе Психоаналитической ассоциации ССССР.

Руководящий орган — президиум (А. В. Еремин, Б. А. Еремин, Л. И. Сергеева). Председатель Общества — А. В. Еремин. Ответственный секретарь — Л. И. Сергеева.

В. И. Овчаренко

ТАНАТОС, Фанатос, Танат, Фанат (греч. Тhanatos — смерты) — 1) бог смертиг, 2) олицетворение смертиг, 3) персонифицированное обозначение инстинкта смерти, влечения к смерти, инстинкта и влечения к агрессии и деструкции.

Как общее символическое обозначение смерти Танатос получил разнообразные отражения в мифологии, искусстве и психологии (главным образом в психоанализе).

1. Согласно распространенной древнегреческой мифологической версии, бог смерти Тапатос был сыном Никты (Ночи) и братом-близнецом бога сна Гипноса. Изображался обычно крылатым коношей с погашенным факслом в руке (иногда с крыльями и разящим мечом). Считалось, что Tanamoc обладает железным сердшем, не любит даров и ненавистен богам. На протяжении длительного времени культ Tanamoca существовал в Спарте.

По другой версии, Танатис была богиней смерти, выполнявшей поручения Зевса. Согласно одному из мифологических сюжетов, Сизиф, за которым была послана Танатос, обманул ес, заковал в цепи и держал в плену несколько лет, на протяжении которых люди на Земле вообще не умирали. Впоследствии освобожденная Танатос все-таки увела Сизифа в ад, но он сумся вновь обмануть богиню и вернуться на Землю, став первым и единственным умершим, сумевшим возвратиться к живым.

- 2. В античной художественной литературе и искусстве образ Танатоса нашел отражение в ряде различных произведений (например, в трагедни Еврипида «Алкестида» излагался миф о том, что Геракл отбил у Танатоса Алкестицу».
- В психологии XX в. формирование представлений о существовании неких сил смерти происходило под влиянием соответствующих философских (А. Шопенгауэр и др.) и биологических (А. Вейсман и др.) идей.

Наиболее систематически идеи о существовании инстинкта смертии и всичения к смерти, инстинкта и влечения деструкции и агрессии развивались группой видных психоаналитиков (Э. Вейос, М. Клайн, П. Федерн, З. Фрейд, С. Шпильрейл, В. Штекель, А. Штерке и мн. др.).

В психоанализ представление о Танатосе и само понятие впервые ввел австрийский психоаналитик В. Шпекель. Закрепление и распространение понятия «Танатос» и придание ему категориального статуса в значительной мере было связано с работами австрийского психоаналитика П. Федерна.

В трудах З. Фрейда понятие «Танатос» не употреблялось, хотя, по свидетельству Э. Джоюса, З. Фрейд неоднократно употреблял его устно для обозначения постулированного им инстинкта смертии (елечения к смертии, деструкции и агрессии), которому противостоит Эрос (инстинкта сексуальности, жазни и самосохранения).

В психоанализе борьба Эроса и Танатоса трактуется как активное, фундаментальное и определяющее основание жизни и психической деятельности человека.

По 3. Фрейду, инстинкт смерти функциюнирует на основе энергии либидо. Его направленность вовне (на людей и различные предметы) выступает в форме агрессии или деструктивных действий (например, садизм, вандалиям и т. д.), а направленность внутрь (на индивида, являющегося его носителем) выступает в формах мазохизма и др. перверсий, саморазрушения и самубийства.

Согласно гипотезе П. Федерна, функционирование Танатоса обеспечивается энергией мортидо (особой энергией инстинкта смерти, аналогичной либидо).

Менее распространенная гипотеза Э. Вейсса утверждает, что энергетическую основу *Танатоса* составляет деструдо (особая энергия деструкции, аналогичная либидо).

По мнению З. Фрейда, тенденцию ин-

стинкта смерти (влечения к смерти) определяет принцип нирваны, в силу чего основной задачей и главным содержанием влечения к смерти является возвращение всех живых организмов в безжизиенное состояние.

В постфрейдистской психоаналитической традиции наиболее последовательно и полно идею о существовании *Танатоса* развивали австрийские психоаналитики П. Федерн и М Клайн

Понятие «Танатос» ныне активно и весьма часто употребляется не только в психоапализе и психологии, но и за их пределами. В целом проблема существования инстинкта смерти (влечения к смерти) и комплекс сопряженных с ней вопросов в настоящее время являются предметом научных дискуссив

В. И. Овчаренко

ТЕНЬ — в аналитической психологии: набор тех негативных качеств человека, которыми он обладает, но которые не признате своими собственными. Практически это те свойства характера, которые человек не приемлет в других людях, не замечая, что и сам наделен ими в не меньшей степени. В целом они составляют теневой образ человека, «темную сторону» его личности.

Тень появляется у человека уже в детстве, когда родители рассказывают ему о том, что хорошо, а что плохо, что можно, а что нельзя. Например, они говорят ему: «Нельзя бегать по лужам», «Нельзя есть много конфет» и т. л. При этом желание съесть побольше сладостей или побегать по лужам у ребенка не исчезает, но оно не соответствует тому образу «хорошего мальчика», которым ему хотелось бы быть. И тогда такое желание становится его Тенью, т. с. оно не исчезает, но ребенох уже не признает его своим. Довольно часто у ребенка даже появляется своеобразный «теневой» герой, на которого он «сваливает» свои проступки, не соответствующие образу

«хорошего мальчика». Например: «Это не я съел конфеты, это гномик их утащил».

Для взрослого человека такое разделение становится привычным, и благодаря сильной воле он поддерживает свой «положительный» образ, а «негативные» мысли и желания полагает чуждыми себе, Причем это разделение своего образа на «положительный» и «отрицательный» далеко не всегда непосредственно связано с общепризнанными представлениями. В разных компаниях, у людей разных взглядов и профессий оно различно. Например, выяснение отношений при помощи драк и сквернословия осуждается в одних компаниях, но является предметом гордости в других (наверное, многие слышали, как любят похвалиться иные подростки: «Я набил ему физиономию!» - словно совершил геройский поступок).

Постепенно человек обращает все меньше внимания на те свои желания, которые не вписываются в его «положительный» образ, и его Тень становится все больше и гуще. В определенный момент она дает о себе знать. Бывает, что человек начинает совершать необычные для себя поступки, которые сам потом не может объяснить. Например, неожиданно для себя устраивает скандал из-за пустячного недоразумения, ссорится со своими близкими, не может заниматься даже любимой работой. При этом он и сам удивляется: «Как же я мог так поступить?!» Это означает, что его «теневые» желания стали столь сильны, что начали влиять на его жизнь. Так или иначе Тень требует к себе внимания, непризнанные желания все отчетливее напоминают о себе. В этот момент человек чувствует, что он будто раздваивается, его «разрывают» противоречивые чувства и желания. Довольно часто это приводит к тому, что он начинает вести «двойную жизнь», чередуя проявления своих «положительных» и «негативных» образов. Например, он может пристраститься к спиртному и «спьяну» давать выход

своим «теневым» желаниям. Здесь алкоголь играет роль своеобразной «дверцы», между двумя мирами, между *тенью* и светом.

В аналитической психологии Тень называют проводником между мирами сознания и бессознательного. И это не случайно. Ведь когда человек приходит на сеанс к психоаналитику и начинает знакомиться со своим внутренним миром, он бывает вынужден сделать целый ряд не слишком дестных для себя открытий о себе самом. Верхний пласт человеческого бессознательного составляют его скрытые, неприемлемые им жедания его Тень. К. Г. Юнг писал: «Каждый носит с собой Тень, и чем меньше она полключена к индивидуальной сознательной жизни, тем она темнее и гуще. Если плохое качество осознано, то всегда есть щанс его исправить».

Существуют разные способы справляться со своей Тенью. Один из них, как уже понятно, — это вести двойную жизны. Другой, 
не менее часто встречающийся способ — это 
проекция собственной Тени вовне, на окружающих людей или на мир в целом. Например, если человек наделен большой аерессивностныю, то во всех окружающих он видит 
либо обициков, либо конкурентов; жизны 
представляется ему полной несправедливости, и он постоянно, как ему кажется, абсолютно помимо своей воли, вынужден «наводить порядок» при помощи кулаков. В действительности же он воюет с собственной 
Тенью.

К. Г. Юне показал, что Тень обладает не чествами, и задача психограпевта — не только познакомить клиента с его Тенью, но и помочь ему заключить с ней «мирное соглащение». Дело в том, что любое желание человека имеет и положительные, и отрицательные стороны. Например, та же агрессия, которую могут стимулировать и монотонность повседневной жизни человека, и необходимость расширить круг знакометв или уделять больше внимания своим интересам, может проявлятся по-разному — от драки и взаимных оскорблений до вполне корректного спора или спортивного состязания. Важно научиться не подавлять свои чувства и желания, а уметь их проявлять таким образом, чтобы не портить пои этом жизнь себе и окоужающим.

Со своей Тенью человек может познакомиться не только на сеансе у психоаналитика. В наших сновидениях мы часто видим «теневые» образы. Это — персонажи того же пола. что и сновилен (они не всегда наделены какими-то явно негативными чертами, но всегла одинетворяют те качества, которых нелостает сновидиу в его повседневной жизни). 3. Фрейд первым научно описал пропасть межлу сознанием и бессознательным, межлу светлой и темной частями человеческой личности. Сон позволяет человеку увидеть мир своего бессознательного и познакомиться с находящейся в нем «темной» стороной самого себя. Ведь любые страшные, кошмарные образы сна - это порождения собственного бессознательного. Тень человека.

О лвойственности человеческой природы говорится во многих сказках и легенлах, об этом писали не только психологи, но и философы, писатели и поэты. Древнегреческий философ Платон уполобил человеческую душу крылатой колеснице, запряженной двумя конями: один из них - черный - олицетворение зла, он стремится к земле, к низшим страстям и инстинктам; другой белый - символизирует доброе начало, он устремлен к небесам, к миру чистоты и гармонии. Задача человека заключается в том, чтобы управлять этими двумя началами своей луши, полчинить их своей воле. Этой же теме посвящен греческий миф о братьях-близненах - Касторе и Поллуксе. Один из них был сыном Зевса и потому бессмертен, другой сын римского царя - был смертным, как все обычные люди. Братья-близнецы были неразлучны при жизни, а после того как один из них погиб в сражении, Зевс позволил им снова быть вместе, но один день — в царстве мертвых, пругой — в царстве богов.

Теме человека и его двойника, его Тени, посвящены многие сказки и художественные произведения. В общих чертах мораль этих сказок сводится к тому же, к чему призывают и психотерапевты: не нужно закрывать глаза на свою Тень, илеализировать самого себя. Гораздо полезнее познакомиться со своей Тенью, научиться ею управлять, и тогда она бущет уже не врагом, а соозником.

С. В. Маслова

## ТИЩЕНКО Элина Николаевна (р. 1961) — российский психолог.

Окончила три курса Московского авиационного института (1982) и факультет психологии Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова (1991).

В 1982-1984 работала лаборантом в 1-м Московском мелицинском институте. 1984-1985 лаборант Института высшей нервной деятельности и нейрофизиологии. В 1984—1987 преподавала психологию в профессионально-техническом училище № 188 г. Москвы. В 1987-1991 заведовала отделением службы социальной помощи районного управления. В 1992 работала леканом факультета психологии Московского гуманитарного института им. Е. Р. Лашковой. В 1993-1995 психолог-консультант частной психотерапевтической фирмы «Пситэп». С 1993 член Открытого психоаналитического общества. С 1995 занимается частной психоаналитической практикой.

В. И. Овчаренко

ТОЛКОВАНИЕ (ИСТОЛКОВАНИЕ) — выявление и раскрытие смысла психического материала, включающего в себя ошибочные действия, сновидения, симптомы невротических заболеваний. В классическом психоанализе толкование связано с пониманием бессознательных процессов, разъяснением их смысла и значения.

Первая фундаментальная работа З. Фрейда, явиявшаяся, по сути дела, открытием псикоанализа, называется «Толкование сновидений» (1990). Тем самым как бы подчеркивается та роль, которую он отводил толкованию в классическом психоанализе.

Истолковать, замечал З. Фрейд, — значит найти скрытый смысл. В рамках психоапализа были разработаны процедура и техника толкования, предназначенные для обнаружения скрытого смысла ошибочных действий (оговорок, описок, очиток, ослышек, забывания, запрятывания, потери предметов), сповидений и симптомов невротических забоневаних з

Толкование ошибочных действий сводится к раскрытию их действительного смысла. Обычно ошибочные действия истолковываются, исхоля из общих соображений; проволята аналогии, учитывается психическая ситуация, в которой совершается ошибочное действие; используются знания характера человека, совершившего его. Высказываются предположения о толковании. Затем исследуется психическая ситуация, в которой произошло ошибочное действие. В конечном счете, благодаря психоаналитическому толкованию, выявляются намерения и тенденции соответствующих психических процессов.

Токкование сковидений основывается на предположении, что видевший сои знает о своем сновидении, хотя и не догадывается об этом. Техника толкования сновидений состоит в спедующем: на основе использования свобойых ассоциаций к элементам сновидения вызываются замещающие представления, что позволяет проблизиться к содержанию сновидения. Благодаря толкованию по частям, фратментам или намекам восстанавливается целое.

С точки зрения З. Фрейда, работа сновидения заключается в переводе скрытых мыслей сновидения в его явное содержание. Работа толкования сновидения представляет собой обратный процесс. Словом, работа толкования стремится устранить работи сновидения.

пам стремится устравить расовир сповасосная. Толковаше невротических симптомов является синтезом результатов, добывание которых требует значительного времени. В основе их толкования лежат предположения, соглаено которым симптомы имеют смыса и находятся в интимном отношении к переживаниям пациентов. Симптомы — производное бессознательных процессов, которые при блатоприятных условиях можно сделать сознательными. Задача толкования — найти для бессознательной идеи или бесцельного действия такую ситуацию в прошлом, в которой эта идея была бы оправданной, а действие целессообразным.

Психоаналитическая герапия — это превращение бессознательного, содержащего смыса симптома в сознание. Благодаря работе толькования устраняется симптом заболевания. Для уничтожения симптома необходимо вернуться к его возникновению, оживить конфликт, из которого он произошел, и разрешить его другим способом. Разрешение конфликта осуществляется на осное того знания о внутрипсихической деятельности, которое пациент приобретает в процессе психоаналитического печения.

В целом пеихоанализ связан с толкованием бессознательных процессов, интерпретацией душевной жизни человека. Так, согласно одному из определений 3. Фрейда, психоанализ и есть искусство толкования.

В современной психоаналитической литературе процедуре и технике толкования уделяется пристатьное внимание. В центре размышления ряда теоретиков оказывается проблема интерпретации. Некоторые авторы синают, что психоанами — не наука, нацеленная на объяснение психики, а интерпретация, связанная с пониманием бессознательного. Например, французский исследователь

 П. Рикер подчеркивает, что психоанализ вписывается в культуру только в качестве интерпретации.

В. М. Лейбин

Толкование сновидений — раскрытие смысла и значения сновидений, способствующее пониманию бессознательных мотивов человечекой деятельности. В классическом психоаналые толкование сновидений опирается на теоретические допущения о природе и работе сновидения, а также на практическую деятельность, связанную с техникой толкования.

Лежащие в основе толкования теоретические допушения включают следующие положения 3. Фрейда. Сновидения— это психические явления. В душе человека существует то-то, о чем он знает, хотя и не догадывается о своем знании. Поэтому видевший сон знает, что означает его сновидение. Он только не знает о своем знании и поэтому полатает, что не знает этого. Задача состоит в том, чтобы дать возможность сновидящему обнаружить значение своего сповидения.

Техника истолкования и толкования сновидения состоит в расспросе видевшего соен о
том, откула у него это сновидение. Первое о
высказывание о сновидении по методу свободних ассоциаций считается объяснением.
Метод свободных ассоциаций предполагает
произвольное высказывание мыслей по поводу отдельных элементов сновидения. Эти выказывания не случайны: они обусловлены
внутренними установками видевшего сои и
связаны с бессознательным содержанием сновидения.

Токование сновидения предполагает осуществление перехода от явного содержания сновидения к скрытым ето мыслям. Оно основано на понимании элементов сновидения и техники их толкования. Понимание элемента сновидения заключается в том, что он является заместителем чего-то другого, неизвестного видевшему сог. Техника толкования состоит в вызывании к элементу сновидения других замещающих его представлений, из которых можно узнать скрытое бессознательное.

3. Фрейд исходил из того, что сновидение как целое является искаженным заместителем бессознательного. Залача толкования сновидения — найти это бессознательное. При толковании необходимо придерживаться трех правил. Во-первых, не обращать внимание на то, что представляет собой сновидение, так как оно не является скрытым бессознательным. Во-вторых, к каждому элементу сновидения необходимо вызывать замещающие представления. При этом не следует задумываться о них, не обращать внимание на то, содержат они что-то полхолящее или отклоняются от элемента сновидения. В-третьих, выждать, скрытое бессознательное возникнет само.

Техника толкования сновидений предполагает соблюдение важного условия: не исклюать ни одной мысли, даже если против нее возникнут различные возражения типа того, что данная мысль незначительна, бессмысленна, не относится к делу или говорить о ней неприлично.

Согласно З. Фрейду, между сновидением и бессознательным существует символическое отношение. Бессознательное в сновидении говорит на символическом языке. Так, человеческое тело может изображаться в сновидении символом дома; рождение — разнообразным отношением к воде; смерть — отъездом или уходом. В сновидениях часто проявляется сексульная символика. Значение этих символов можно почерпнуть из различных источников, включая сказки, мифы, поговорки, народный фольклор.

Толкование сновидений включает в себя знание символики бессознательного. Однако основанное на символах толкование не является техникой, как таковой. Оно не заменяет memod свободных ассоциаций. Символическое толкование — это дополнение к ассоциативному толкованию. По словам 3. Фрейда, оно дает ценные результаты лишь в сочетании с ассоциативной техникой.

Таким образом, *толкование сновидений* связано с превращением текста *сновидения*, т. е. его явного содержания, в скрытые его мысли. Задача *толкования* — выявление психической ценности *сновидения*.

Толкование сновидений является задачей посманалитика, лечащего неврозы. Некоторые специалисты в этой области считают, что знание символов, дающее ключ к истолкованию сновидений, необходим каждому человеку. По убеждению Э. Фромма, язык символов является единственным универсальным языком из веск, когда-либо созданных человеком. Поэтому понимание его важно не только для грактикующего психоаналитика, но и для каждого, кто хочет глубже познать себя. Понимание же языка снов, только для не зы станать себя. Понимание — это искусство, требующее знаний, таланта, труда и терпения.

В. М. Лейбин

ТОМПСОН (Thompson) Клара (1893— 1958) — американский психиатр, психоаналитик и историк *психоанализа*.

С 1923 профессионально занималась психиатрией. В 1931-1933 изучала и проходила психоанализ у Ш. Ференци в Булапеште. В 1933 вернулась в США. Практиковала психоанализ. Работала и преподавала в Нью-Йоркском психоаналитическом институте. Выступала за реформацию психоанализа. В 1941 (вместе с К. Хорни, В. Сильвербергом и др.) ушла из Нью-Йоркского психоаналитического института. Постоянно поддерживала личные и творческие отношения с американскими реформаторами психоанализа (Г. Салливаном, К. Хорни, Э. Фроммом). До 1958 включительно занималась психиатрией и психоанализом. Основала и курировала институт, исследовавший различные психиатрические и психоаналитические проблемы, в том числе интересовавшие ее проблемы женщин.

Автор книги «Психоанализ: происхождение и развитие» (1950) и ок. 40 работ по различным проблемам психиатрии и психоанали-

В. И. Овчаренко

ТОПОГРАФИЧЕСКИЙ — 1) подход (модель), при котором пеихима описывается как система, состоящая из бессознательного, происознательного и сознательного, причем процессы, происходящие в психике, локализовапы в одной из этих трех областей; 2) подход, при котором психика описывается как структура, состоящая из Ид. Эго и Супер-Эго, наделенных самостоятельными психическими функциями и материалом; такое описание 
психики называют также ее структурной моделью; 3) термин, означающий, по 3. Фрейду, 
пространственную протяженность психического аппарата в некотором наиболее общем 
понимании.

1. Топографическая модель была предложена З. Фрейдом в ранних трудах, начиная с работы «Набросок научной психологии» (1895). Подробнее эта тема разобрана в «Толковании сновидений» (1900) и окончательно сформулирована в серии работ - так называемых метапсихологических текстах (1915). Толчком к ее созданию послужило развитие концепции бессознательного, функционирующего по своим законам, отличным от законов, по которым работает сознание. З. Фрейд предложил, что различные психические процессы происходят в разных областях психики. При этом бессознательное, предсознательное и сознательное имеют каждый свои функции, а процессы, происходящие в них, имеют собственные законы. Представления, содержащиеся в каждой из областей психики, имеют специфическое содержание и энергетическую нагрузку. Области психического аппарата разделены цензурой, препятствующей проникновению психического материала из одной области в другую.

Бессознательное содержит тот псикический материал, который не может проявиться в сознании. Предсознательное же есть часть психического материала, которая находится в данный можент вне фокуса сознания, но может быть осознана. Наконец, сознательное есть то, что находится в фокусе сознания, может быть описано словами и подчиняется законам логического мышления. Если рассматривать модель по п. 1 совместно с моделью по п. 2, то бессознательное включает в себя Ид и часть Зео. Многие функция мредсознательное же локализовано в Эго и является его япром.

Предсознательное и сознательное не могут быть четко отграничены друг от друга, цензура здесь довольно мигкая, и ее барьер легко может быть преодолен. Многие авторы считаот, что она вообще отсутствует. Можно полагать, что предсознательное и сознательное есть единая динамическая система с подвижной знертией.

Бессознательное делится на два уровня. Психический материал, находящийся на одном уровне (его иногда называют первичным), не может проявляться в сознании. Материал другого уровня (вторичный) стремится проявиться в сознании, но из-за противодействия цензуры может проявляться там только в форме иносказания (например, через сновидения) и активно изгоняется оттупа. Бессознательное постоянно давит на предсознание-сознание, из-за чего возникают взаимно противоречащие желания, которые ведут к психическому конфликту. Часть бессознательного материала может быть осознана, например в результате психоаналитической терапии. При этом материал переводится в предсознание и только затем проявляется в сознании. Возможен и обратный процесс, когда психический материал движется из сознания-предсознания

- в бессознательное. Классический пример такого движения — вытеснение. Связь предосзательным обеспечивается тем, что энергия предсознания находится под влиянием процессов, происходящих в бессознательном (первичных процессов), а деятельностью предсознания управляют вторичные процессы, подчиняющиеся законам логического мышления и речи, т. е. сознательному.
- Структурную модель, содержащую Ид,
   Эго и Супер-Эго, З. Фрейд ввел в 20-х годах.
- 3. Модели по п. 1 и 2 принято изображать графически в виле диаграмм. Не следует, однако, считать, что элементы психического аппарата (сознательное, бессознательное и предсознательное в одном случае. Ид. Эго и Супер-Эго - в другом) локализованы в мозгу анатомически и вообще имеют физическую пространственную характеристику. З. Фрейд писал о протяженности психического аппарата как о первоначале априорных форм ощущения пространства: «Пространственность это, возможно, проекция протяженности психического аппарата... Психика имеет протяженность, хотя не подозревает об этом». У многих людей, изучающих психоанализ, возникает соблазн квалифицировать субструктуры психического аппарата как реальные и самостоятельные психические образования. Олнако не следует забывать, что это - понятия в некоторой степени условные и они были введены для описания сложного целого.

В. Сидорова

ТОТЕМ (от алгонкинского, т. е. языка видейцев, ототем — его род) — существо, предмет или явление (чаще всего животные или растения), являющиеся объектом почитания (или культа) группы людей, которые считают его своим покровителем и верят в общее происхождение и кровную близость с ним (тотемизи). ТОТЕМИЗМ (от индейского, алгонкинского ототем — его род) — одна из ранних форм ремигии первобытного общества, основывавшаяся на совокупности верований, мифов, обрядов и обычаев, связанных с верой в сверхьестественное родство людей с различными предметами, явлениями и существами (тотемами).

Для тотемизма характерно восприятие тотема (животного, растения, явления природы и т. д.) как реального первопредка, чьи покровительство и защита обеспечивают жизнь и благосостояние всех людей, связанных с ним общим происхождением и узами кровного родства.

Основной вид. тотемизма — клановый (родовой) тотемизм; неосновные виды тотемизма — индивидуальный (нагуализм) и толовой тотемизм. Следы и пережитки тотемизма как формы религии обнаруживаются у весх народов и во весх религиях мира.

Термин «тотемизм» был введен в научный оборот английским путешественником Дж. Лонгом в 1791. Наиболее обстоятельные исследования тотемизма в XIX—XX вв. осуществили Дж. Мак-Леннан, У. Б. Робертсон-Смит, Дж. Фрэзер и др.

Истолкование и объяснение тотемизма ныне предлагают десятки разнообразных теорий и концепций. Наиболее популярными из них являются трактовки тотемизма как первоначальной формы религии (французский социолог Э. Дюркгейм и др.) и как примитивной интеллектуальной классификационной системы (французский этнограф, антрополог и социолог К. Леви-Строс и пр.). Среди психологических концепций тотемизма наибольшей известностью пользуется психоаналитическая версия З. Фрейда, изложенная им в книге «Тотем и табу. Психология первобытной культуры и религии» (1913). Распространяя психоаналитические идеи и концепции (в том числе «комплекс Эдипа») на сферу общечеловеческой культуры и исторически первоначальные формы религиозных верований, 3. Фрейд предложил понимание тотемизма как одной из ранних форм религии первобытного общества, на основе которой были выработаны первые этические (культурные) ограничения (табу), в частности запрет убийства и инцеста (кровосмещения), с которых началось развитие культуры.

По З. Фрейду, непосредственным импульсом образования тотемизма явились реальные события в жизни первобытной орды, над которой властвовал сильный и жестокий самец. Постоянное подавление им естественных (в первую очередь сексуальных) устремлений своих сыновей привело их к сговору и бунту против отца, в ходе которого сыновья убили отца и съели его труп. З. Фрейд полагал, что тотем является символом (заместителем) убитого и съеденного праотца, вина за убийство которого сохраняется в бессознательном. Тотемизм, по 3. Фрейду, отражает «отцовский комплекс»: люди поклоняются томему (как правило, животному), считая его своим предком и покровителем, а затем приносят его в жертву (убивают), съедают и оплакивают. З. Фрейд считал тотемизм предпосылкой и источником последующих религий, и в первую очередь иудаизма и христианства.

Психоаналитическая концепция тотемизма неоднократно подвергалась разнообразной критике за ее мифологичность. Сам З. Фрейд также не только не отрицал, но и признавал наличие мифологических компонентов в предложенной им версии происхождения тотемизма, первобытной культуры и реацеии.

В. И. Овчаренко

ТРАВМА РОЖДЕНИЯ (греч. trauma — попереждение организма) — понятие и психоаналитическая концепция О. Ранка, обозначающие процесс и результат патогенного (травматического, болезнетворного) эмоционального воздействия на психику человека процедуры его появления на свет, выступающей в качестве всеобщего травмирующего фактора, который при неблагоприятных условиях является причиной и источником неврозов.

В психоаналитической традиции *травма* рождения нередко истолковывается как специфическая форма травматического невроза.

В. И. Овчаренко

Траема рождения — бессознательные пережнания человека, связанные с его появлением на свет. Впервые представления о траеме рождения были выражены австро-американским психоаналитиком О. Рамком (1884—1939) в рабоге «Товама обхдения» (1924).

О. Раик считал, что трасма, полученная при рождении, является причиной возникновения неврозов, а переживания страха рождения — «первой репетицией», прообразом переживаний всех других ситуаций опасности. Трасма рождения и вызванный его страх, согласно О. Раику, — основные факторы развития человека и источники невротических заболеваний.

Во внутриутробном состоянии будущий ребенок органически соединен с матерью. Последующее нарушение этой гармонии между матерью и ребенком при рождении вызывает в нем тревогу. Незащищенность ресенка перед внешним миром может стать причиной того, что у него возникиет стремление вернуться в первоначальное состояние. А невозможность этого приведет к появлению невроза.

Взрослый человек на бессознательном уровне в той или иной форме и степени тоже испытывает тоску по уграченной некогда гармонии. В состоянии контуса (полового акта) у мужчины происходит как бы символическое приобщение к материнскому лону, а у женщины возникает желание вобрать в себя мужчину, чтобы тем самым слиться с ним в слиное целое.

По мнению О. Ранка, невроз возникает

на почве внутрипсихического конфликта между стремлением человека вернуться в первоначальное состояние дородовой гармонии и воспоминанием об ужасе рождения. Одна из основных задач психоанализа состоит в устранении воспоминаний о травме рождения путем перевода бессознательных страхов пациента в его сознание и понимания того, что отделение ребенка от матери — неизбежный процесс психического развития.

3. Фрейд признавал заслугу О. Раика, подчеркивавшего значение акта рождения и отделения ребенка от матери. Но основатель психоанализа не принял крайние выводы, сделанные О. Раиком из представления о мраеме рождения и распространенные им на теорию неврозов и психоаналитическую терапию.

В частности, 3. Фрейд считал, что страх — это свойственная всем высштам живым организмам реакция на опасность, между тем как рождение переживается только млекопитающими и подлежит сомнению вопрос о том, имеет ли оно у всех них значение травмы. Стало быть, страх встречается и без прообраза рождения, но обсуждение этого вопроса выходит за границу, отделяющую психологию от биологии. Психоанализ же является, по словам 3. Фрейда, частью психолотии как науки. Кроме того, если страх — реакция организма на опасность, то опасность при рождении не имеет психического содержания

О. Раик пытался доказать, что ранние обии (страхи) ребенка непосредственно связаны с актом рождения, с воспоминаниями от равматическом нарушении счастивого внутриугробного существования. З. Орейд не считал эту попытку удачной. По его мнению, отдельные случаи детских страхов противоречат тому, на чем настанивля О. Раик. Самые ранние детские страхи не могут быть непосредственно объяснены впечатлениями ребенка при акте рождения.

По словам 3. Фрейда, готовность ребенка испытывать страх не проявляется с наибольшей силой непосредственно после его рождения, а возникает по мере его психического развития и сохраняется в течение определенного периода детства. Если такие ранние фобии (страхи) длятся дольше обычного, то возникает подозрение в существовании невротического нарушения.

В. М. Лейбин

ТРАНСВЕСТИЗМ (от лат. trans — через и vestire — одевать) — форма сексуального отклонения, при которой человек испытывает сексуальное наслаждение от ношения одежды противоположного пола; часто сопровождается мастиубацией.

Ношение олежлы противоположного пола - тот случай, когда важно не само действие, а его мотивы. Желание остаться неузнанным, удобство при выполнении какойлибо деятельности и т. п. не являются проявлениями трансвестизма. Даже в случаях полового отклонения переодевание не всегда свидетельствует о трансвестизме. Например, при транссексуализме, т. е. неудовлетворенности своим полом, приводящей к желанию изменить его, ношение одежды противоположного пола адекватно самоощущению таких лиц и не может быть отнесено к трансвестизму.

Трансвеститы испытывают более или менее непреодолимое побуждение одеваться в одежду противоположного пола. Женщинытрансвеститы носят мужскую одежду, курят, нарочито грубы в поведении. Мужчины носят женскую одежду и белье, избыточно употребляют косметику. Хотя многие из них состоит в браке, они редко епособны доститать полного сексуального удовлетворения с партнером противоположного пола во время полового акта. Согласно ряду вмериканских сексопатологов, трансвестным свидствльствую с падпучие сильного бессоратолого томосе и падпучие сильного бессорательного томосе.

суального желания, которое не ищет открытого выражения.

Американский сексопатолог Ф. Каприо в книге «Многообразие сексуального поведения» приводит следующий случай трансвестизма: «Мужчину, арестованного за «непристойное разоблачение», направил ко мне его адвокат. Этот мужчина зашел в кондитерскую, когда в ней не было покупателей. Сделав покупки, он приподнял рубашку и показал ожидавшей его девушке, что он носит женский корсет. Затем он начал рассказывать ей, что испытывает возбуждение, «показывая себя в таком виде». Девушка испугалась, вызвала полицию, и вскоре его арестовали и допросили. Он признал, что испытывает неололимое желание ходить в женской одежде и что носит корсеты уже много лет. Я узнал, что в юности он получал удовольствие, наблюдая за тем, как мать надевает на себя корсет, и стал отождествлять себя с матерью. Он был холост, учился в колледже. У него проявлялись многие женские черты характера. Его скрытый гомосексуальный компонент был резко выражен и связан с тем, что он сосредоточил свой сексуальный интерес на собственной матери».

Трансвестит психологически отождествляет себя с противоположным полом. Проявления трансвестизма чаще наблюдаются у мужчин, обнаруживаясь уже в детском и подростковом возрасте. Трансвеститы в 30% случаев гомосексуальны. По отношению к своему партнеру в гомосексуальной паре они обычно играют роль жены, т. е. охотно берут на себя все заботы о доме, с удовольствием занимаются приготовлением пищи и выполняют другие, «чисто женские» обязанности. Иногда они пользуются косметикой и переодеваются в одежду другого пола (гомосексуальный трансвестизм). В партнеры, как правило, выбирают лиц с выраженным мужским поведением.

Обычно трансвеститы - «безобидные»

люди, поскольку у них нет желания оскорблять кого-либо. Они просто заинтересованы в привлечении внимания к собственной *пер*соне.

Трансвестизм служит симптомом лежащей в Срансветизм студытой неправильной сексуальной регуляции и, как таковой, поддается 
лечению психотерапией. Трансвеститы способны понять и глубоко сосэнать природу их 
расстройства и в результате добровольно отказаться от переодеваний в одежду противоположного пола. Психотерапевт больше 
лечит невром, нежели сам этот симптом.

Если трансвестит женат, то для его лечения требуется помощь и участие жены. В таких случаях жена, если она хочет сохранить брак, должна быть терпимой и доброжелательной. Ее необходимо убедить в том, что такое отклонение от нормы у ее мужа является болезныю, формой сексуальной незрелости, которая может быть успецию излечена.

В. В. Старовойтов

ТРАНСФЕР, перенос, перенесение (от лат. transferre — переноскть) — процесс и результат споитанного взаимодействия людей, характеризующиеся влиянием ранее сформировавшихся стереотилов восприятия, действий или отношений на новые действия или отношения; выступает в форм обессознательного переноса на партнера сформировавшихся ранее (в результате предшествующего взаимодействия с другими людьми) положительных или отрицательных чувств.

Трансфер был открыт З. Фрейдом и интерпретировался им как явление, характерное для «всех человеческих отношений», действующее тем сильнее, чем менее люди догадываются о то наличии. По З. Фрейду, мрансфер происходит из эротических источников и, как правило, имеет отчетливо выраженную сексуальную окраску. Склонность к трансферу З. Фрейд сближал со склонностью к внушаемости.

В психоанализе особое внимание уделяется

трансферу как форме переноса на личность психоаналитика (психотерапевта) эмоционального отношения пациента к значимым для него людям (например, родителям, воспитателям, любимым, друзьям и т. д.).

В качестве видов (разновидностей) 3. Фрейд выделял: 1) позитивный трансфер (который включает в себя перенесение дружественных или нежных чувств, приемлемых для сознания, и продолжение этих чувств бессознательном, например чувств любеи, восхищения, уважения, доверия, привязанности и т. д.) и 2) негативный трансфер (перенос на психованатитика различного рода враждебных чувств и негативных эмощий, например чувств страха, ненависти, отвращения, вражды, злобы и т. д.).

Аналогичное по содержанию, но диаметрально противоположное по направленности проявление трансфера 3. Фрейд обозначил как контрринсфер, под которым он понимал неосознанное перенесение на личность пациента эмоционального отношения психоаналитика к значимым для него людям, которое, подобно трансферу, выступает в позитивной и негативной фоммах.

В психоаналитической терапии явление трансфера используется для трансформации неврозов в целях решения поставленных терапевтических задач.

Согласно гуманистическому психоанализу Э. Фромма, содержание трансфера обычно восходит к инфантильным образам, а его интенсивность зависит от степени отчуждения пациента.

Трансфер, по Э. Фромму, обнаруживается во всех случаях обожествления авторитетов в политической, религиозной и общественной жизии.

В. И. Овчаренко

ТРИЛОГИЧЕСКИЙ ПСИХОАНАЛИЗ (синонимы: интегральный психоанализ, аналитическая трилогия) — психоаналитическая фи лософия, социология и терапия, созданные бразильско-австрийским теоретиком психоанализа Н. Кеппе. Основная цель трилогического психоанализа - устранить не только индивидуальную психопатологию человека, но и социальные, политические аномалии, создать новое «трилогическое общество». Вначале Н. Кеппе был приверженцем идей 3. Фрейда, но затем дистанцировался от классического психоанализа и разработал свою оригинальную концепцию, в основу которой легли понятие «теомания» (маниакальное стремление человека стать Богом) и производные от него: «мегаломания» (мания величия), нарциссизм и эгоцентризм. В отличие от З. Фрейда основной источник невроза Н. Кеппе усматривал не в сфере сексуального либидо, а в патологии социальных структур, в том, что у власти находятся теоманиакальные индивиды, политические деятели и вожли.

Н. Кеппе разработал методы не только индивидуальной, но и групповой психотерапии, помогающие подчинить контролю масс тех людей, которых обуревает ненасытная жажда власти, и поставить во главе государства тех, кто стремится к Богу, истине, красоте и справедливости. В процессе трилогического сеанса лечения, который длится обычно от полутора до двух часов, основной акцент делается на преодоление пациентом страха перед осознанием истины, на уяснение смысла мучающих его проблем, что в конечном счете должно привести к снятию болезненных симптомов и выздоровлению. При этом аналитик-трилогик исходит из идеи неразрывного единства мысли, чувства и поведения больного, а также единства религии, философии и науки. Поэтому-то Н. Кеппе и дал своей концепции название «трилогическая».

Решающая роль в *трилогическом психоанализе* принадлежит таким факторам, вызывающим болезни и отчуждение, как *инверсия*, отказ от осознания, фантазия, теомания и зависть.

Трилогическое понятие «инверсия» по своему содержанию и смыслу во многом совпадает с фрейдовским понятием «рационализация», смысл которого заключается в том, что человек, надевая на себя маски, скрывает тайные, неосознаваемые мотивы своего поведения, выдает желаемое за действительное. Продолжая и развивая эту идею З. Фрейда. Н. Кеппе обнаружил феномен рационализации в различных социальных, политических, экономических структурах человеческого общества. За внешним благополучием этих структур часто скрывается серьезная социальная болезнь, сопровождаемая различными деструктивными побуждениями, агрессией, жаждой власти, коррупцией, нечестными манипуляциями. Основная залача трилогического анализа применительно к обществу - выявить ту или иную социальную болезнь, осознать ее причины: механизмы развития и попытаться предотвратить процесс заражения ею.

Основываясь на клинических наблюденить за поведением своих пациентов, *H. Kenne* пришел к выводу, что одной из главных причин их болезненных страданий являются разного рода фантазии, малозии, вымыслы, которые расцениваются ими как нечто гораадо более ценное, чем реальное положение дел. Пациенты, отключенные от реальности и находящиеся исключительно во власти своих фантазий, представляют наибольшую сложность для психоаналитика-трилогика.

В центре внимания трилогического психоанализа — проблема отчуждения власти и способов его устранения. Этой проблеме Н. Кеппе специально посвятил работу «Освобождение народа. Патология власти» (1986). Ваасты как источник утнетения и порабощения человека, в какой бы форме она ни выступала (за исключением власти, данной от Бога), всегда имеет патологический, деструктивный характер. Она может быть как индивидуальной, так и коллективной, общественной. Соответственно *Н. Кенпе* различал две основные формы проявления такой болезненной еласти: «психопатология еластие (имеются в виду отдельные личности, психопаты, стоящие у еласти) и «социопатология еластие» (патологические явления, связанные с функционированием тех или иных общественных структур — насилие, коррупция, распространение в обществе ложных слухов, обмана и лезинформации).

С идеями триоогического психоанализа

Н. Кеппе связыват программу кардинального
реформирования и «оздоровления власты» и
общества в целом, которая, как он считал,
уже выполняется. В США и ряде европейскистран созданы и функционируют «триоогические группы» и промышленные предприятия; на основе «интегрального психоанализа
разработана новая модель бизнеса, позволяющая распределять доходы и прибыль в соответствии с отдачей и продуктивностью каждого конкретного работника.

М. С. Кельнер

ТРОЦКИЙ (Бронштейн) Лев (Лейба) Давидович (1879—1940) — деятель российского и международного коммунистического движения. Профессиональный революционер. Один из организаторов Октябрьской революции (1917) в России.

После окончания реального училища г. Николаева (1896) приобщился к активной революционной деятельности. Многократно арестовывался, заключался в тюрьму, ссылался и высылался из страны. Совершал побеги и нелегальные переходы границы. Работал как пропагандист, теоретик и организатор революции.

Всю жизнь уделял большое внимание самообразованию. В 1907—1914 находился в эмиграции в Австрии (Вене), где познакомился с психоаналитиками, психоаналитическими идеями и публикациями по психоанализу. В 1911—1914 неоднократно встречался с А. Адлером и его коллегами, посещал заседания «Общества свободного психоаналитического исследования» («Общества индивиуальной психологии»). Впоследствии (1929) охарактеризовал эти эпизоды следующим образом: «Я познакомился с проблемами психонатилая, которые показались мне чрезвъчайно увлекательными, хотя многое в этой области еще зыбко и шатко и открывает почву для фантастики и произвола».

TPO

В 1917 был председателем Петроградского Совета, фактическим лидером Военно-революционного комитета (ВРК), одним из вождей Октябрьской революции в России и народным комиссаром иностранных дел первого Советского правительства. С 1918 народный комиссар республики по военным и морским делам, председатель Реввоенсовета республики, один из создателей и руководителей Рабоче-Крестьянской Красной Армии (РККА), член Политбюро ЦК РКП(б). В хоми из организаторов «красного террора», концентрационных лагерей, заложничества и загращиельных отоядов.

Последовательно придерживался материалистического мировоззрения и развивал его. В 20-х годах утверждал принципиальную совместимость учения З. Фрейда с материализмом. В январе 1924 в письме к лауреату Нобелевской премии физиологу И. П. Павлову предложил собственную трактовку теории 3. Фрейда и ее соотношения с учением о рефлексах. Считал, что, «по существу, учение психоанализа основано на том, что психологические процессы представляют собой сложную надстройку на физиологических процессах... Ваше учение об условных рефлексах, как мне кажется, охватывает теорию Фрейда как частный случай. Сублимирование сексуальной энергии - излюбленная область школы Фрейла — есть созлание на сексуальной основе условных рефлексов».

В 1925—1928 в связи с борьбой против грипы И. В. Сталина последовательно лишился веск тосударственных и партинных постов. После исключения из партии (1927) сначала был сослан в Алма-Ату (1928), а в 1929 выслан из СССР. Жил в Турции, Франции, Норветии. Продолжил и активизировал борьбу против «бюрократического абсолютизма» «Каина Сталина и его камарильи». Осуществия и деологическую, пропагандистскую и практическую подготовку перманентной мировой социалистической революции. Создавал IV Интернационал.

В 1931 настоял на психоаналитическом лечении в Берлине психического расстройства своей старшей дочери З. Л. Волковой (1900—1933). В середине 30-х годов знакомился с новой психоаналитической литературой.

В 1936 был депортирован в Мексику, где продолжал политическую борьбу. Занимался разнообразной пропагандистской и литературной работой. Осуществил рад исторических и политологических исследований.

Автор книг «Терроризм и коммунизме (1920), «Уроки Октября» (1925), «Пролетарская культура и пролетарекое искусство» (1925), «Помитические силуэты» (1926), «Пеоманентная реолюция» (1930), «Мож жизнь. Опыт автобиографии» (2 т., 1930), «История русской революции» (3 т., 1931—1933), «Столинская школа фальсификаций. Поправки и дополнения к литературе эпитонов» (1932), «Преданная революция» (1936), «Что такое СССР и куда он идет?» (1936) и мн. др.

В. И. Овчаренко

ТУТЫШКИН Петр Петрович (1868—1937) — российский психиатр, психолог и педагог. Доктор медицины (1902), профессор.

Родился в Калуге. Рано оставшись без родителей, воспитывался в сиротском доме, но сумел закончить гимназию и поступил на естественный факультет Московского университета. Во время учебы давал частные уроки и помогал младшим сестрам получить среднее образование. После окончания сетественного факультета закончил медицинский факультет университета (1897) и ординатуру клиники А. Я. Кожевникова (1900). Отказавшись от места ассистента клиники, стал эемским врачом. После переезда в Харьков работал ординатором в психиатрической лечебнице «Сабурова дача». В 1902 защитил докторскую диссертацию «Роль отрицательного отора в процессе семейного нервно-психического вырождения (Дарвинизм в патологии)».

Первую научную статью посвятил проблемам гинноза (Калута, 1890). В 1900 принял участие в Международном конгрессе психиатров в Париже, в 1902 — в VIII Пироговском съезде врачей. В 1903 совершил поездку по психиатрическим заведениям Австрии, Бельгии, Германии, Франции, Швейцарии, Италии, Великобритании и опубликовал о ней подробный отчет. В 1907 принял у частие в I Международном съезде психиатров в Амстердаме. Был избран вице-президентом Бесарабского общества естествоиспытателей, организовал в этом обществе секцию психологии и философии; читал лекции по физиолюгической психологической психологической психологической психологической психологиче.

В 1908 за связь с большевиками был уволен из больницы как неблагонадежный. Начал частную практику. Занимался научной и общественной деятельностью. Руководил строительством Кишиневской физиотерапевтической лечебницы. Принял участие в работе I Съезда русского союза психиатров имени С. С. Корсакова, а в 1914 - в работе V Международного конгресса по призрению душевнобольных. В тот же период опубликовал ряд статей в российских и зарубежных медицинских журналах по вопросам психнатрии, психоанализа, невропатологии, сделал переводы иностранных работ для отечественных изданий. В 1912 опубликовал работу «Психоанализ как метод психологической диагностики и психотерапии (метод профессора Фрейда)».

5.1

в которой наряду с изложением теории 3. Фрейда дал собственное толкование ключевых проблем психоанализа.

В период первой мировой войны организован курсы сестер милосердия. В 1917 ветлил в РКП(б) и с первых дней подлерживал Октябрьскую революцию. В ноябре 1917 в тазете «Социал-демократ» опубликовал статью «О саботаже интеллигенции», в которой призывал врачей к сотрудничеству с революционными властями. На Пироговском съезде в марте 1918 выступил с докладом «О принципах советской медицины». В январе 1919 был назначен народным комиссаром здравоохранения Украины. Работал в Наркомпросе и Наркомздраве, был членом коллегии по слеам высших школ и заведующим отделом психофизического воспитания. В 1920 назначен главным врачом Первого психиатрического госпиталя в Москве. По окончании гражданской войны вернулся к научной и педагогической деятельности. Работал профессором кафедры детской неврологии в Государственном медико-педологическом институте. В 1924—1925 совершил поездку в США. По возвращении был отстранен от преподавательской деятельности. Некоторое время руководил санаторием для старых большевиков, но был освобожден и от этой работы.

Автор статей по психиатрин, *психоанали-*зу, педологии, общей и клинической медицине, естествознанию и др.

A II Variano

## y

УЗНАДЗЕ Дмитрий Николаевич (1887— 1950) — российско-грузинский философ и психолог. Доктор философии (1909), профессор, академик Академии наук Грузинской ССР (1941).

Окончил философский факультет Лейпцигского университета (1909) и историко-филологический факультет Харьковского университета (1913).

Принимал участие в создании Тбилисского университета (1918). Организатор отделения психологии, кафедры психологии и лаборатории экспериментальной психологии при ней. В 1918—1950 заведовал кафедой психологии Тбилисского университета. В 1933—1942 заведовал кафедрой психологии Кутансского педаголического исиголуги. Организатор и директор (1941—1950) Института психологии Академии наук Грузинской ССР.

В 20-х годах разработал основы общепсихологического учения об установке (термин введен в научный оборот немецким психологом Л. Ланге в 1888), которое отчасти противопоставлялось психоаналитической концепции бессознательного психического. В общем трактовал установку как своеобразное цепостное бессознательное целеустремленное состояние субъекта, предшествующее деятельности. С 1927 осуществлял экспериментальные исследования установки. Выявил несколько видов установок и осуществил изучение их свойств и условий формирования. Содал свою научную школу (И. Т. Бжалава, А. С. Пранешиеили и др.).

Автор книг «Анри Бергсон» (1920), «Оспериментальные основы психология» (1940), «Экспериментальные основы психологии установки» (1949), «Основные положения теории установки» (1966), «Психологические исследования» (1966), «Экспериментальные основы психологии установки» (1966) и др. работ по различным проблемам философии и психологии.

В. И. Овчаренко

УХТОМСКИЙ Алексей Алексеевич (1875— 1942) — российский физиолог. Академик Академии наук СССР (1935).

Окончил Петербургский университет (1906) и работал там же на кафедре физиологии человека и животных, которой впоследствии заведовал (1922—1942).

Исследовал проблемы физиологии нерв-

ной системы. Разработал учение о доминанте как главном принципе работы нервных центров и организации поведения.

Изучал возможности использования лине го взаимодействия с физиологией нервной системы. В 1928 опубликовал книгу «Психоанализ и физиологическая теория поведения», в которой отметил некоторые реальные и потенциальные возможности психодна-

С 1937 работал директором электрофизиологической лаборатории Академии наук СССР.

Автор книги «Доминанта как рабочий принцип нервных центров» (1923) и др. книг и статей по физиологии нервной системы.

В. И. Овчаренко



ФАНТИ (Fanti) Сильвио (р. 1919) — итальянский психоаналитик. Доктор медицины. Основатель микропсихоанализа.

Окончил медицинский факультет Цюрихского университета. Специализировался по психиатрии, хирургии мозга и гинекологии. Изучал теологию и философию. Психоаналитическое образование получил в Нью-Йорке и Женеве. Практиковал психоанализ.

В 1953 модернизировал методику и технику классического психовнализа, что в конечном счете привело к созданию микропсиховамама и соответствующих концепций, в 
рамках которых энергетическая организация 
человека, его психобиологический диапазон 
и основные виды деятельности рассматривалогся в контехсте энергетической связи инстинкта попытки, нейтрального динамизма 
пустоты (как универсальной опоры) и ваеченай (к смерти — к жизни).

Увеничил частоту и продолжительность сенсов психоаналитически ориентированной терапии. Широко использует различные автобиографические (личные) материалы пациентов и практикует анали зи к родственников, друзей и др. лиц с целью исследования попыток как основной формы человеческой жизнедеятельности.

Практикует *микропсихоанализ* в различных странах Европы и США. Является почетным председателем Международного микропсихо-

аналитического общества, основанного в 1773.

Автор книг по проблемам микропсихоанализа, в их числе «Словарь психоанализа и микропсихоанализа» (1984), «Микропсихоанализ» (рус. пер. 1995) и др.

В. И. Овчаренко

ФЕЛЬЦМАН Осип Бенционович (1875—1919) — российский психиатр и психоаналитик. Доктор медицины. Один из пионеров психоанализа в России.

Окончил медицинский факультет Московского университета (1900). Занимался медицинской практикой. Исследовал проблемы алкоголизма, психозов, иизофрении, парапича и др. С 1908 вплоть до смерти работал экспертом и ординатором в 1-й Московской городской психнатрической больнице (Московском доллгаузе).

С интересом воспринял идеи З. Фрейда. В 1909 опубликовал статью «К вопросу о психопанализе и психотерапи» — одну из первых работ на эту тему в России. Прошел научную 
стажировку за границей и в 1910 опубликовал 
свои впечатления от встреч с И. Бернхаймом 
(Франция) и его коллегами.

Изучал проблемы гипноза, внушения и самоубийства. Особое внимание уделял проблемам психического здоровья детей. Работал ассистентом психиатрической клиники Московских Высших женских куреов. Сотрудничал с журнавлами «Современная психиатрия». «Пеикотерапия» и др. В 1911 был одним из учредителей и членом московского психиатрического кружка «Малые пятницы», на заседаниях которого обсуждался комплекс психоаналитических проблем. С 1911 (совм. с Н. Е. Осиловым) редактировал издававшуюся в Москве серию книг «Психотераповтическая библиотеле», в которой были опубликованы труды 3. Фрейда, В. Штексая, П. Вальштейна и др. психоаналитиков, в том числе его собственных

В начале первой мировой войны начал исследование психозое и неврозов военного времени и одновременно продолжат работу над проблемами детокой психиатрии и психо-паилиза. В 1919, будучи врачом месковской Преображенской больницы, заразился от больного тифом и умер.

Автор книг «Вспомогательные школы для

психически отсталых детей» (1912), «Нервные дети» (1915) и др.

В. И. Овчаренко

ФЕРЕНЦИ (Ferenczi) Шандор (1873— 1933) — венгерский психиатр и психоаналигик. Доктор медицины, профессор (1919). Один из первых исследователей учения 3. Фрейда. Соорганизатор и деятель международного психоаналитического движения.

Родился в Венгрии. Медицинское образование получил в Вене (1894). В 1894—1895 растотал военным врачом. Занимался неврологией и психиатрией. Вел частную практику. Работал главным неврологом Елизаветинского пригота для бедных (1900). Занимался психованитической поактикой в Вентома.

С 1908 был одним из ближайших сотрудников и друзей 3. Фрейда. Состоял членом психоаналитического «Общества психологических сред» (впоследствии — Венского психоаналитического общества). В 1909 совместно с 3. Фрейдом, К. Г. Юнгом и др. распространял и пропагандировал психоаналитические идеи в Кларкском университете (США).

В 1909 разработал концепцию гипноза как явления, возрождающего Эдипое комплекс с присущими ему страхом и любовью Выделил два типа гипноза: 1) материнский (основанный на любеи) и 2) отповский (основанный на любеи) и 2) отповский (основанный комплексом» и в дальнейшем развивал идею о том, что в процессе гипноза гипнотизер занимает место родителей (итрает их роль).

В 1913 основал Венгерское психоаналитическое общество и был его президентом (1913-1933). В 1913 опубликовал работу «Этапы развития осознания действительности», в которой исследовал развитие Я и чувства Я и в дальнейшем неоднократно обрашался к этой проблеме. В 1914 в работе «К нозологии мужской гомосексуальности (гомоэротики)» предложил типологию гомоэротиков: 1) субъект-гомоэротик (ощущающий себя женщиной) и 2) объект-гомоэротик (заменивший женский объект объектом своего пола). В 1918-1919 опубликовал результаты исследования возможностей и технических трудностей психоанализа в лечении истерии и истерической ипохондрии. Показал роль и значение подавленных эмоций как причины эмоциональных расстройств. Стремился к усилению эмоциональной вовлеченности пациентов в переживания психоаналитика.

С 1919 профессор психоанализа Булапешткого университета. Совместно с О. Ранком опубликоват книгу «Развитие психоанализа» (1923), в которой изложил разработанный ими прием активной терапии», основанной на активном участии психоаналитика в поощрении или запрещении различных действий пациента и прием «вынужденных фантазий», который обеспечивал побуждение патичентов к фантазированию на заданные темы. Устанавливал предельную дату окончания лечения и использовал ее как психотерапевтический фактор.

В 1924 опубликовал книгу «Таласса: тео-

рия гениталий» (от греч. Таласса — море. — Примеч. ает.), в которой утверждал, что истоки сексуального инстимкта лежат в эволюционном стремлении организма к восстановлению прежнего состояния жизни в оксане как колыбели всего живого (представителем которого выступает материнская околоплодная жидкость). Сформулировал положение о существовании «инстинкта материнской регрессии» (инстинкта возвращения в материнское лоно), реализующегося, например, при совокупления.

В 1926—1927 читал лекции по психоаналиуи и его истории в различных аудиториях Нью-Йорка. Изучал различные моменты Эдипова отношения, истерии (в том числе истерического паралича, истерической ипохондрии и др.), проблемы сексуальности, гениталий, регрессивной терапии и пр. Активно практиковал психоанали;

В 1929 разработал идеи принципов релаксации и неокатарсиса, ориентированных на создание атмосферы расслабления и гибкий подход к пациенту с учетом его личности, проблем и возможностей. Выделил два основных способа приспособления к среде: 1) аутопластический (свойственное животным пассивное приспособление к среде) и 2) адлопластический (свойственный человеку активный тип приспособления, связанный с воздействием на среду.)

Усовершенствовал методику и технику психоаналитической терапии посредством их активации и расширил диапазон возможностей психоаналитическое) Общество Шандора Ференци. С 1990 выходит междисциплинарный психоаналитически ориентированный журнал «Таласса» (названный в честь работы Ш. Ференци), посвященный исследованиям в области психоанализа, культуры и общества.

Автор ряда книг и статей по различным проблемам *психоанализа*.

В. И. Овчаренко

ФЕТИШИЗМ (от фр. fétiche — идол, талисман) — форма сексуального отклонения, при которой отдельные вещи становятся эротически привлекательными. Рассматривание, прикосновение к таким вещам, обычно связанным с объектом любеи, вызывает яркие эротические представления. Фетишист — человек, который увлечен фетишизмом.

Вот как описывает А. И. Куприн в романе «Гранатовый браслет» чувства Желткова плобимой им княжне Вере Николаевне Шеиной, который не имел возможности установить с ней прямой человеческий контакт и перенес часть своей любей на те вещи, которые были с ней связаны: «Я вот сейчас затопил печку и сжитаю все самое дорогое, что было у меня в жизни: ваш платок, который, я признаюсь, украл. Вы его забыли на столе на балу в Благородном собранни. Вашу записку, — о, как я ее целовал, — ею Вы запретили мне писать Вам. Программу художественной выставки, которую Вы однажды держали в рукс и потом забыли на стуле при выходе...»

Подобно другим сексуальным отклонениям, фетишизм, как правило, зарождается в детстве. Отсутствие искренней теплоты и любви в отношениях между матерью и ребенком зачастую ведет к расстройствам в их взаимоотношениях. В результате у ребенка возрастает чувство страха перед возможной разлукой с матерью, усиливается желание обладать каким-либо ее материальным символом. Дети дошкольного возраста иногда проявляют привязанность к определенным предметам, вызывающим у них нежные чувства. Предметами обожания для них могут оказаться платья, костюмы, человеческие уборы, даже носовые платки и белье любимых людей, сохранившиеся детские игрушки и т. д.

Фетиш обычно символизирует и замещает собой либо конкретный обвект пюбеи, либо собирательный образ предпочитаемых объектов. Фетишист испытывает по отношению к фетишу во многом такие же чувства, какие любовник обычно испытывает к объекту его любви: фетиш нередко занимает место нормального объекта любви. Сам процесс завлаления фетишем, преодоления трудностей на пути к обладанию им усиливает наслаждение при достижении цели. Не случайно поэтому фетиш, как правило, не покупают и не получают в дар, а крадут. Так, например, у некоторых народностей по сохранившемуся до сих пор обычаю крадут невесту. Фетишизм может приобретать крайние патологические формы резко выраженными сексуальными отклонениями. Американский сексопатолог Ф. Каприо рассказывает о молодом человеке, который в ранней юности, в период полового созревания (сексуального пробуждения), был очарован панталонами своей сестры - она беспечно оставила их в спальне. Юноша стал испытывать сильное сексуальное возбуждение всякий раз, когда мысленно рисовал себе картину женщины в одних панталонах. В конце концов он украл с веревки для сушки белья сестрины панталоны и стал использовать их как средство возбуждения при мастурбационных действиях.

Существует и другая форма фетишизма подобного рода. У многих фетицистов нередко складывается убеждение в том, что они сексуально импотентны с женщинами, хотя могли ни разу и не пытаться осуществить ко-, итус. Их фетишизм становится навязчивым, сродни эксгибиционизму - болезненной страсти обнажать перед другими свои половые органы для достижения собственного сексуального возбуждения и наслаждения. В основе такого поведения лежит навязчивое побуждение, которое фетишист не в состоянии контродировать дишь из-за отсутствия понимания вовлеченных в него психолинамических факторов. Фетишизм служит симптомом лежащей в основе глубоко скрытой неправильной сексуальной регуляции и, как таковой, поллается лечению с помощью психотерапии.

Фетишисты избирательны, у каждого

свой набор фетишей: у одного, скажем, женская туфелька, у другого — перчагка, у у гретьего — платок, нижнее белье, украшение и т. п. Иногда в гипертрофированных формах фетишизм совмещается с мазахизмом — сексуальным удовольствием, получаемым при оскорблении или ощущении физической или душевой боли, когда, например, для достижения особой остроты чувств просят причинить боль фетишем.

В. В. Старовойтов

ФИКСАЦИЯ (от лат. fixus — твердый, нерушный, крепкай) — в психоанализе З. Фрейдаг описательное понятие, обозначающее наличие закрепленной привязанности к объектам, периодам, фазам, предшествующему опыту, способам удовлетворения, отношениям, ситуациям, воспоминаниям, образам, симптомам, стереотипам поведения и т. д.; выступающёй в качестве важного внутреннего фактора амбивалениности (внутренней противоречивости), психических конфликтов и происхождения неврозов.

Считается, что в общем феномен фиксации свидетельствует о существовании некой задержки, остановки (и регрессии).

3. Фрейд употреблял понятие «фиксация» в различных сопрягающихся значениях: а) фиксация влечения, т. е. остановка и закрепление влечения, особенно частного, на каком-то уровне, ступени, фазе, периоде развития и/или объекте; б) фиксация либидо, т. е. закрепление либидо на объекте, элементе, моменте, цели, типе деятельности и т. д., выступающее в качестве внутреннего предрасполагающего фактора этиологии (происхождения) неврозов; в) фиксация на травме, т. е. закрепление жизненных интересов и установок человека на каком-то определенном травмировавшем его событии, в силу чего настоящее и будущее становятся для него в той или иной степени чуждыми. Данная разновидность фиксации выступает в качестве общей и практически очень значимой предпосылки и

ФРА

черты всякого невроза; г) фиксация поведения, проявляющаяся преимущественно как неосознаваемая тенденция к сохранению апробированных эффективных стереотипов повеления.

Понятие «фиксация» употреблялось также и в других значениях, не получивших большого распространения ни в работах 3. Фрейда, ни в трудах его последователей.

В. И. Овчаренко

- 494 -

ФОНД ВОЗРОЖДЕНИЯ РУССКОГО ПСИ-ХОАНАЛИЗА — добровольное общественное формирование, образованое в целях содействия возрождению российской психоаналитической школы, развитию разнообразных психоаналитических исследований, подготовке квалифицированных специалистов в различных психоаналитически ориентированных областях, расширению и укреплению связей с ведущими психоаналитическими центрами мира, гуманизащии и расширению психиатрической, психологической, медицинской и психотерапевтической помощи населению.

Фонд действует на основании утвержденного устава и ориентирован на привлечение и использование материальных и финансовых средств, ведение издательской и других видов деятельности в интересах развития психоанализа.

Организован в 1993 в Санкт-Петербурге. Высший орган — общее собрание членов Фонда. Состав правления Фонда іпрезидент Фонда М. М. Решетников, вице-президенты Фонда — Ю. А. Баранов, С. М. Черкасов, Л. М. Шеговов, А. М. Эткинд.

В. И. Овчаренко

ФРАНК Семен Людвигович (1877—1950) — российский философ. Магистр философии (1915), профессор Саратовского и Московского университетов.

В 1894 поступил на юридический факультет Московского университета. Увлекался революционными идеями и философией

К. Маркса. В 1899 был арестован и выслан из Москвы. Вскоре выехал в Германию, где слушал лекции по философии, социологии и политической экономии в Берлинском университете. В 1901 сдал выпускные экзамены в Казанском университете. С научными целями многократно ездил в Штутгарт, Париж и др. В 1905 переехал в Петербург, где работал в различных философских и общественно-политических журналах. Читал лекции по социальной психологии. В 1905 участвовал в работе Первого съезда конституционно-демократической партии. В 1909 был одним из авторов сборника «Вехи», в котором опубликовал статью «Этика нигилизма». В 1914 был командирован в Германию. В годы первой мировой войны жил и работал в Петрограде. В 1917-1921 профессор и заведующий кафедрой философии историко-философского факультета Саратовского университета. С 1921 жил в Москве. Работал в Московском университете. Был членом Философского института и деканом Академии духовной культуры.

В 1922 выслан из Советской России. Вошел в состав организованной Н. А. Бердяевым Религиозно-философской академии. В 
1930—1937 жил и работал в Германии. Преподавал в Берлинском университете. Читал 
лекции и публиковал работы в разных странах Европы.

В 1930 опубликовал статью «Психоанали» как миросозерцание», в которой отметил натуралистические ориентации психоанализа и проследия различие между духовным и психическим. В течение многих лет дружил и переписывался со швейщарским психиатром и психоаналитиком Л. Бинсеансером (более 500 писом сще не опубликовано).

После прихода к власти нацистов был отстранен от преподавания. В 1937-эмигрировал во Францию, тде пережил вторую мировую войну. В 1945-эмигрировал в Великобританию. Жил и работал в Лондоне.

Автор книг «Теория ценности Маркса и ее значение. Критический этюд» (1900), «Фи-

лософия и жизнь» (1910), «Душа человека. Опыт введения в философскую психологию» (1917), «Крушение кумиров» (1924), «Смысл жизни» (1926), «Свет во тьме. Опыт христичской этики и социальной философии» (1949) и мн. др. книг, брошюр и ок. 300 статей по различным проблемам философии и потованичных дисциплин.

В. И. Овчаренко

ФРАНКО-СОВЕТСКАЯ ПСИХОАНАЛИТИ-ЧЕСКАЯ ГРУППА — франко-советская организационная структура Фонда Фрейдовского Поля, созданная в 1988 французскими психоаналитиками лакановской ориентации в целях распространения идей, теорий и практики психоанадиза на теоритории СССР.

Советские члены группы принимали участие в Международной встрече Фрейдовского Поля (1990, Париж) и Учебных днях Школы Фрейдовского Дела (1991, Лион).

В 1991 была реорганизована в действующие ныне на территории СНГ учебные Круги Восточной Европы Европейской школы психоанализа (организованной 21 сентября 1990).

В. И. Овчаренко

ФРЕЙД (Freud) Анна (1895—1982) — австрийский психоаналитик, сооснователь эгопсихологии и детского психоанализа. Почетный доктор Венского университета и университета Кларка (США). Дочь 3. Фрейда.

В детстве получила хорошее домашнее образование. С раннего возраста приобщилась к кругу идей отца и его психоаналитической деятельности. В юности выполняла обязанности секретаря З. Фрейда и принимала участие в деятельности Венского психоаналитического общества. После получения педатогического образования в течение пяти лет преподавала в одной из венских начальных школ, где впервые заинтересовалась проблемами психопотии детей. Под непосредственным руководством отца освоила теорию, мегодику и технику психоанализа. В 1922 опубликовала первую сатыю «Быющие фантали» д дневные мечты», в которой исследовала способы прекращения мастурбации. В 1922 быта принята в Венское психоаналитическое общество и с 1923 начала практиковать психоаналитическую терапию. Специализироваласт премиущественно на проблемах психоанализи детского возраста и использования психоаналитических илей в педаготике, в том числе для коррекции недостаткое обучения и воспитания. Разрабатывала методику и технику детского психоанализа. С 1923 работала в Венском институте психоанализа.

**OPF** 

В 1927 опубликовала работу «Введение в технику детского анализа», в которой изложила суть оригинального психоаналитического полхола к психологии летей, полчеркнула роль окружения в развитии ребенка и показала эффективность «игровой терапии». В 1936 в книге «Психология «Я» и защитные механизмы» развила психоаналитические идеи о «механизмах защиты» и показала их роль в формировании и функционировании психики и личности. В 1938, после оккупации Австрии напистами, полвергалась аресту и лопросам в гестапо. После вынужленной эмиграции в Великобританию (1938) особое внимание улеляла поллержке больного отна. После смерти З. Фрейда (1939) прилагала значительные усилия для корректного и эффективного развития психоаналитического учения и международного психоаналитического лвижения.

В 1941 совместно с Д. Берлингем организовала близ Лондона Хэмпстедский приют для детей, разлученных с родителями во время войны. Наряду с поддержкой детей осуществила комплекс психоаналитических исследований влияния психической депривации (лишения, утраты) на развитие ребенка и ее последствий. Результаты этих исследований были опубликованы в работах «Маленькие дети в военное время» (1942), «Дети без семы» (1943), «Война и дети» (1943). В 1947 открыла курсы подготовки детских психоаналитиков. В 1952 организовала и возпавила Хэмпстедскую клинику детской терапии, ориентированную на психоаналитическое лечение детей. Как директор этой клиники руководила ее работой на протяжении 30 лет.

Систематизировала психоаналитические воззрения на детство и его роль в жизни человека. Выдвинула и разработала ряд идей о детстве и юности как периоде, характеризующемся наличием психических кризисов, специфика переживания которых влияет на формирование и развитие психики и личности вэрослого человека. Исследовала различные проявления нормального и анормального индивидуального развития ребенка. Внесла существенный вклад в развитие международного психоаналитического размения.

Автор книг «Психоанализ для учителей и родителей» (1931), «Детство в норме и патологии». (1965), «Интересы ребенка» (1973) и др. работ по детскому психоанализу и эгопсихологии.

В. И. Овчаренко

ФРЕЙД (Freud) Зигмулд (1856—1939)— автрийский врач и психолог. Основоположник психолиллиза. Родился в Чехии; профессор Венского университета (с 1902). С захватом Австрии фашистами был выслан — после уплаты выкула, выдачи склада его кинг и дипломатического вмешательства Ф. Рузвельта (в 1933 в Берлине нацисты сожгли книги 3. Фрейдо. 3. Фрейдо.

В школьные годы под влиянием натурфилософии И. В. Гете увлекся естествознанием. В Венском университете его взгляды формировались под возсийствием позитивизма и механицизма; 3. Фрейо перевел на немецкий язык Дж. С. Милля. С 1876 по 1882 работат в лаборатории физиологии животных у последователя Г. Гельмгольца Э. Брюкке, трактовавшего физиологию как универсальную науку о человекс. Энергетические построения школы Г. Гельмгольца, впоследствии перенесенные З. Фрейдом на область психологии, летли в основу его учения о психодинамике. В 1882 он обратился к врачебной практике. В 1889, изучая свойства косаина, З. Фрейд выдвинул идею местной анестезии. Уже в работе «Об афазии» выступил против решающей роли локализации отдельных мозговых центров, выдвинув на первый план динамические и генетические подходы к изучению функций мозга.

Система воззрений З. Фрейда, сформировавшаяся в тот период на основе «физиологического материализма», оказывалась в противоречии с его дальнейшими построениями в области психологии, однако теоретически им не пересматривалась. Так, в статье «Бессознательное» (1915) З. Фрейд выразил сожаление по поводу того, что нельяу «вывести локализацию психических процессов или мыслить об идеях как об отложениях в нервных клетках». Однако он не оставлял надежды, что «со временем» психологическое объяснение заменится физиологическим. И тем не менее вразрез с этими утверждениями З. Фрейд выдинул принцип автономности психической сферы.

Стимулом к разработке психологической концепции послужили для З. Фрейда опыты Ж. Шарко и И. Бернхайма по гипнотическому лечению неврозов и наблюдения венского врача Й. Брейера (случай Анны О.). Исходя из этих опытов, З. Фрейд и Й. Брейер разработали катартический метод лечения неврозов, основанный на вскрытии с помощью гипноза бессознательных психических травм. (Позднее 3. Фрейд перешел от гипноза к методу свободных ассоциаций, что легло в основу техники психоанализа.) Новый метод позволил установить феномен психического сопротивления пациента раскрытию вытесненных воспоминаний и существование внутрипсихического фактора - цензуры, лежащего в основе вытеснения, что уже намечало подход к структуре психического аппарата, динамике

отношения бессоэнательной сферы с сознанием. В 1894 появилась статья З. Фрейда «Зашитные невропісихозь», содржавшая основу его психологической концепции, а в следующем году — совместная с Й. Брейером книга о психических механизмах истерии. Значение этих работ вышло далеко за рамки психотерапии.

На явлении истерической конверсии была продемонстрирована обратная зависимость физических симптомов от эмоций, способность психических сил внедряться в биологические структуры. Неврозы получали истолкование не обычных заболеваний, а скорее порождений общечеловеческих конфликтов и жизненных трудностей, принявших лишь более острые, клинические формы. Впервые было введено понятие о смысле симптома и его роли в психической динамике: энергия влечений, для которой блокированы нормальные выходы, находит окольные пути выражения в патологических формах: на первый план выступают не физиологические, но экспрессивные и символические функции симптомов, невроз же в конечном счете был увязан с проблемой самовыражения личности и нарушения ее илентичности. Все это явилось антитезой положения механистической медицины о больном как безличном носителе симптомов.

По-новому была поставлена и проблема памяни. З Орейд выцвинул идею о существовании ложных воспоминаний как заместителей забытых реальностей. В более широком плане была выявлена связь заболевания с прошлым пациента, часто с событиями раннето детства (связь заболевания с прощедшими стадиями развития утверждалась уже в так называемой психологии народов М. Лапаруса и во французской психиатрии — у Т. А. Рибо и Л. Жане). Согласно З. Фрейду, в неврозе прошлое более активно, чем настоящее, и выступает как патотенная сила: «невротики страдают от воспоминаний» как непреодоленного прошлого. Механима возникновения искаженных воплощений и жизненных впечатлений показан в работе 3. Фрейда «Толкование сновилений» (М., 1913).

Исходя из анализа сновидения, З. Фрейд формирует основной, по его мнению, принцип конфликтности психического механизма. Конфликт межлу бессознательной сферой и сознанием приволит к компромиссным образованиям, которые несут на себе печать двойственности, совмещая в себе вытеснение примитивных антисоциальных влечений с их символическим удовлетворением. Такие механизмы, согласно З. Фрейду, заявляют о себе везле, гле ослабевает контроль сознания. Сновидения - это не только «королевские ворота в бессознательное», но и связующее звено между нормой и патологией, это «неврозы нормального человека», выполняющие прежде всего защитные функции.

Утверждение неограниченных способностей рационального истолкования связано у 3. Фрейда с трактовкой иррациональных защитных образований (сновидений или симптомов) как вторичного результата направленного искажения мотивов. Сама бессмыслица служит раскрытию смысла: «невозможно высказать бессмысленную бессмыслицу». Иррациональные образования нуждаются лишь в интерпретации, переводе на «язык науки» путем снятия искажений, замешений и других видов деформации, через нахождение их «интеллектуального эквивалента». Это достигается, однако, разрушением визуальной символической структуры сновидения (не получившей у 3. Фрейда никакого объяснения), которая переводится в словесную форму.

Йзучение сиов позволило 3. Фрейду установить существование новой формы патологии (психопатологии коммуникаций), куда он относил случаи оцибок речи, письма, паматии и значительную часть несчастных случаев (так называемая парапрактика). Об. этом он писал, в частности, в книге «Психопатология обыденной жизни» (М., 1910) — наиболее признанной при жизни из всех работ 3. Фрейда. В любом из таких ошибочных действий он находил виражение того же основного конфликта, который ведет и к образованию сное. Они — результат ослабления или прорыва в защитных действиях нашего сознательного Я и некоторого проникновения в сознатие вытесненных желаний и импульсов.

Сходный механизм он нашел в образоваметафоричных выражений «Остроумие и его отношение к бессознательному» (М., 1925), хотя и с существенным отличием: в этом случае само сознательное Я временно снимает свои защитные операции, что стимулирует переход на дологический («первичный», по терминологии 3. Фрейда) тип мышления, присущий бессоэнательному.

Позднее З. Фрейд, и особенно его последователи, стали находить идентичную внутреннюю структуру в фантазиях и возникающих на их основе мифах и произведениях художественного творчества, для объяснения которых они начали применять методы, разработанные при анализе снов (Фрейд 3. Бред и сны в «Градиве» Иенсена. М., 1912; Абрагам К. Сон и миф. М., 1912 и др.), однако при этом они исключали феномен эстетического как не поддающийся анализу. Само сопоставление таких различных явлений, как патологические симптомы, сны и явления культурного творчества, на основе их функциональной общности послужило одним из источников современного структурного анализа.

Новым этапом в развитии учения, 3. Фрейда явилась его теория психосксуального развития индивида («Три статьи о теории полового влечения». М., 1911; переизд, под названием «Очерки по психологии сексуальности». М., 1923). Согласно этой теории, сексуальность, как и все инстинктм, существует с момента рождения, проходя в своем развитии ряд этапов, по отношению к которым сексуальность в объчном понимании есть конечный результат сложного развития. Причем каждая стадия, по 3. Фрейду, може павать свои пастолстические альтернативы. 3. Фрейд отполил сексуальности особое место в своей теории, так как считал ее основным связующим звеном между психической и соматической сферами, а также — в силу присущей сексуальным асеченым сосбой способности к трансформации — порождающей наиболее богатую психодинамику. В отприче от стремления к самосохранению, которое не может отвергаться без прямой угровы для жизни, сексуальные алечения не гребуют постоянной связи со своим объектом, способным легко замещаться другим, несексуальным объектом в процессе ублимации.

Введя это понятие, З. Фрейд приписал низшим влечениям способность к трансформациям, однако в рамках своей теории он не мог объяснить факта реального восхождения влечений к высшему уровню (которого его концепция не предусматривала). Фактически сублимация выступала лишь замещением влечений, их суррогатом или илиюзией, которой и оказывается в таком случае вся культура. Не случайно З. Фрейд характеризовал культуру. построенную на сублимации, как «спиритуализацию нищеты», где «мудрость» и «совершенство» враждебны «счастью», и называл сексуальность «ахиллесовой пятой» цивилизации. В частности, одним из мифов культуры З. Фрейд считал представления о ребенке как своболном от конфликтов асексуальном существе. Однако в отличие от романтических критиков культуры он не идеализировал и природного человека с его влечениями,

Проблемы культуры 3. Фрейд специально рассматривал в сочинении «Тотем и табу» (М., 1923), в котором он отошел от непосредственных психологических наблюдений и обратился к основным вопросам «психологич культуры». Методлогической предпосылкой для его конструкции послужил филогенетический закон Э. Геккеля, без должного основания распространенный 3. Фрейдом и на область психологии. Все построение 3. Фрейда по своей структуре приближается к мифу. В его тороим мифо (направленной против дибетории-мифо (направленной против дибетории-мифо (направленной против дибетории-мифо (направленной против дибетории-мифо (направленной против дибетория структуре приближается к мифу. В его

рально-оптимистических взглядов на нивилизашию) «первым актом истории» объявлено преступление, получившее конкретную форму - убийство отца или группового лидера первобытной орды его сыновьями-соперниками. Но в силу закона амбивалентности влечений (для 3. Фрейда предпосылки возможности культуры заложены в самой природе) за этим следует раскаяние, усиленное наступившими раздорами и хаосом. Итогом явилось подавление инстинктов, начало их сублимации и рожление *религии* (убитый отен символически воскресает в образе зверя-тотема, на которого переносятся амбивалентные чувства к реальному отцу), а также зарождение социальности, основанной на общности «чувства вины». «Творческое чувство вины», обращенная вовнутрь агрессивность явились мощным генератором сублимации. В силу того же геккелевского закона агрессивные импульсы ребенка или фантазии невротиков З. Фрейд объявил лалеким повторением лействий лревнего человека (некое подобие вечного возвращения), а иррационализм бессознательного - выражением иррационализма истории. Но теперь 3. Фрейд полжен был пересмотреть свое учение (о бессознательном), введя понятие массового (коллективного) бессознательного, сохраняющего редикты первобытного человека (правла, это понятие не получило у него, в отличие от К. Г. Юнга, дальнейшей разработки).

В начале 20-х годов 3. Фрейд начал пересмотр своих прежних взглядов на строение психического аппарата и так называемой структурной теории личности. Основное понятие конфаикта здесь усложнилось, оно уже не отождествлялось с конфаиктом между рациональным сознанием и иррациональным фесознательным. Сознательное Я (Едо) выступило своего рода полем борьбы двух объективных сил, исхолящих из биологической сфера всечений (14 — Оно) и установок общества, внутрипсизическим представителем которых является Сверх-Я (Super-Ego). Вслед за Платоном («Государство») 3. Фрейд оравни-

вал Я со всадником, который должен управлять существом более сильным, чем он сам («Я и Оно», Л., 1924). Однако если у Платона разум был источником моральных идей, то у 3. Фрейда Сверх-Я (Super-Ego) и его производное - совесть как орудие полчинения индивида обществу могут быть таким же чужлым и опасным для рационального Я (Ego). как и импульсы Оно (Id). Вместе с тем в истории индивида Сверх-Я (Super-Ego) выступает как наследник Эдипова комплекса, т. е. того же конфликта между досублиматорной (природной) и сублиматорной (индивидуальной) фазами существования. Объявив сознательное Я пентральной, интегрирующей частью личности, З. Фрейд в рамках своей теории не смог объяснить, как оно вообще может выполнять эту роль.

В одной из поздних работ («Психология масс и анализ человеческого Я». М., 1925) 3. Фрейд обратился к явлениям массовой психологии, в основном к вопросу о природе социальных связей. Теории, объясняющие обшественную связь обшностью интересов, он отверг как слишком «поверхностные» и «утилитарные», как и теории «луха толпы» и массового гипноза (И. Бернхайм), поскольку интересы, согласно З. Фрейду. - лишь рационализация более глубоко лежащих влечений. Первичным феноменом социальной психологии выступает, по его мнению, бессознательное уполобление (идентификация) групповому лидеру, которое строится по модели отношения с отцом и другими первыми детскими авторитетами. Сама общность, таким образом, оказывается чем-то вторичным по отношению. к индивиду, складываясь из множества отдельных идентификаций. Но при этом сам индивид может регрессировать до соответствующего такой идентификации инфантильного (младенческого) уровня, приобретая черты психического мазохизма, жажду раствориться в группе. Для того чтобы стать массовой силой, принцип или идея должны быть персонифицированы в личности, но чем сильнее идентификация, тем интенсивнее порождаемые ею процессы десублимации и регресса, что определялю в целом пессимистические взгляды З. Фрейда на возможности цивилизации. Тем не менее роль лидера, согласно З. Фрейду, предполагает такое самосознание, которое сходно по своей структуре с параноическим бредом. Вот почему, по его мнению, в этой роли с особым успехом могут выступать патологические личности. Общественняя жизнь в такой интерпретации обретала формы массовой патологии («Калигула» — работа ученика З. Фрейда Г. Сакса, 1924). Эта теория предвоскищала черты социальной психологии, характерные для фашистских режимов.

Из сочинений 3. Фрейда 20-х и 30-х годов некоторые имеют итоговый характер («Новые вводные лекции в психоанализ», 1933; «Очерк психоанализа», 1938), другие же, как, скажем, «Будущность одной иллюзии». М.-Л., 1930, памфлет против религии «Моисей и монотеизм», 1939) имеют весьма отдаленное отношение к психологии. В тот период у 3. Фрейда появлялись иногда головокружительные философско-мифологические построения, в которых он уже не стремился опереться на какие-либо клинические или иные данные. Так, он «мифологизировал» свое учение о влечениях, сводя его к вечной борьбе пвух мировых сил — Эроса и Танатоса, т. е. влечения к жизни и к смерти. На тот период времени пришлась и наибольшая известность З. Фрейда, хотя и тогда он не получил официального признания со стороны академической науки.

Учение 3. Фрейда проделало довольно необычный путь от одного из специфических видов терапии до общей психологической теории. Однако такое превращение стало возможным лишь потому, что в нем с амого начала заключалась скрытая концепция психического как целостной и автономной области. Это сделало возможным и переход к психотерапии неврозов (намеченный уже у Ж. Шарко) взамен прежних чисто соматических методов. Самопрониковение в область недоступных прежде механизмов могивации привело 3. Фрейда (при обычной переоценке значения новых открытий) к утверждению решающего значения бессознательных, иррациональных анечений ля всей лушевной жизни. Это сразу же сблизило 3. Фрейда с иррационализмом XIX в., восходящим к А. Шопенгауэру и ранним романтикам.

Однако сложность вопроса о философских истоках учения З. Фрейда заключается в том, что искодный философской матрицейу него явились принципы естественно-научного эмпирима и позитивизма. В «лучшихтрадициях позитивизма В «лучшихтрадициях позитивизма В «лучшихсвоего учения. Само занятие философней он называл непростительной растратой интеллектуальных сил.

Подобная позиция позволяла оставлять без освещения ряд основных теоретических положений, например, таких, как природа психического или определение понятия сексуальности, которое все более отождествлялось с психическим вообще, хотя и не мещала выдвигать новые теоретические конструкции, казавшиеся З. Фрейду лишь естественным дополнением «медицинской эмпирики». Позиция З. Фрейда оказалась весьма близкой к философии жизни и иррационализму, но их объединению существенно мешала специфическая, терапевтическая позиция З. Фрейда. Целью же психотерапии у него являлось господство сознания над хаосом слепых влечений.

3. Фрейд и его последователи нередко утвеждали, что они только расширили оферу научного познания, дав рациональное объяснение таким явлениям, как сновидения или симптомы душевных болезней, которые прежде наука была не в силах объяснить и предпочитала игнорировать. Однако противоречие в самом задании — дать строго детерминистическое, рациональное истолкование иррационального — обычно не замечалось. Все это открывало возможность для истолко-

вания учения 3. Фрейда как новой, углубленной формы рационализма или гуманизма, особенно в определенных кругах европейской интеллигенции (Т. Манн, С. Цвейг и др., особенно, например, доклад Т. Манна «Фрейд и булущесь», 1936.

Противоречивость в системе З. Фрейда сказалась и в том, что рядом с положением о господстве в человеке иррациональных начал («наше Я - не хозяин в своем собственном ломе») он выдвигал истолкование психической жизни как постоянной борьбы сознательного и бессознательного начал. Более того, само бессознательное выступало у него как итог действий рационального Я, изгоняющих влечения низшего порядка из сферы сознания (бесознательное как сумма вытеснений). В системе психотерапии З. Фрейда сознательное Я выступало активным и организующим началом личности, хотя это трудно совместить с выведением сознательных факторов из иррациональных и слепых «подземных» истоков, с истолкованием сознательных мотивов как иллюзии или самообмана.

He случайны поэтому расхождения Фрейда даже с ближайшими последователями (А. Адлером, К. Г. Юнгом, О. Ранком и др.) и то, что впоследствии учение З. Фрейда распалось на ряд, по существу, враждебных друг другу направлений и школ. Но не менее знаменательно и то, что борьба вокруг наследия Фрейда не потеряла своей остроты и через сто лет, что его учение оказалось притягательным для самых разных идеалистических и позитивистских концепций. Об этом свилетельствуют многочисленные попытки интерпретации его учения в духе экзистенциализма, операционализма, протестантской теологии (П. Тиллих, Р. Нибур), попытки представить 3. Фрейда идеологом «демократического социализма» и реформизма (Э. Фромм), соединить 3. Фрейда с культурологией О. Шпенглера (Р. Бенедикт), с американской позитивистской социологией (Т. Парсонс) и др.

Л. Н. Ляликов

ФРЕЙДИЗМ — общее учение 3. Фрейда (в том числе психоапализ) и вся совокупность развившихся на его основе учений и школ (именуемых иначе «глубинной психоапализен). В более широком смысле, за пределами собственно психологии, фрейдам выступлает как разновидность философии жизни, стремящейся, опираксь на учения 3. Фрейда о бессо-замельном и другие его построения, свести явления культуры и социальной жизни к формам проявления первичных жизненных вачечений.

Раскол внутри Фрейдовской школы был результатом несоотнесенности ее основных теоретических положений, а также заложенных в них противоречий. Основными пунктами расхождений явилось учение об особой психической энергии (либидо), о природе бессознательного и относительных значений сознательных и бессознательных процессов, о роли социальных и биологических компонентов в формировании личности и др. Компромиссная сбалансированность биологических и социальных факторов, рассмотрение личности как сферы их взаимодействия требовали вычленения основного принципа формирования личности. Кроме того, поскольку не оставалось места для самостоятельной роли человека, для его автономии, постольку остро. вставала проблема личности. В зависимости от тех положений учения З. Фрейда, которые брались в качестве исходных, во фрейдизме сложилось несколько течений: биологизаторские теории, склоняющиеся в сторону позитивизма и бихевиоризма; культурно-социологическое направление (неофрейдизм); направление, выдвигающее на первый план роль сознательного Я (эгопсихология); различные направления в психологии, сформировавшиеся под прямым воздействием определенных философских систем, но включившие в них положения фрейдизма (экзистенциальный анализ, логотерапия и др.). В целом для эволюции фрейдизма характерен отход от господствовавших в психологической науке установок, относивших развитие личности к строго детерминированным процессам органического и социального развития.

Еще в первые годы распространения учения З. Фрейда от него отделились его ближайшие последователи А. Адлер (1911) и К. Г. Юнг (1913). В индивидуальной психологии А. Адлера намечен ряд тем, вокруг которых развернулась полемика внугри фрейдизма. В частности, А. Адлер выступил с отрицанием доминирующей роли сексуальных влечений в развитии личности, выдвинув вместо них стремление к самоутверждению, или волю к власти. Сам А. Адлер не отошел от позиций биологизма, близкого З. Фрейду, поскольку он считал психику в конечном счете порождением и компенсацией биологической неполноценности индивида. Олнако он высказал положения, послужившие развитию неофрейдизма, подчеркивавшего роль внешних (социальных или культурных) факторов в формировании личности и включавших человека в систему внешних отношений. В то же время, выдвинув идею уникального для каждого индивида «жизненного стиля», А. Адлер предвосхитил установку экзистенциальной психологии.

К. Г. Юнг, стремившийся, как и З. Фрейо, к созданию универеальной системы, пытался вывести индивидуальную психологию из нового психического измерения — коллективного бессознательного и одновременно сохранить принцип саморазвития личности (процесс индивидуации). Эти противоречия системы К. Г. Юнга привели к глубоким расхождениям в созданной им иколе.

Биологизаторские текленции во фрейдазме особенно проявились в психосоматике Ф. Александера (1891—1964), главы Чикатской психоаналитической школы, начавшей широкое применение психоанализа при лечении органических заболеваний. Введенные 3. Фрейдом «внутрипсихические инстанции» (Едо, Super-Ego, 1d) Ф. Александер заменил столкировениями, или конфаиктами, разнородных елечений, которые сами есть лишь субъективные представления или символифизиологических процессов. Психофизическую проблему Ф. Александер, в духе позитивизма, объявля псевдопроблемой, хотя в соистеме она возникла в новой форме в виде методологической несовместимости двух уровней — физиологического процесса и символического способа выражения.

Бихевиористское направление во фрейдизме особенно влиятельно в США. Оно использует критику З. Фрейдом метода сознательной интроспекции, его интерпретацию снов и симптомов как лишь внешне иррациональных, но, по существу, целенаправленных актов, равно как и положение З. Фрейда об «объективности» бессознательного, выступаюшего для сознания в качестве внешнего объекта. Кроме работ Дж. Массермана и С. Радо в этой школе выделяется объемистый труд сотрудника Ф. Александера Т. Френча «Интеграция повеления» (The integration of behavior. V. 1-37. Chic., 1952-1958), автор которого ставил целью превратить фрейдизм в разновидность так называемого необихевиоризма. К тому же направлению примыкают и многочисленные опыты сближения фрейдизма с рефлексологией (Т. Френч в ранних работах, Лж. Массерман, Кьюби и др.) и с кибернетикой (К. Коулби).

Источником новых построений во фрейдизме стал сосбенно быстро развивающийся 
психовалых детского возраста, здесь сформировались две школы — А. Фрейд и М. Клайн 
(1882—1960). Последняя внесла глубокий раскол в ортолоскальный фрейдизм, котя исходила из тех же основных предпосылок, что и 
З. Фрейд. В частности, М. Клайн утверждала 
страха, вины, депрессивных состояний и т. п. 
в жизни ребенка. Однако там, тле 3. Фрейд 
видел воздействие внешнией среды, М. Клайн 
усматривала восприятие ребенком внешних 
проекций своих же собственных влечений, от 
напряжения которых он стремится избавить-

ся, объективируя их и конструируя из них «дурные объекты» (типа «ведьмы», «дюдосда» и т. п.). Поваявлющиеся впоследствии гыхозы, по М. Клайн, также результат регрессии к первичному способу отношения к объекту (процессу проекции — интроекции), они не возникают в итоге позднейших отклонений, а лежат в самой основе психики. И хотя М. Клайн исходила из биологических предпосылок, главное место в ее построениях занял уже не безличный поток либидо с его стациями, а активный человек в его отношении к миру (утверждается «гносеологическая» природа психоза как самого раннего, или архаического, способа познания).

Так называемые социальные течения во фрейдизме представлены ныне главным образом необрейдизмом, который не образует, однако, единого направления. Необрейдизм был связан с «открытием жемриканских культурантропологов (М. Мид и др.), показавшик, что можно использовать весь аппарат понятий фрейдизма, если представить источник развития личности на другом конце цепи — во внешней среде, а не в биологической организации индивида. Оппонент меофрейдизма в США Г. Маркузе в полемике с Э. Фроммом утверждая, что эта среда ничего не создает, она лищь по-иному формирует материал биологических вемечений.

Неофрейдизм, исходя из совсем иных установок, нежели экзистенциальная психиатрия, приближается к ней в использовании такого комплекса понятий, как страх, отчуждение, «бегство от свободы» (Э. Фромм) и др. Стимулом к разритию обоих этих направлений явилось распространение новых форм социальной патологии, отличных от классических неврозов (истерии), с которыми прежде имел дело фрейдизм. Пациенты, как отмечала к. Корин, все чаще жалуются на отчужденность, психическую изоляцию или ощущение бесомысленности жизни при отсутствии каких-либо наючиений в физической сфере.

Опыт экзистенциалистского истолкова-

ния фрейдизма был предпринят еще в 30-х годах швейцарским психиатром Л. Бинсвангепом, а позлнее В. Вайизеккером в его системе медицинской антропологии, опиравшейся на концепцию М. Хайдеггера. В конце 50-х годов сходные направления стали распространяться в США. Были и попытки прелставить З. Фрейда как «тайного» экзистенциалиста (Г. Кунц), Параллельно предпринимались, хотя и менее энергичные, усилия приспособить фрейдизм к католической философии и «новой Венской школе» (В. Дайм, В. Франкель, И. Карузо). По В. Дайму, это может быть достигнуто при повороте основных построений фрейдизма на 180°. Так, невроз есть не бегство от реальности, а абсолютизация преходящего и относительного; в состоянии вытеснения у современного человека пребывают не низшие влечения, а высшие духовные способности. Сама возможность столь различных подходов говорит о том, что фрейдизм выступает скорее как аппарат психического анализа, чем замкнутая теоретическая система.

Влияние фрейдизма обычно усматривается также в новейших течениях искусства. Так, сюрреализм сознательно стремился основать свою художественную систему на положениях фрейдизма, провозгласив целью расширение сферы искусства за счет ранее не освоенных им форм психической реальности: сновидения, сомнамбулизма и различных патологических состояний. Однако именно в художественном творчестве, где влияние фрейдизма нередко истолковывается беспредельно широко, фактически нельзя отлелить это влияние от патогенных и деструктивных социальных и культурных факторов, действовавших в том же направлении. По ряду причин именно в лице Фрейда персонифицировались некоторые общие тенденции культуры, бывшие результатом длительной предшествовавшей работы. В сфере искусства речь идет не столько о роли vчений 3. Фрейда o бессознательном в процессе творчества и об анализе З. Фрейдом симво-

лического языка искусства, сколько о независимом от фрейдизма параллельном развитии. Так, в художественном методе М. Пруста («В поисках потерянного времени») усматривают схолство с терапевтическим методом фрейдизма реконструкции прошлого. Одним из наиболее «фрейдистских» сочинений считается роман Д. Лоренса «Сыновья и любовники» на тему патологии семьи, написанный до знакомства автора с фрейдизмом. Предпринимаются попытки рассмотреть с точки зрения фрейдизма творчество Ф. М. Достоевского, романтиков, У. Шекспира и т. д. Вместе с тем, однако, имеются попытки сознательного использования фрейдизма в художественном творчестве. Т. Манн. например, в произведении «Волшебная гора» использовал учение о борьбе влечений к жизни и смерти и вообще антропологию фрейдизма. О глубоком знакомстве с ним Т. Манна свидетельствует его статья «Фрейд и будущее», вышедшая в 1936. Дж. Джойс и Т. Эллиот больше тяготеют к К. Г. Юнгу, чем к З. Фрейду.

Д. Н. Ляликов

ФРИГИДНОСТЬ (от лат. frigiditas холод) — расстройство способности женщииспытывать генитальное сексуальное удовлетворение. Она варьирует от полной генитальной нечувствительности до частичной потери сексуального чувства (такой, как вагинальная нечувствительность при наличии возбудимости клитора). Фригидность, независимо от того, считаем мы ее обусловленной органическими или психологическими факторами, по своей сути есть своеобразный запрет на проявление сексуальности. При фригидности всегда имеет место дисгармония. ущербность отношений с мужчиной, неспособность к полному духовному и физическому слиянию с объектом любви. Часто это полностью противоречит сознательному восприятию собственной фригидности, которая индивидуально интерпретируется женщиной как воздержанность, целомудрие.

Учитывая специфику проявлений фригидности, можно сделать вывод о ее психологически обусловленной природе. Более того, анализ ее развития помогает понять, что наличие или отсутствие холодности в определенных психологических ситуациях прямо определяется историей индивидуального развития женщины. Например, явное предпочтение, оказываемое родителями девочки ее брату, часто способствует появлению у нее сильных стремлений к «отказу» от женской роли. Ранние сексуальные впечатления также надолго оставляют неблагоприятный след. Половой акт между родителями, свидетелями которого дети так часто становятся в первые годы жизни, как правило, принимается за избиение матери, изнасилование или издевательство нал ней.

Немецко-американский психоаналитик К. Хорни рассматривала также влияние культуры на развитие фригидности. Современная культура, по мнению К. Хорни, является культурой мужчин и не способствует расцвету женской индивидуальности. В любом случае в ней считается, что мужчина имеет «большую цену» и в человеческом, и в духовном плане. И вот маленькая девочка всегда растет в такой атмосфере. Если мы осознаем то, чем она лышит с первых лет жизни, то мы поймем, какую роль это играет в последующем оправдании желаний быть такой, как мужчины, на сознательном уровне и как сильно это должно препятствовать внутреннему принятию женской роли.

В тех случаях, когда дорога к специфически женской роли оказывается перекрытой барьером бессознательного чувства авими или тревоги вследствие соперничества девочки с матерыю за любовь отпа, это еще не обязательно ведет к фригидноети. Весь вопрос в том, какое сопротивление придется преодолеть, чтобы разблокировать женские оцущения и переживания. Если такое сопротивление незначительно, то фригидность обычно бывает неустойчивой или постоянной формой реапирования. Она может пройти при опредепенных, большей частью неосознаваемых самой женщиной, условиях. Например, некоторым женщинам в качестве такого условия необходимо, чтобы секс был окружен атмосферой запретности, другим нужно страдание и даже некоторое насилие, третым — полное отсутствие эмоциональной вовлеченности. В последнем случае женщина может быть холодной с любимым и одновременно способной к полному физическому слиянию с нелюбимым человеком, к которому она испытывает только чувственное влечение.

Определенные особенности современного мужского эротизма являются еще одним фактором, способствующим развитию фригидности. Расщепление любви на «секс» и «романтику», которое у женшин мы встречаем очень релко, у образованных мужчин встречается так же часто, как фригидность у женщины. С одной стороны, мужчина ищет в женщине спутницу жизни и близкого по духу друга, по отношению к которому чувственность воспрещается и от которого в глубине души он ждет такого же отношения. Естественно, что это чаще всего и приводит женщину к фригидности, лаже если ее собственные запреты. пришедшие из детства и юности, не слишком сильны. С другой стороны, мужчины ищут женшину, отношения с которой были бы чисто сексуальными. Однако и вторая установка в женщине может отозваться только фригидностью, поскольку у женщин эмоциональность, как правило, гораздо более тесно слита с сексуальностью. Она не может отдаться полностью, если не любит или не любима.

Следует также иметь в виду, что сексуальсвязано с оргазмом, чем у мужчин. Так, при глубокой взаимной привязанности супругов женщина может вполне довольствоваться удовлетворением без оргазма в течение многих лет. Даже при достаточном сексуальном опыте в условиях пробудившейся сексуальности у женщины часть половых актов завершается без наступления оргазма, и если при этом отсутствуют признаки недовольства и эмощиональной неудовлетворенности, то нет оснований относить подобные случаи к патологии.

Американский сексопатолог Ф. Каприо описал случай фригидиности у замужней женщины, оплодотворенной в юности ее отном. В ходе исследования ее прошлой жизин было обнаружено сексуальное переживание, которое она подавляла многие годы. Говоря о своей фригидиости, она рассказала, что всяжий раз, когда она имела половой акт с мужем, перед ней возникало лицо отца. Она пыталась сконцентрироваться на муже, но оказывалась в состоянии зажатости, не могла заставить себя расслабиться и наслаждаться половым актом.

Согласно исследованиям Ф. Каприо, большинство проституток фригидны в отношениях с мужчинами. Необходимость вступать в сексуальные отношения со всевозможными мужчинами безотносительно к тому, нравятся они им или нет, развивают у многих из них сильное отвращение к противоположному полу.

Подавленные мазохистские желания в некоторых случаях также являются причиной фригидности у женщин. Если женщина считает сексуальный половой акт агрессивным актом, во время которого в нее проникают, то, защищая себя, она становится фонтидной.

В. В. Старовойтов

ФРИДМАН Борис Давидович (1895—?) — российский психиатр и психоаналитик.

Окончил гимназию (1915) и медицинский факультет Казанского университета (1922). С 1922 работал врачом в Казани. Бъл членом Казанской психоаналитической ассоциации. В 1924—1925 бъл научным сотрудником Государственного психоаналитического института в Москве. Вел в этом институте семинар по психоаналитическим проблемам характероло-психоаналитическим проблемам характероло-

гии. Принимал участие в работе Русского пси-хоаналитического общества.

Автор статей «Основные психоаналитические воззрения Фрейда и теория историяческого магериализма» (1925), «Основные принципы метода Фрейда и значение его в психоаналитических исследованиях» (1926) и др. работ по *психоанали* у и психиатрии.

В. И. Овчаренко

ФРИЧЕ Владимир Максимович (1870—1929) — российский литературовед и искусствовед. Академик Академии наук СССР (1929).

С 1897 публиковат работы по проблемам запалноевропейской литературы и искусства. В 1904—1910 преподават в Московском университете. С 1905 примыкал к РСДРП(6), После 1917 состоял комиссаром иностранных дел при Моссовете. Был деканом литературного отделения 1-то Московского государственного университета. С 1922 руководил Институтом языка и литературы Возглавлял литературные отделы в Институте красной профессуры и Коммуниститеской академии.

В 20-х годах принимал участие в дискуссии о содержании и возможностях психоанализа. В 1925 опубликовал критические статьи «Зигмунд Фрейд и Леонардо да Винчи» и «Фрейдизм и искусство».

Редактировал журналы «Литература и маркизм» (1928—1929) и «Печать и революция» (1929). В 1929 редактировал «Литературную энциклопедию» (т. 1—2).

Автор книг «Очерки по истории западноевропейской литературы» (1908), «Поэзия кошмаров и ужаса» (1912), «Западноевропейская литература XX века» (1926), «Социология искусства» (1927), «Заметки о современной литературе» (1928), «Проблемы искусствоведения» (1930) и др.

В. И. Овчаренко

ФРОММ Эрих (1900—1980) — немецко-американский философ. Доктор философии. Один из виднейших представителей *неофрейдизма*. В 1922 получил степень доктора философии в Гейдельбергском университете, в 1923—1924 прошел курс психоанализа в Пемозналитическом институте в Берлине. С 1929 по 1932 работал в Институте социальных исследований во Франкфурте-на-Майне. В связи с опасностью нацияма был вынужден эмигрировать в США. Преподавал в Колумбийском и Йельском университетах. В 1951—1967 жил в Мексике, возгавлял Институт психоанализа при Национальном университете в Мехико. Незадолго до смерти (1974) переселился в Швейцаюцо.

В своей первой работе «Бегство от свободы» (1941) Э. Фромм подчеркивал, что он рассматривает психологические факторы в качестве активных сил общественного развития. Одни мыслители, скажем Т. Гоббс, полагали, что жажда власти есть логический результат столкновения личных интересов. Другие, в частности З. Фрейд. вилели только полсознательный, иррациональный сектор в человеческой психике. Э. Фромм же показал, как подавленные наклонности человека превращаются в стремления, как они становятся основой его культуры. «Бегство от свободы» - это сознательное закрепощение, устранение собственной личности. Человеку не хочется брать на себя бремя ответственности. Он охотно идет в рабство.

Э. Фромм выступил как реформатор псикоапализа. При этом он показал себя проницательным и глубоким психологом, сумевшим раскрыть истоки человеческих страспей, мотивы человеческого поведения. Тончайшие механизмы психики он исследовал на фоне многомерного социально-исторического контекста. В отличие от 3. Фрейод философ считал человеческую природу обусловленной главным образом исторически, не преуменьшая при этом роли биологических факторов. Э. Фромм отказался от установки З. Фрейда, будто проблема человека может быть правильно сформулирована в терминах противопоставления биологических и культурных факторов.

Различие между биологическим подходом к человеку 3. Фрейда и социальным мышлением Э. Фромма значительно и радикально. 3. Фрейд понял роль бессознательной психосексуальной энертии в жизни человека. Он справедливо подчеркивал, что она оказывает воздействие на все сферы деятельности личности — и эмоциональную, и интеллектуальную. Согласно же Э. Фромму, сама по себе сексуальность не приводит к закреплению сотовтетвующих установок в личности человека. Значение фантазий — не в наслаждении, а в том, что они выражают стоящее за ними специфическое отношение к миру.

Фрейд исходил из глубокого убеждения человеческой порочности Э. Фромм отверг эту предпосылку. Создатель психоанализа ограниченно понимал секс. а тем более нежность, любовь. Э. Фромм в отличие от 3. Фрейда показал, что экономические, психологические и идеологические факторы находятся в сложном взаимодействии. Они не являются простым «рефлексом сексуальности». Человек реагирует на изменения внешней обстановки тем, что меняется сам, Психологические факторы человеческого общества, в свою очередь, способствуют дальнейшему развитию его экономического и социального прогресса.

Эти открытия Э. Фромма во многом изменили направленность психоанализа, обеспечили новый віток его развития. Они позволили использовать методику неофрейдизма для анализа социально-исторической динамики. Философу удалось создать целую галерею социальных типов и характеров. Он пытался осмыслить общественные, политические коллизии века. Вполне естественно, что это привело его к лотребности выявить гуманистический потенциял идей К. Маркса.

В наследии Э. Фромма много оригинальных идей, повлиявших на сознание XX в.: о

человеке как едва ли не самом эксцентричном создании универсума, об исторической обусловленности спраслей и переживаний человека, о социальном характере как отражении сплава биологических и культурных факторов, о неизбежности универсального, всепланетного гуманизма.

Все проблемы Э. Фромм рассматриват сквозь призму человека. Однако ни идеализации, ни обожествления человека у него нет. Он вовсе не отвлекается от того, что именно человек создал антигуманное общество, растераал природу, развил в себе некрофильские тенденции. Э. Фромму принадлежит глубокая и весьма последовательная концепция разрушительного в человеке, представленная в книге «Анатомия человеческой деструктивности» (1994).

В работе «Человек для себя» Э. Фроми подчеркивал: удивительная интенсивность спорасмей и стремлений — вот что поражает в человеке. Они продиктованы вовсе не инпамкают мир человеческого. Именно адесь, в тих неодолимых возгласах плоти и духа, обнаруживается нечто не животно-инстинктуальное, а специфически человеческое. Возвышенные и неизменные манифестации человеческого духа восходят вовсе не к плоти. Они 
вполне автономны, а потому человеческие 
страсти возобновляются в каждом поколении и вместе с тем сохраняют свою целостность на фоне другой зпохи.

Э. Фрами пытался переориентировать человека на постижение собственной индивидуальности, «отличимости» от другик, на максимы, которые могут быть удостоверены только своеобычностью ума, воли и переживания человека. Речь идет о том, чтобы выявить здоровые, истинные потребности индивида, которые в реальности нередко замещаются дожными, искусственными вожделениями.

По мнению Э. Фромма, человек, плохо приспособившийся к социальной структуре,

вовее не должен третироваться как невротик. В той же мере хороші приспособленного индивида неразумно относить к более высокому разряду по шкале человеческих ценностей. Хорошая приспособленность, как считал Э. Фромм, часто достигается путем отказа от собственной индивидуальности. Вот почему иногда невротик может быть охарактеризован как человек, который не сдался в борьбе за собственную «незаменимость». Его желание спасти индивидуальность, стало быть, побудило его вместо тразвития личности искать удовлетворения в фантомах и фантамиях.

Понятие «социальный характер» в работах З. Фромма имеет уже не столько психоотический, сколько общефилософский смысл. Обращаясь к различным культурно-историческим эпохам (от античности до современности), З. Фромм обнаружил, что психологический склад личности подвергается лепке, оформляется господствующими культурными стандартами.

Говоря о характере, Э. Фромм подразумевал под ним ту относительно устойчивую психическую структуру человека, которая определяет направленность его конкретного поведения, мышления, чувств и поступков. Основная задача социального характера состоит в том, чтобы использовать энергию данного общества для непрерывного его развития.

Э. Фроми выделил специфические психопогические механизмы, которые создают основу для различных типов непродуктивной ориентации — мазохистского, садистского, деструктивистского и конформистского. Он известен как один из глубоких и проницательных исследователей «авторитарного храраствера». Предложенная им модель сыграогромную роль в изучении нацияма и сходных феноменов. Учение Э. Фромма — этр попытка сформировать субъективно богатую и разностороннюю личности.

П. С. Гуревич

ФРОММ-РЕЙХМАН (Fromm-Reichman) Фрида (1889—1957) — немецко-американский врач и психоаналитик. Доктор медицины (1914).

Медицинское образование получила в Германии. Во время первой мировой войны изучала черепно-мозговые травмы. В 1918-1920 работала ассистентом К. Гольдштейна во Франкфурте. В 1920-1923 ассистент немецкого психиатра И. Шульца по аутогенной тренировке. Интересовалась психоанализом и изучала его. В 1922-1923 стажировалась у Э. Крепелина и в 1923 — v Г. Сакса. В 1924 открыла и возглавила психоаналитический санаторий «Терапойтикум» в Гейдельберге. Привлекла внимание Э. Фромма к психоанализу и стала его первым психоаналитиком. С 1926 по 1931 — жена Э. Фромма (развод оформлен в 1940). В 1933 эмигрировала из Германии во Францию, Палестину и в 1935 — в США.

В США занималась лечением шизофрении, исследовала невербальные аспекты коммуникации (в том числе трансфер) и вела педагогическую работу. Более 20 лет работала психоаналитиком. С 1940 работала совместню с Г. Салливаном. Сотруничала с Э. Фроммом и др. лидерами психоанализа. В 1952 была удостоена премии А. Майера (американского психиатра).

Постепенно дистанцировалась от биологических концепций либидо и подчеркивала роль индивидуального опыта человека. Поддерживала реформистские течения в психоапализе. Содействовала формированию пеофрейдизма.

Автор книг «Философия безумия» (1947), «Принципы интенсивной психотерапии» (1950) и др.

В. И. Овчаренко

ФРУСТРАЦИЯ (лат. frustratio — обман, расстройство, разрушение планов) — состояние тревоги или напряжения, которое возникает в результате расстройства планов, неосуществленных надежд. Для фрустрации характерно психологическое состояние тревожности и отчаяния. Это одна из форм психологического стресса. Она рождается в ситуации, когда цели, воспринимаемые личностью как значимые, оказываются под угрозой. Фрустрация сопряжена с целым спектром отрицательных эмощий: гневом, раздражением, чувством вины. В психоанализе фрустрация понимается как задержка в удовлетворении влечений или препятствий на его пути.

3. Фрейд всегда рассматривал человека в его отношениях с другими людьми, но эмощиональные отношения казались ему подобными экономическим отношениям. В противоположность фрейдовской точке эрения Э. Фроми мисл иную, а именно анализ, который основан на том предположении, что ключевой проблемой психологии является особого рода связанность индивида с внешним миром, а не удовлетворение или фрустрация тех или иных человеческих инстинктивных погребностей.

В центре фроммовского анализа — не отдельные фрустрации того или иного инстинктивного влечения, а общая скованность, которая препятствует спонтанному развитию человека и проявлению его чувственных, эмоциональных и интеллектуальных возможностей.

Рассматривая прикод фашизма в Германии, Э. Фромм подробно анализировал факторы, которые привели тогда к социальной фруктрации. А факторы были таковы. После первой мировой войны резко упал не только экономический уровень среднего класса, но и его социальный престиж. Пошатнулась семья. Обнаружилось крушение прежних символов еласти и авторителе — монархии и государства. Усиление социальной фурктрациальнзвало такие психологические последствия, которые стали важным фактором появления и укрепления национал-фашизо-

Рассматривая данный феномен, Э. Фромм показал, что представители среднего класса в Германии, где зарождался нацизм, не созна-

вали, что глубокий экономический и сощилыный кризис непосредственно затрагивает прежде всего их общественный слой. Они считали, что их судьба — это судьба всего народа. Поражение Германии и Версальский договор стали теми символами, которыми они подменили свою подлинную фрустрацию — социальную.

По мнению Э. Фромма, рано или поздно происходит разрав между социальном характером и социальной структурой общества. 
Традиционный склад характера еще существует, но воздикато новые эсномические условия, при которых прежние черты личности 
становятся бесполезными. Люди стремятся 
действовать в соответствии со своим складом 
характера, но при этом их поведение либо 
превращается в помеху для достижении экономических целей, либо просто не в состоянии осуществляться согласно своей «прироле».

Добродстели прежнего среднего класса экономность, бережливость, осторожность, недоверчивость — в современном бизнесе гораздо менее ценны, чем новые достоинства, такие, как инициативность, способность к риску, агрессивность. Экономическое развитие шло быстрее, и разрыв между экономической и психологической эволюцией привел к тому, что в процессе обычной экономической деятельности психологические потребности уже не удовлетворались.

Однако эти психологические потребности существуют, они не исчезают и приходится искать какие-то другие способы их удовлетворения. Тогда узкоэтомстическое стремление к собственному преимуществу, характерное для низов среднего класса, переходит, по мнению Э. Фромма, из личной плоскости в национальную. Садистские импульсы, прежде находившие применение в конкурентной борьбе, усигенные фрустращией в экономической сфере, выходят на общественно-политическую арену, а затем, освободившись от каких-либо ограничений, находят удовлетворение в политических преследованиях и в войне. Таким образом, псимологические силы, слившиес с разгражением, вызванным общей фрустрирующей ситуацией, превратились из цемента, скреплявшего общественный строй, в динамит, который и использовали группы, стремившиеся разрушить политическую и экономическую структуру демократического общества.

Верно, что человек меняется под впизними изменений экономической и социальной структуры общества, но верно и то, что его приспособляемость, в том числе и к такого рода изменениям, не безгранична. Кроме определенных физиологических потребностей, удовлетворение которых является императивной необходимостью, существуют еще и неотъемлемые психологические свойства человека, которые также нуждаются в удовлетворении и фрустрация которых вызывает соответствующие реакции.

Что же это за свойства? По-видимому, важнейшее из них — тенденция к росту, развитию, реализации способностей, возникших у человека в ходе истории, например способности к творческому и критическому мышлению, «тонким» эмощиональным и чувственным переживаниям. Каждая из этих способностей имеет собственную динамику. Однажды возникнув в ходе эволюции, все они стремятся к проявлению. Эти тенденции могут фрустрироваться и подавляться, но такое подавление приводит к новым реакциям, в частности к появлению разрушительных стремлений.

Далее. Еще одним неотъемлемым психологическим свойством человека является общая тенденция к росту, которая служит психологическим эквивалентом аналогичной биологической тенденции. Вероятно, она-то и приводит к таким специфическим тенденциям, как стремление к свободе и ненависть к утнетению, поскольку свобода — основное условие любого роста. Но стремление к сво боде олять-таки может быть подавлено, исчезнуть из сознания индивида, но и в этом случае оно продолжает существовать в потенциальной форме, заявляя о своем существовании сознательной или подсознательной не-навистью, всегда сопровождающей такое подавление.

Некоторые психологи подчеркивают взаимозависимость фрустрации и агрессивностии. Так, американский псследователь Дж. Доллард утверждает, что возникновение агрессивного поведения всегда обуслователь наличием фрустрации и, наоборот, наличие фрустрации всегда влечет за собой какую-нибудь форму агрессивности. Следано также допущение, что фрустрация может вызывать множество различных реакций и что агрессивность лишь одна из них.

Э. Фромм в работе «Анатомия человеческой деструктивности» отмечал, что понятие «фрустирация» имеет многочисленные истол-кования. Главными же остаются два значения: 1) фрустрация как следствие прекращения начатой пененаправленной деятельности (пример с мальчиком, которого вошедшая в комнату мать застала в тот момент, когда он залез в коробку с печеньем; или пример с прерванным сексуальным актом); 2) фрустрация как отрицание желания, вожделения, страсти, стака» (пример с мальчиком, который просит у матери печенье, а она отказывает ему, или с мужчиной, который делает женщине поедложение и она его отвератает).

В обыденном языке слово «фруктирация» чаще всего употребляется во втором значении, к которому можно было бы добавить еще и психоаналитическое такование (например, потребность ребенка в любам сказывается «фрустрирована» его матерыю). Фрустрация в первом смысле, видимо, встречается довольно редко, ибо для нее необходима такая ситуация, когда преднамеренная деятельность уже началась. В любом случае серьезного подтверждения или опровержения этой теории можно ожидать только от новых научных данных.

Относительно другой теории, опираюшейся на второе значение слова «фрустрация», Э. Фромм высказал такое мнение: складывается впечатление, что она не выдерживапроверки эмпирическими Вспомним хотя бы простейший жизненный факт: ни олно важное лело в жизни не лостигается без фрустрации. Как ни симпатична идея о возможности обучения чему-либо без всяких усилий, без труда (и неизбежных в процессе труда), но она явно недостижима, особенно если речь идет о получении высокой квалификации. И если бы человек не обнаружил способности справляться с фрустраииями, то он бы, вероятно, вообще не смог совершенствоваться.

А разве опыт жизни не показывает нам, что люди ежедневно страдают, получая отказы, но при этом вовсе не проявляют агрессивных реакций? Люди, простаивающие в очереди ради получения билета в театр, верующие во время поста, люди на войне, вынужденные мириться с отсутствием качественной пищи, — эти и сотни подобых случаев фретрации не ведут к росту агрессиености

На самом деле важнейшую роль играет психологическая значимость фрустрации для конкретного индивида, которав в замисимости от общей обстановки может быть различной. Если, например, ребенку запрещают есть конфеты, то такая фрустрация может и не вызвать никаких агрессивных реакций, если родители любят ребенка. Но если в этом запрете ребенок обнаружит родительское своеволие или если младшей сестренке в его присутствии дадут печенье, а ему — нет, то такая сигуация может привести к настоящему върыву гнева. Таким образом, агрессивностиь вызывается не фрустирацией, как таковой, а сигуащией, в которой присутствует элемент несправедливости.

Важнейшим фактором для прогнозирования последствий фрустрации и их интенсивности является характер индивида. Например, обжора будет негодовать, если не получит вловоль еди; жадный становится агрессивным, если ему не удается выторговать чтого и купить по дешевке. Нарциссическая личность испытывает фрустрацию, если не получает ожидаемых похвал, признания и восхищения. Итак, от характера человека зависит, во-первых, что вызывает в нем фрустрацию, и, во-вторых, насколько интенсивно он будет реатировать на фрустрацию.

Обычно фрустрации сопряжены с конфликтной ситуацией. Однако дело при этом не только в объективных трудностях или обстоятельствах, но и в особенностях личности. Фрустрации у детей появляются в тех случатах, когда целенаправленное действие натал-кивается на препятствие. Непрекращающиеся или частые фрустрации сказываются на характере, на проявлениях аграссиеностии и повышенной возбудимости.

П. С. Гуревич

## X

ХАРАКТЕРОАНАЛИЗ - 1) одно из направлений психоаналитической антропологии, ориентированное на изучение характера человека (З. Фрейд, Э. Джонс, Э. Фромм и др.); 2) название работы В. Райха и созданных им метода и техники аналитической терапии психопатологии характера, Термином «характероанализ» он обозначил метод лечения сексуальных неврозов, во многом отличающийся от того метода, который З. Фрейд назвал «психоанализом». Основное его назначение состояло в выработке у пациентов-невротиков особого «оргазмного рефлекса» посредством мобилизации дыхания и различных телесных процедур, снимающих мышечные «зажимы» тела и активизирующих циркуляцию жизненной «оргонной энергии». Если в ходе терапевтического сеанса пациент был способен пережить «оргазмный рефлекс», а затем испытать и полный оргазм в половом акте, то такого пациента В. Райх считал сексуально здоровым. Своеобразие райховской терапии сексневрозов состояло в том, что она позволяла использовать массаж для снятия напряжения в мышцах тела, разрешала аналитику находиться перед больным и пользоваться не только словесным, но и физическим воздействием.

До В. Райха в рамках психоаналитической характерологии в основном исследовались проблемы патологически-невротического характера, изучались болезненные состояния сексуальной психики человека. З. Фрейд и его соратники разработали учение об анально-эротическом складе характера, выделили его доминирующие черты: побое к порядку, бережливость и упрямство. В. Райх не ограничился анализом невротического характера, а кокищентрироват усилия на проблеме формирования зенитального характера, от которого зависит обретение человеком сексуального зароовыя.

Выдвинув идею существования особого мазохистского характера, В. Райк на большом клиническом материале исследоват такие его черты, как самоуничижение и самобичевание, влечение к страданию и разрушению, возрастающие притязания на любое, страх, стремление к физическим воздействиям. Проблемы мазохизма он рассматривал в незарывной связи с разработанной им типологией характеров: генитальный (достигающий оргазмной разрядки) и невротический (подавляющий оргазм).

Вначале райховский характероанализ развивался преимущественно в рамках сексологии и терапии, но загем стал инструментом изучения различных социокультурных, политических и массово-психологических якиний. Характероаналитические идеи были перенесены на историю, социологию семьи и брака, этику, антропологию, массово-психологические проблемы фашизма.

Исходный тезис В. Райха: несмотря на существующие в мире войны, зверства и жестокости, природа человека в основном благородна и альтруистична. Деструктивность вытекает не из самой его природы, она связана с его характером, который формируется в процессе воспитания и социализации. Но если природа человека антидеструктивна, то как можно объяснить феномены подавленной сексуальности и отчуждения, садомазохизма, наличие в обществе жестоких политических структур, агрессивных влечений к разрушению? Отвечая на этот вопрос, В. Райх исслеповал такое аффективное психическое состояние человека, каким является страх. По его мнению, страх - это своеобразный социальный рычаг, посредством которого угнетается природа человека, используется целая система карательных средств для запугивания ребенка в тот период его развития, когда он наиболее зависим и уязвим. Именно страх (и прежде всего страх перед жизнью), утверждал В. Райх, лежит в основе семейного воспитания в условиях авторитарного общества, безжалостно полавляющего всякие проявления сексуальности у детей и подростков. Но дети все же отыскивают выходы для своей сексуальной активности, а в результате у них появдяются негативные реакции на родительские запреты, ведущие к формированию невротического характера.

Как и Э. Фромм, В. Райх выделял две основные жизненные ориентации человека: бнофилию — любовь к жизни, груду и познанию, основным регулирующим механизмом которых он считал сексуальность и оргазм, и некрофилию — иррациональную *ненавиеть* к жизни, *стирасть* к ее разрушению. Социальные битвы в XX столетии, заявлял В. Райх, разгораются между теми людьми, интересы которых направлены на сохранение и утверждение жизни, на любовь к ней, и теми, кто уничтожает и подавляет эту жизнь. Он рассматривал неменкий фаннизм как одну из форм подавления и уничтожения жизни. С помощью характероанализа В. Райх раскрыл невротическую, деструктивную природу фашизма. Поскольку существенные структуры невротического характера человека развиваются уже в детском возрасте, постольку массово-психологическое воспроизводство фашизма осуществляется через патриархальную семью путем подавления сексуальных влечений ребенка. В результате формируется невротический, покорный характер, который приучает себя вначале к подчинению власти отца, а затем — к власти вождя, фюрера.

М. С. Кельнер

ХАРИТОНОВ Александр Николаевич (р. 1960) — российский практикующий пенховнатический пеккорапевт и сексолог. Канцидат психологических наук (1996). Член правления Российской психоаналитической ассоциации (с 1992) и Русское психоаналитическое общества. Директор по развитию Русское о психоаналитической общества. Член редакционных коллегий журналов «Российский психоаналитический вестник» (с 1992) и «Пеихоаналитический вестник» (с 1996).

Окончил Высшее симферопольское военное училище (1981), Гуманитарную академию Вооруженных Сил Российской Федерации (1993) и адъюнктуру кафедры психологии Военного университета Министерства обороны Российской Федерации (1996). С 1993 работает на кафедре психологии Военного университета Министерства обороны Российской Федерации.

С 1981 занимается исследованием индивидуально-психологических и социальнопсихологических проблем взаимоотношений в воинских кодлективах, разрешения личностных трудностей военнослужащих и членов их семей. С 1990 систематически апробирует возможности психоаналитических идей и методов для преодоления психосексуальных трудностей офицеров и решения ряда психотерапевтических задач в Вооруженных Силах.

В 1991—1994 прошел курсы психоанализа и психоаналитической терапии, организованные Американской психоаналитической ассоциацией и Британской психоаналитической ассоциацией (руководитель — Ш. Фитцжеральд). Прошел курсы усовершенствования и ряд обучающих семинаров, циклов и программ по психоанализу, психотерапии, сексологии и семейной психотерапии.

логии и семейной психотерапии.
Автор ряда статей по истории психоанализа, проблемам сексуальных затруднений, психоанализу семьи и др.

В. И. Овчаренко

холотропная терапия (от греч. holos — целый и trepein — двигаться в направлении к чему-то) - теория и практика психотерапии и самоисследования в измененных состояниях сознания (терапия проводится с пациентами, длительно и интенсивно дышащими и попадающими вследствие дыхательной гипервентиляции в необычные состояния), разработанная американским психиатром С. Грофом. Теоретической базой холотропной терапии служит модель психики, разработанная С. Грофом на основе исследований воздействия на психику человека наркотических препаратов и названная расширенной картографией психики (С. Гроф расширил свою модель психики по сравнению с психоаналитической моделью, добавив до- и сверхбиографические уровни бессознательного).

Практическая техника халотропной терапии включает в себя интенсивное дыкание, специальную музыку, работу с телом и самонаблюдение, опирающееся на расширенную картографию гескики. Возникающие при гипервентиляции (интенсивном дыхании) измененные состояния сознания обладают, с точки зрения С. Грофа, мощным целительточки зрения С. Грофа, мощным целительным, преобразующим и эволюционным потенциалом. Главная цель холотропной терапии заключается в активизации бессознательных переживаний, высвобождении связанной с ними психической энергии и растворении невротических симптомов в эмошиональной разрядке. Музыка в холотропной терапии используется в качестве катализатора глубинных переживаний, она помогает еще больше погрузить человека в глубины собственного сознания, состояние которого уже изменилось под действием интенсивного дыхания, и поддерживать его. С. Гроф полагает, что музыкальное воздействие способствует полному включению пациента в терапевтический процесс, облегчает непосредственное высвобождение эмоций. Для этого музыка должна быть специально подобрана, технически высокого качества и звучать достаточно громко, чтобы увлечь слушателя. С. Гроф подчеркивает, что два психотехнических фактора - интенсивное дыхание и специально организованное музыкальное воздействие в условиях затемненного помещения - усиливают друг друга и способствуют погружению пациента в глубинные уровни бессознательного. При этом у пациента могут возникать разнообразные переживания, которые, по утверждению С. Грофа, аналогичны переживаниям человека под воздействием наркотиков и могут быть полностью описаны с помощью модели, интерпретирующей результаты ЛСД-психотерапии (терапии, основанной на приеме наркотиков типа ЛСД). Соответственно внутренний опыт при холотронной терапии порождается, с точки зрения С. Грофа, воспоминаниями о ситуациях детства или более позднего времени, травмирующих психику человека; активизацией различных аспектов памяти биологического рождения; встречей с трансперсональными феноменами (в холотропной терапии предполагается, что посредством интенсивного дыхания возможна активизация

психической информации, выходящей за пределы биографии человека; например, человек в таких состояних может встретиться с египетскими жрецами, побывать на шаманском камлании и т. п.). Пациенты, наблюдая за возникающими у них при интенсивном дыхании переживаниями, осмысливают их с точки зрения предлагаемой С. Грофом модели психики. Например, человек, испытывающий напряжение во всем теле, может интерпретировать его либо как повторное переживание своих внутриутробных ощущений во время родовых схваток матери (добиографический уровень), либо как ощущение раненого римского легионера, заваленного грудой трупов убитых воинов (сверхбиографический уровень). При этом пациентам предлагается полностью принять все возникающие образы и ощущения и проследовать за ними, куда бы они ни вели, глубоко веря в то, что происходящий процесс сам по себе приведет их к разрешению проблем. С. Гроф уверен, что лучшей стратегией для внутренних переживаний при измененных состояниях сознания является прекращение рефлексии и абсолютное доверие глубинной логике неосознаваемого. В идеале при холотропной терапии пациенту не надо делать ничего, кроме поддержки дыхания согласно определенной схеме и полного приятия всего, что бы ни происходило. Подобные «очищаю» щие» переживания, по С. Грофу, за короткий срок помогают спонтанному и самопроизвольному выходу в сознание того, что ранее находилось в сфере бессознательного, и интеграции его с содержанием сознания, что приводит к позитивным изменениям в человеке. Он считает, что такие погружения с помощью дыхательной техники являются сильным терапевтическим фактом, радикально устраняющим невротические нарушения. В конце сеанса холотропной терапии пациент, по мнению С. Грофа, достигает «чрезвычайно мирного, безмятежного состояния с видениями света и с ощущением любви и единения», часто сопровождающегося мистическими переживаниями.

В некоторых случаях в холотропной терапии применяется работа с телом, во многом аналогичная «вегетотерапевтическим» методикам В. Райха. Как известно. В. Райх первым (1927) начал применять глубокое интенсивное лыхание и специальные метолы телесных воздействий для снятия хронических мышечных зажимов и высвобождения блокируемой ими психической энергии. Аналогично этим методикам основным принципом работы с телом в холотропной терапии является активизация различных форм физического дискомфорта, вызванного действием внутриличностного конфликта. Например, пациенту предлагают усиливать мышечный зажим, чтобы лучше прочувствовать его и выявить эмоцию, которую он сдерживает. При достижении предельного уровня телесного напряжения происходит спонтанная эмоциональная разрядка, и высвобождается блокированная в хронических мышечных зажимах психическая энергия. Пациенту рекомендуется отдаться возникающим ощущениям и эмоциям (без всякой оценки их или подавления) и полностью высвободить внутреннее напряжение через непроизвольные телесные и психические проявления - звуки, стоны, смех, плач, различные движения, гримасы и т. п. Подобные телесные реакции следует продолжать до тех пор. пока пациент не достигнет расслабленного и комфортного состояния. Для этого холотропный терапевт может использовать некоторые приемы из биоэнергетического метода (например, надавливание на напряженные мышцы груди), элементы рольфинга, полярного массажа (различные направления современной телесной терапии), если они алекватны происходящему процессу, углубляют его и интенсифицируют.

По сравнению с традиционными психотерапевтическими направлениями роль психотерапевта как активного соучастника процесса лечения в холотропной терапии сведена к минимуму, так как С. Гроф считает, что измененные состояния сознания целительны сами по себе. Основная задача холотропного терапевта заключается в поддержке этого измененного состояния у пациента, в поощрении его внутренних переживаний с полным доверием к их целительной природе, в оказании помощи пациенту в снятии телесных напряжений (при необходимости) и в последующей интерпретации полученного опыта, исходя из картографии психики С. Грофа. Интенсивное дыхание как ключевой момент практической техники используется также в метолике ребефинг (представители этого метода считают, что посредством интенсивного дыхания повторно переживаются только моменты биологического рождения) и ее модификациях (вайвэйши, свободное дыхание), которые, с одной стороны, в отличие от холотропной терапии имеют больше гуманистическую, нежели трансперсональную (сверхбиографическую) направленность на активизацию в психике человека информации, выходящей за

Холотропная терапия является методом интенсивной, глубинной психотерапии, кроме того, она успешно применяется для преодоления творческого застоя, самоисслелования и поиска нестандартных путей развития личности. По применяемым психотехническим приемам (интенсивное дыхание, работа с телом) и по направленности на эмоциональную разрядку холотропная терапия во многом аналогична телесной терапии, в первую очередь оргонной терапии, предложенной В. Райхом. Как метол сильного эмонионального высвобождения она полвергается известной критике, относящейся к любым

пределы его личности, а с другой — акцентируют внимание на изменении духовного со-

стояния личности, а не преимущественно на

психотерапевтической ориентации, как в хо-

лотропной терапии.

техникам, опирающимся на теорию катарсиса (например, З. Фрейд считал энергетическую разрядку только как возможный первый этап в терапии, после которого должна следовать непосредственно психоаналитическая работа). Серьезную проблему для холотропной терапии представляет теоретическое подкрепление тезиса о спонтанной целительной деятельности бессознательного в измененных состояниях сознания. Но вместе с тем, несмотря на стремление к самопроизвольному катарсису (эмоциональной разрядке), холотропная терапия включает ряд психотехнических факторов, которые могут программировать внутренний опыт субъекта. Такие элементы холотропной терапии, как предварительная подготовка пациента к встрече с различными образами, соответствующими разным уровням модели С. Грофа, последующая (после выхода из измененного состояния) интерпретация вызванных переживаний с позиций этой же модели; поощрение и культивирование экстатических, мистических состояний; использование специально подобранной музыки, способны активизировать и соответствующим образом направить фантазию и воображение пациента. Отсутствие анализа психологических защитных механизмов в холотропной терапии может в этом случае привести к ситуации, когда сопротивление пациента «встрече» с драматическим психодинамическим материалом с помощью направленной активизации воображения породит перевод внутреннего опыта из реального контекста переживаний в защитный, символический. Так, предварительный рассказ о третьем (добиографическом) уровне картографии психики С. Грофа и использование специальной музыки с включением крика новорожденного младенца в ходе холотронной терапии могут привести к трансформации активизировавшихся телесных напряжений, блокирующих негативные переживания детского периода, в «перинатальный опыт», т. е. опыт переживания процесса биологического рождения. Происходящие при этом эмощиональная разрядка и телесное расслабление тем не менее инициируют уход от проблемы и неадекватные выводы относительно произошедшего личностного поста

В целом холотропная терапия не только обладает высоким психотерапевтическим потенциалом, но и направлена на самопознание, духовный рост личности. Трансперсональные переживания, возникающие при изменении состояний созпания, значительно обогащают внутренний опыт человека, способствуют развитию его творческих способностей.

А. В. Россохин

ХОЛОТРОПНОЕ СОЗНАНИЕ (англ. the holotropic mind) — совокупность необъячных сотояний человеческой психики, включающая переживания процессов биологического рождения и смерти, космического единства, контактов со сверхчеловеческими существами, так называемый трансперсональный и мистический опыт. Термин «холотропный» происходит от греческих слов holos — целое и игороя — поворот, направление. Понятие «холотропное солание» введено американским психоаналитиком С. Грофом. Оно позволяет представить психику человека как многомерный, целостный феномет.

Для того чтобы вызвать необычные состояния человеческой психики, С. Іроф использовал холотропную терапию — метод и технику, соединяющие в себе особый способ дыхания, работу с телом, воздействие на организм человека различными наркотическими веществами. В исследованиях по изучению действия ЛСД (дизтиламид лизертиновой кислоты) и других сильно действующих наркотиков на психику человека С. Ігоф открыл се новые структурные уровни и формы проявления, которые в обычных условиях недоступны для изучения, и создал новое направление в *психоанализе* — **«трансперсональ- ную психологию»** и **«психоделическую тера- пию умирающих»**.

ЛСД-терапию можно рассматривать как своеобразный катализатор структуры и функций психических процессов, способствующий проявлению сложного бессознательного материала. С. Гроф сравнивал значение разработанного им психоделического метода для изучения человеческой лсижики с ценностью микроскопа для медицины или телескопа для астрономии. Этот метод позволяет «заглянуть» в плубь скрытых областей душевного мира человека, которые с помощью традиционной техники психоанализа обнаружить не удается.

Многочисленные наблюдения С. Грофа за необычными состояниями психики человека еще раз подтвердили концепцию К. Г. Юнга об «архетипах коллективного бессознательносто» Архетипы — это бессознательные, тщательно скрываемые, коллективные побуждения людей, которые посредством символических образов проявляются в фантазиях, мифах, сновидениях, идеолотиях, религиях. Вот некоторые архетипы, по К. Г. Юнгу. наличие у мужчин женского начала (Анмам), воплощение мужских элементов в психике женщины (Анмаус), темная и подавленная сторона жизни плодей (Тень).

Необычные проявления холотропной психики, подобные переживаниям рождения и смерти, тайнам кармы и реинкарнации, состояниям блаженства и единства с космосом, эмбриональным и внутриутробным переживаниям, «путешествиям» в мифические реальности и т. п., и есть не что иное, как управляющие жизнью людей архетивим.

Обобщив большой клинический материал применения ЛСД, С. Гроф разработал особую «картографию человеческой психики», которая охватывает три основных сферы холотронного сознания: 1) «психодинамические» состояния, зарождающиеся в глубинах бесознательного и отражающие эмоционально значимые для человека ситуации из его прошлого и настоящего; 2) «перинатальные» переживания - многообразные состояния психики, связанные с процессом биологического рождения: блаженный покой пребывания в материнской утробе, ситуация безвыходности первых стадий родов, проход по родовому каналу в агрессивной среде и неожиланное освобожление, завершающее акт физического отделения плода от матери. На этой, последней, стадии появляются видения слепяще белого света, возникают чувство освобождения от гнета и ощущение разлитости. Мир воспринимается как нечто невыразимо прекрасное и сияющее. Люди выходят из сеансов, во время которых у них возникали полобные переживания, с уверенностью, что они действительно ошущали острейший кризис человеческой жизни и теперь обрели глубокое понимание сущности смерти и возрождения: 3) «трансперсональные» переживания. общей чертой которых являются ощущения выхола человеческого сознания за пределы организма, его «внетелесных передвижений». В некоторых случаях люди переживают полную потерю своей личности, испытывают глубинную идентификацию с сознанием другого лица, животного или неодушевленного предмета. Нередко такие переживания приобретают мистическую окраску.

Наличие открытых С. Грофом трех указанных сфер холотропного сознания подтверждаегся тем обстоятельством, что феномены, которые он наблюдал во время ЛСД-сеансов, проявляются и в других ситуациях. В частности, их можно наблюдать в практике медитации (сосредоточенного размышления), представленной всеми формами йоги и даосизма, в различных состояниях транса, щаманских ритуалах, в спиритических и медиумических ссансах. Хотя С. Гроф построил свою «картографию человеческой психики» на основе клинического изучения воздействия ЛСД, со временем он подкрепил ее тщательным исследованием необычных состояний колотронной пескики, возникающих при использовании специальных техник дыхания, музыки, работы с телом, но без применения каких-либо химических препаратов.

М. С. Кельнер

**ХОРНИ (Ноглеу) Карен (1885—1952)** — психолог и психопатолог.

Работала в Психоаналитическом институте в Берлине. В 1932 эмигрировала в США, став там одним из основателей неофрейдизма. Ее взгляды сложились во многом под влиянием американской культурной антропологии (устанавливающей связь формы невроза с формой культуры), а также учения А. Адлера о комплексе неполноиенности и «принципе компенсации» как основе психической динамики. Широкая известность К. Хорни была связана с тем, что она в числе первых психопатологов от изучения классических форм неврозов перешла к изучению новейших видов патологии в современном обществе. Формы неврозов (так называемых неврозов нашего времени), по К. Хорни, определяются избранной индивидом позицией или формой защиты по отношению к изначально враждебной ему среде (в духе социального бихевиоризма невроз выступает злесь прежле всего как форма поведения). Таковы, например, позиции бегства от общества, конформистского подчинения, стремления к власти. Позднее она разработала более сложное психодинамическое учение, причем главным источником невроза признала разрыв между реальным положением индивида в обществе и созданным им своим идеализированным внутренним образом (как неадекватной формой социальной защиты). К. Хорни широко вводила в психиатрию понятие «отчуждение». Печатным органом последователей К. Хорни в США является «American Journal of Psychoanalysis».

К. Хории — автор ряда работ: «Невротическая личность нашего времени» (The neurotic personality of our time. N. Y., 1937); «Новые пути в психоанализе» (New ways in sychoanalysis. N. Y., 1939); «Самоанализ» (Self-analysis. N. Y., 1942), «Невроз и развитие человека» (Neurosis and human growth. N. Y., 1950) и «Наши внутренние конфликты. Конструктивная теория невроза» (Our inner conflicts. A constructive theory of neurosis. N. Y., 1966).

Л. Н. Ляликов

Хорни Карен (1885—1952) — немецко-американский психолог, реформатор психоанализа. Одна из наиболее ярких фигур нового направления в психоанализе — неофрейдизма, представители которого сосредоточили основное внимание на культурных и социальных условиях, определяющих развитие личности человека, его поведение и внутренние конфаикты.

Родилась 16 сентября 1885 неподалеку от Гамбурга, в норвежско-голландской семье, принявшей немецкое гражданство. Отец. капитан норвежского флота Б. Даниэлсен, был суровым, строгим, молчаливым человеком, подверженным эмоциональным взрывам. По роду службы он редко бывал дома. Карен испытывала к нему амбивалентные чувства. Будучи ребенком, она негодовала на него и боялась отна за леспотическое отношение к матери и детям, но в то же время за многое уважала и любила его. Мать Карен, К. Ронзелен, голландка по происхождению, была сильной и решительной личностью и передала эти качества своей дочери. Они были эмоционально близки, и влияние матери преобладало в ранней жизни и развитии Карен.

В начальной школе, а затем в гимназии Карен проявила незаурядные способности. Решив посвятить себя занятиям медициной, она обучалась на медицинских факультетах в университетах Фрайбурга, Гёттингена и Берлина. Медицинскую степень получила в 1911, а в 1915 защитила докторскую диссертации. После завершения учебы работала в ряде берлинских клиник, одновременно уделяя много внимания трем своим дочерям, в 1919 открыла частную практику.

В 1911 К. Хорни начала проходить учебный анализ у К. Абрахама, руковолителя Берлинского психоаналитического объединения. который пролоджался около лвух лет. Позлнее в течение некоторого времени она проходила его также у Г. Закса, когда он в 1921 приехал в Берлин. К. Хорни активно включилась в работу Объединения и в 1918 стала его секретарем. В 1919 К. Хорни пригласила работать в создавшуюся К. Абрахамом, Эйтингоном и Г. Зиммелем Берлинскую психоаналитическую поликлинику, где ей поручили разработать программу обучения (и соответственно расписания), которая впоследствии стала основой для стандартной программы обучения, принятой Международной психоаналитической ассоциацией для своих институтов. В 1924 поликлиника была переименована в институт, чтобы подчеркнуть ее обучащие функции. К 1927 институт стал одним из главных центров аналитического обучения в Европе, а К. Хорни - одной из ключевых фигур в нем.

К. Хорни принимала активное участие в международных психоаналитических контрессах, выступала на них с докладами на тему женской психологии. В начальный период своей деятельности, который продлился более пятнадцати лет, К. Хорни, несмотря на критику ряда положений З. Фрейда, все еще оставалась приверженцем классического, ортодоксального психоапализа. Однако уже в тегоды она начала расходиться с З. Фрейдом по ряду принципиальных вопросов, и прежде всего во взглядах на психологию женщины. Она подвергла резкой критике идею З. Фрейда о психологических последствиях анатомического различия между полами, которое

будто бы биологически предопределяло вторичный, более низкий статус женщины, и высказалась в пользу осциокультурных детерминант, которые могут изменяться. В то же время она подчеркивала такие позитивные функции женщины, как беременность и материнство, которыми та может законно гордиться. В дальнейшем разрабогки К. Хории в этой области были собраны вместе Г. Келманом и опубликованы в 1967 в виде сборника статей под общим названием «Психология женщины».

В 1932 К. Хорни приняла предложение Ф. Александера участвовать в создании Чикагского института психоанализа в качестве второго директора (Associate Director) и переехала в США. В США К. Хорни прожила более 20 лет, которые составили наиболее продуктивный период в ее жизни; за эти годы она написала пять книг, которые принесли ей славу и известность, а также пережила остракизм со стороны многих американских коллег за отступничество от ряда положений ортодоксального фрейдизма. Через пару лет К. Хорни пришлось прервать работу в Чикагском институте психоанализа в результате расхождений во взглядах с Ф. Александером, вызванных глубокой ревизией К. Хорни многих фундаментальных положений З. Фрейда. В конце 1934 К. Хорни переехала в Нью-Йорк, где благодаря ее высокой научной репутации ее приняли преподавателем в Нью-Йоркский институт психоанализа,

Опыт лечения пациентов-невротиков, живущих в другой культуре, способствовал осознанию К Хории подлинной роли социальных условий в порождении личностных проблем. Сом взгляды на эти проблемы она изложила в своей первой книге «Невротическая личность нашего времени», вышедшей в 1937. По миению К Хории, осознание громадной важности влияния культурных факторов на неврозы оттесниет на задний план те биологические и физиологические условия,

которые рассматривались З. Фрейдом как лежащие в их основе.

Согласно К. Хории, неврозы развиваются из противоречий во взаимоотношениях лодей, порождающих у индивила чувство «базальной тревоги», которое запускает невротический процесс и поддерживает его течение. Неврозы обладают двумя признаками: определенной ригидиостью (негибкостью) реагирования невротической личности и разрывом между потенциальными возможностями человека и их реализацией.

Еще один существенно важный признак невроза заключается в наличии конфликта противоречащих друг другу тенденций, в отношении которых индивид непроизвольно пытается найти определенные компромиссные решения. Особенно большую роль в невротическом развитии личности играют взаимоотношения с ролителями в детстве, поскольку ребенок изначально беспомощен, зависим от взрослых, и при неправильном воспитании (запугивание, недостаток любви или, наоборот, чрезмерные восхваления) его «базальная тревога» приводит к возникновению стойких черт невротического характера (неуверенность в себе, враждебно-боязливое отношение к миру и др.), которые очень сложно изменить впоследствии.

Вторая книга К. Хориц. «Новые пути в психоанализе» (1939), посвящена критической переоценке психоаналитических теорий и имела целью позволить нсихоамализу, путем устранения спорных элементов, развиться до вершин его возможностей. В этой книге К. Хории выступила с резкой критикой фрей-довской теории либидо, концепций гревоги и парциссизма, а также отвергла тезис З. Фрейда о том, что возникновение неврозов зависит от инстинктивных и генетических факторов. За публикацию этой книги и ряд выступлений в 1941 К. Хории была исключена из Американской психологической ассоциации. В

том же голу вместе с некоторыми из ее коллег она основала новую Ассоциацию развития психоанализа и была назначена деканом вновь созданного Американского института психоанализа, оставаясь на этой должности до конца своих дней. Умерла от тяжелой болезни 4 декабря 1952.

Начиная с третьей книги «Самоанализ» (1942), главный интерес К. Хорни начал смешаться с описания механизмов формирования и проявления неврозов к проблеме личностного развития и условий все более полной самореализации человека.

«Наши внутренние конфликты» (1945) -четвертая книга К. Хорни. Она знаменовала собой существенное продвижение в понимании основ развития личности и механизмов формирования невротических нарушений. В первой части книги раскрываются основные типы невротических конфликтов личности. Бессознательный характер внутрение конфликтующих, противоречивых и разнонаправленных тенденций личности делает для нее невозможным разумный выбор между ними, порождая острый эмоциональный дискомфорт и лишая поведение подлинной свободы. При разрешении личных конфликтов невротик, согласно К. Хорни, следует трем основным «защитным» стратегиям поведения: «движению к людям», «движению против людей» и «движению от людей». Вторая часть книги посвящена рассмотрению наиболее важных психологических последствий неразрешенных внугренних конфликтов невротической личности.

«Невроз и развитие личности» (1950) последняя и наиболее фундаментальная из веех книг, принадлежащих перу К. Хории. В ней подводится итог исследований К. Хории в боласти психологии личности и механизмов формирования невротических феноменов, а также путей их преодоления. Центральной темой книги является анализ эволюции невротического развития и показ тех разрушительных последствий, к которым оно приво-

Во вступлении К. Хорни подняла проблему различных трактовок морали в связи с различным пониманием природы человека. По мнению К. Хорни, в человеке, не отягошенном неврозом, неотъемлемо присутствуют эволюпионные конструктивные силы, которые побуждают его реализовывать присущие ему потенциальные возможности. Олнако неблагоприятные возлействия могут лишить ребенка возможности расти в соответствии со своими инливилуальными потребностями и возможностями. В целях интеграции своей личности раздираемый внутренними противоречиями невротик создает идеализированный образ Я, увеличивающий его чувство собственной значимости и превосходства над другими. Самоилеализация неизбежно вырастает в более всестороннее побуждение: поиск славы. Базисное отличие между здоровыми побуждениями и невротическими стремлениями к славе заключается в вызывающих их силах. Жизненные силы реального Я побуждают человека к самореализации. Поиск же славы проистекает от потребности реализации идеализированного Я. При этом у человека возрастают невротические притязания, представляющие собой невротические потребности, которые он невольно превращает в притязания. Характерные черты таких людей: эгоцентризм, отрыв от реальности и мстительность. Так как эти притязания являются гарантией на будущую славу, невротик тратит всю свою энергию на их утверждение. Тем временем реальная жизнь теряет для него интерес. Чем более в человеке преобладает стремление осуществить свое идеализированное Я. считала К. Хорни. тем в большей мере долженствование становится единственной движущей силой, подгоняющей его к действию. И это действие приобретает навязчивый характер.

Невротическое развитие, начатое ранней неблагоприятной констелляцией, ослабляет

самое ядро человеческого существа. Человек становится отчужденным от себя и разделенным, раздвоенным. Его самоидеализация является попыткой устранить такое состояние, но вместо прочной самоуверенности она ведет к появлению невротической гордости. Эта болезненная гордость непрочна по сравнению со здоровой гордостью и покоится на совершенно иных основаниях, которые относятся или поддерживают прославленную версию себя. Так описывала К. Хорни ход невротического развития, которое начинается с самоидеализации и эволюционирует с неумолимой логикой и вытекающей из нее трансформацией ценностей в феномен невротической гордости. При этом реальное Я становится жертвой гордости идеализированного Я.

Ненависть к себе — существенно важная характеристика каждого невротика: он нахолится в войне с самим собой. Ненависть к себе не только является результатом самопрославления, но и служит его поддержанию. Более того, она служит побуждению реализовать идеализированное Я и добиваться полной интеграции на этом возвышенном уровне путем искоренения конфликтных элементов. Ядро такого отчуждения невротика от его реального Я составляет его отстраненность от собственных чувств, желаний и мнений, утрата им ощущения того, что он является активной определяющей силой в собственной жизни. Это потеря им ошущения себя органическим пелым.

В. В. Старовойтов

# Ц

ПЕЛИТЕЛЬ — врачеватель, занимающийся исцелением не только тела, но и духа; в пси-хоанализе это слово служит метафорическим названием психотерапевта и подчеркивает, что конечная цель его работы — возвращения пащиенту первоначальной целостности. Этот образ отмечает также родство психоанализа и народных методов лечения болезней — целительства, знахарства, щаманизма.

Сходство психоаналитика и цеаителя состоит прежде всего в том, что в своей работе с пациентом оба нуждаются не только в научных знаниях, но и в определенных личностных качествах — сочувствии к пациенту, искренности в отношениях с ним, способности понять его проблемы. В отличие от официальной медицины, где главные усилия врача направлены на ликвидацию симптомов болезни, психоанализ видит в симптомах символическое указание на возможные способы излечения болезни.

Для того чтобы быть способным вникнуть в проблемы пациента, понять их не только разумом, но и душой, психоаналитик должен иметь опыт работы со своими собственными сорестями и неудачами, именно поэтому для получения профессии психоаналитика необходимо пройти анализ у опытного специалиста. Тем самым учитывается правило, хорошо известное каждому по личному опыту: только тот способен оказать реальную помощь другому, кто сам пережил подобные проблемы и научился справляться с ними. По этой причине довольно часто хорошими терапевтами становятся бывшие пациенты, успешно справищиеся со своими недутами.

В психоанализе нередко используется образ раненого целителя: проводится параллель между современной практикой психоанализа и древнегреческим мифом о врачевателе Асклепии и его наставнике кентавре Хироне. Асклепий был сыном бога Аполлона и нимфы, поэтому он был наполовину богом, наполовину человеком. Еще в детстве Асклепий был отдан на воспитание мудрому кентавру Хирону, у которого он научился искусству исцеления. Он стал великим врачевателем, многие люди были обязаны ему своей жизнью. Но Асклепий научился не только исцелять больных, но и воскрещать мертвых. Разгневался на него бог подземного царства Аид - никому не позволено нарушать его волю, нарушать законы жизни и смерти. Зевс решил покарать возгордившегося врачевателя и поразил его молнией. Но потом, как было предсказано в пророчестве, он воскрес и стал богом врачевания. Асклепий обычно изображается с чашей в руках и палицей, вокруг которой обвилась змея. Позже чаша и змея стали символом мелицины.

В память о своих ранах Асклепий основаю святилище в Эпидавре, где все стражкущие могли коцелиться в специальном помещении вблизи храма. Это помещение располагалось в особом священном месте — теменосе. Пациенты располагались на деревянных скамьях и погружались в сои, ожидая, когда их посетит священное, исцелнющее скооидение и избавит от недуга.

Аналогия между этим древним методом исцеления и психоанализом такова: аналитик уподобляется раненому целителю, а сам процесс его работы, ситуация анализа - теменосу. Сходство психоаналитика с раненым целителем Асклепием усматривается в том, что он сочетает в себе два разных начала: профессиональные знания и навыки. В этом его преимущество перед пациентом, но при всем том он обычный человек со своими собственными проблемами и недостатками. Пациент склонен видеть в аналитике человека исключительно сильного и здорового, забывая, что и у профессионального целителя могут быть тяжелые раны. В этом состоит опасность, что пациент откажется от самостоятельных попыток справиться с болезнью, переложив всю ответственность на аналитика. И здесь важно помнить об одном из основных постулатов психотерапии: главный источник исцеления пациента заключен в нем самом, в его силе и стремлении к выздоровлению. Задача аналитика - пробудить в нем эти силы и постепенно перелать в его собственные руки ответственность за его здоровье.

Миф об Асклепии напоминает аналитикам и о том, что любое целительское искусство имеет свои пределы, нарушать которые запрещено. Стремление пациента видеть в аналитике сильную личность, человека, наделенного сверхьестественными возможностями, способного изменить его судьбу, может послужить искушением для терапевта. Напоминание о своей узавимости, о собственных ранах предохраняет аналитика от гордыни, от принятия на себя роли гуру, наставника по отношению к пациенту.

Аналогия между древнегреческим мифом и психонализом говорит и об известном сходстве между древними целительскими ритуалами и современной герапией. Сходные мотивы можно найти и в ритуалах посвящения в шаманы: будущий целимель должен пройти целый ряд суровых испытаний, в том числе пережить так называемую шаманскую болезнь. Лишь после того, как он стравится с ней, он получает право лечить других людей. Поэтому о раненом целимел сворят как об архетипическом образе, присущем самым разным культурам — от первобытных народов до наших дней.

С. В. Маслова

ЦЕНЗУРА (дат. censura — надзор) — в психосиализе З. Фрейда: функционально-образипредставление инстанций, механизмов, сил и тенденций, постоянно фильтрующих различные психические импульсы и препятствующих их проникновению из одной системы психики человека в другую.

Наиболее часто понятие «цензура» использовалось З. Фрейдом для обозначения: а) разнообразных вытесниющих тенденций, проявляющихся и функционирующих в зоне перехода от бессознательного к сознательному (сознанию); б) механизма искажения сновидений, осуществияющего пропуск, модификацию и перегруппировку материала сновидений (главным образом неприемлемых для сознания различных бессознательных влечений).

Согласно психоанализу, все, отклоненное цензурой, находится в состоянии вытеснения. В процессе сна действие цензуры ослабляется, в силу чего вытесненные влечения проявляются в сноящениях.

В. И. Овчаренко

*Цензура* — в *психоанализе*: психическое образование, функционирующее в качестве пре-

грады между системами сознания и бессознательного. В классическом психоанализе под цензурой понималась вытесняющая тенденция, препятствующая осознанию бессознательных влечений человека.

Понятие «цензура» впервые было использовано З. Фрейдом в 1897 в одном из его писем к берлинскому врачу В. Флиссу. Он писал о русской цензуре, которой подвергаются иностранные газеты на границе, когда из них удаляются отдельные слова, фразы или целые абзацы, в результате чего трудно понять, о чем идет речь. По словам З. Фрейда, «цензор» подпобного рода действует и приколях посихозах. поряволя к бессмыственному бреду.

Нечто аналогичное имеет место и в сновидениях, которые могут характеризоваться пропусками в содержании. Это связано с тем, что 3. Фрейд назвал цензурой сновидения и считал, что именно она — основной участник искажения сповидения.

С точки зрения основателя психоанализа, везде, где в явном сновидении есть пропуски, в них виновата цензура: часть содержания сновидения как бы приносится ей в жертву. Кроме того, цензура может использовать и другие средства искажения сновидения. Наряду с пропусками цензура сновидения способна производить перегруппировку и модификацию его материала. В результате осуществленного ею преобразования явное сновидение становится совершенно непохожим на его сковтые мысли.

Как правило, цензуре подвергаются достойные осуждения, неприличные в нравственно-этическом, эстетическом, социальном отношениях бессознательные влечения челоека. Все они отвергаются цензурой, так как являются олишетворением безграничного эгоизма. Однако во время спа она оказывается не стопь жесткой и непримиримой, какой бывает в состоянии бодрствования, поэтому отвертнутые влечения человека проявляются в сповидениях в искаженной форме. Искажения в сповидении тем больше, чем куже отвергаемые цензурой влечения и чем строже требования. Стало быть, искажение сповидения является спедствием цензуры, когорая, в поимании З. Фрейда, осуществляется тенденциями Я против неприличных желаний, шевслящихся в человеке во время сна.

Согласно 3. Фрейду, сила цензуры не исчерпывается и при толковании сновидения. Она проявляется и при толковании сновидения: выступает в качестве сопротивления; мещает работе толкования. По выражению основателя психоапализа, сопротивление толкованию это не что иное, как объективация цензуры, т. е. реальное проявление ее в процессе толкования.

Понятие иензуры использовалось З. Фрейдом также при обсуждении общей теории неврозов. В частности, при рассмотрении механизмов сопротивления, вытеснения и образования невротических симптомов З. Фрейд обратился к осмыслению отношений между сознанием, предсознательным и бессознательным в психике человека, использовав аналогию с квартирой. Так, систему бессознательного он сравнивал с большой передней; систему предсознательного - с примыкающей к ней более узкой комнатой, гостиной, в конце которой находится сознание. На пороге между обеими комнатами стоит страж, который рассматривает каждое душевное движение и подвергает его иензуре. В случае, если какоето душевное движение ему не нравится, он не пропускает его в гостиную. Отвергнутое стражем душевное движение не способно проникнуть в сознание. Оно становится вытесненным.

По мнению 3. Фрейда, этот же страж выступает в качестве сопротивления, когда в процессе психоаналитического лечения предпринимаются попытки устранить вытеснение. Страж между бессоэнательным и предосонательным не что иное, как цензура, которая - 526 -

ЦЕН

искажает *сновидение*, превращая скрытые мысли его в явное содержание.

В психиме человека цензура действует постоянно. Она не всетда заметна со стороны, а сла человек не осознате се действие. Более заметной цензура становится в сновидениях, когда бессознательные влечения и желания человека не вытесняются, а искажаются.

Цензура выполняет внутрипсихическую функцию социального запрета и морального осуждения тех сексуальных и агрессивных влечений человека, которые подлежат порицанию извне, со стороны культуры. В этом смысле она напоминает стротое и суровое Седех-Я, т. е. рассмотренную 3. Фрейдом в работах 20-х годов одну из частей личности (на ряду с Оло и Я), олицетворяющиго собой сосств, родительский авторитеть, идеалы.

Таким образом, с использованием цензуры 3. Фрейд выдвинул новое представление о структуре психики, которое позволило ему посвоему объяснить возникновение и сновидений, и невротических симптомов.

В. М. Лейбин

### Ч

ЧЕЛОВЕК-ВОЛК — имя, данное в психоаналитической литературе пациенту, клинический случай которого описан З. Фрейдом в работе «Из истории одного детского невроза» (1918). Это имя было дано пациенту в связи с рассказанным им в курсе лечения сновидением о волках. Психоаналитическая интерпретация этого сновидения послужила ключом к пониманию детского невроза, связанного с преувеличенным страхом перед волками.

Пациентом 3. Фрейда был молодой человек, сын богатого русского землевляделыца С. Панкеев. Он проходил длительный курс психоаналитического лечения на протяжении четырся лет с 1909 по 1914 и повторный краткий четыремсвечный анализ в период с 1919 по 1920. Описанный 3. Фрейдом клинический случай не был полным изложением истории заболевания и лечения молодого человека. Содержание опубликованной работы 3. Фрейда касалось только анализа детского невроза, возникшего у пациента на пятом году жизни в форме фобии, т. е. истерии страха перед животными, в частности перед белыми волками.

Случай с Человеком-Волком — исключитературе. Его описание было одним из ляти историй болезни, опубликованных З. Фрейдом и дающих представление о теории и практике классического пециоанализа. На основе данного клинического случая З. Фрейд пришел к убеждению, что кратковременный анализ с благоприятным исходом лечения служит доказательством врачебного значения лекоманалиа, но ничего не дает для успехов научного познания. Новое можно узнать только на основе анализа трудных случаяе, требующих длительного времени для лечения. Только при таком условии удается дорожить, по словам З. Фрейда, до самых глусоких и примитивных слоев душевного развития и там найти разрешение проблем поздних душевных образований.

Психоаналитическая интерпретация смешения пациента о белых волках, сидящих на ореховом дереве, позволила 3. Орейор выявить причину инфантильного (детского) невроза, что не удвалось сделать на протъжении первых лет лечения. В сновидении волк являлся заместителем отца, перед которым пациент в детстве испытывая страх. Этот страх был сильнейшим мотивом его заболевания, в основе которого лежали увиденная ребенком в возрасте полутора лет «первичная сцена» коитуса (полового такт, желание получить сексуальное удовлетворение и испут перед его исполнением.

Более детальный анализ различных сцен, выявленных благодаря воспоминаниям пациента, и соответствующая их *интерпретация*  привели 3. Фрейда к утверждению, что влияние детства чувствуется уже в первоначальной ситуации образования невроза. Это влияние оказывается решающим для несостоятельности человека, сталкивающегося с реальными проблемами киэни.

Как подчеркивал 3. Фрейд, описанный им клинический случай мог бы послужить поводом для дискуссии о всех проблемах и результатах пеихоанализа. Сам же он пришел к выводу об ограниченном характере задачи, стоящей перед пеихоанализом в связи с объяснением психических процессов. Объяснить нужно бросающиеся в глаза симптомы заболевания путем вскрытия их происхождения. Психические же механизмы и елечения, к которым приходит заким путем, объяснять не приходится, Их можно только описать. Их можно только описать.

Человек-Волк длительное время находился на излечении у З. Фрейда. Несколько лет спустя после завершения курса лечения этот человек в силу различного рода жизненных бстоятельств вновь вынужден был обратиться к психоаналитику. Его лечащим врачом стала Р. М. Брюневик. Психоаналитическое лечение заняло пять месящев и проходило в период 1926—1927. История лечения была описана и опубликована в печати в 1928.

В 1972 вышли в свет воспоминания самого Человека - Волка о его детстве и о З. Фрейде. Имеется также публикация М. Гардинер о встрече и переписке с Человеком-Волком. Вос эти материалы дают наглядное представление и о возможностях психоаналитического лечения, и о судьбе пациента, оказавшегося способным к сотрудничеству с психоаналитиками.

По словам дочери основателя исихоанализа известного детского психоаналитика А. Фрейд, незаурядный ум Человека-Волка не только сослужил корошую службу ему в жизни, но и принес значительную пользу всему психоаналитическому сообществу.

В. М. Лейбин

ЧЕРКАСОВ Сергей Матвеевич (р. 1935) — российский культуролог и историк международного психованалитического движения. Кандидат философских наук (1987). Соучредитель и декан факультета психоанализа Восточно-Европейского инстимута психоанализа (1991, Санкт-Петербург). Организатор и заведующий кафедрой истории и теории психоаналитического отделения Государственного факультета социальной медицины. Вице-президета Фонда взярожедения русского психоанализа.

Окончил Ленинградский государственный университет (1958) по специальности «английская филология» и аспирантуру философского факультета (1964) того же университета.

С 1961 читает курсы лексий по психоанализу в различных учебных заведениях и творческих союзах страны. В 1967 защитил кандидатскую диссертацию «Социальная философия неофрейдизма». С 70-х годов - активный популяризатор психоанализа, автор и велуший ряда популярных теле- и радиопрограмм по культурологии и психоанализу. С 1974 член Союза театральных деятелей России. С 1993 лействительный член Российской психоаналитической ассоциации. **Участник** международных конференций по психоанализу в Москве (1991), Гейдельберге (1993) и Санкт-Петербурге (1996). Редактор русского перевода «Критического словаря психоанализа» Ч. Райкрофта (1995).

Автор ряда публикаций по различным проблемам *психоанализа* и др.

В. И. Овчаренко

ЧУВСТВО НЕПОЛНОЦЕННОСТИ — переживание человека, связанное с ощущением своей ущербности и малоценности. В индивидуальной психологии А. Адара чувство пепалноценности связано с органической и функциональной неполноценностью человеческого существа. В классическом психоналия З. Фрейда возникновение этого чувства — результат утраты *любви* к человеку со стороны других людей.

Одно из основных положений индивидульной психологии А. Адлера состояло в признании чувства неполноценности как источника стремления человека к совершенству и возникновения проблем, связанных с плохой приспособляемостью его к обществу. Уувство неполноценности зарождается в детстве. В основе его лежит органическая, функциональная недостаточность органов или их поврежение. Уувство неполноценности возникает также в результате различного рода поражений и неудач, ведущих к унынию, растерянности, заниженной самощенке.

В понимании А. Адлера, благодаря механизмам компенсации чувства неполнощенности человек может добиться значительных услехов в жизни. Но это же чувство способно будут направлены на саморазрушение или подавление других людей. В одном случае чувство неполнощенности будет стимулом для достижения успеха и самосовершенствования, в другом — источником невротического стремления к валасти или невроза в силу ненормального, патологического проявления этого чувства, превращающегося в комплекс неполношенности.

Например, ребенок-левша может быть обучен лучше, чем нормальный ребенок. Его недостаток может способствовать усиленным занятиям и упражнениям, развитию артистических способностей и художественных талантов. Стремясь преодолеть свои ограничения, ребенок-левша старается лучше учиться и добивается больших успехов. Однако если борьба ребенка со своими недостатками сопровождается излишней амбициозностью, то в нем могут развиться зависть или ревность. На этой почве может возникнуть сильное чувство неполноценности, преодоление которого станет проблемой для ребенка. Постоянная борьба со своими недостатками может сделать его чересчур воинственным, и, став

взрослым, он, по мнению А. Адлера, вполне вероятно, будет страдать от навизчивого стремления преодолеть свои неловкость и неуклюжесть.

Иден А. Адлера о чувстве неполноценности вызвали неоднозначную реакцию З. Фрейда. Он согласился с тем, что сознание собственной органической неполноценности действует возбуждающе на работоспособность человека и вызывает у него повышенную продуктивность благодаря механизмам компенсации. Но он считал, что было бы большим преувеличением объяснять повышенную трудоспособность человека первоначальной неполноценностью его органов. Так, не все художники страдают недостатком зрения и не все ораторы были сперва заиками. По мнению 3. Фрейда, многие проявления исключительной трудоспособности возникают на почве «прекрасной физической одаренности органов».

3. Фрейд не разделял идей А. Адлера о неполноценности как основном источнике возникновения неврозов. Он считал их односторонними, не объясняющими природу невростических заболеваний. Если исходить из чувства неполноценностии, то придется признать, что есть побочный результат общей нежизнеспособности человека. Но опыт учит, замечал, 3. Фрейд, что подавляющее большинство некрасивых, уродливых, искалеченных и опустившихся людей не склонны реатировать исон недостатки возникновением невроза.

Основатель психоапализа не использовал понятие «комплекс неполноценности», считая его искусственным словообразованием. Вместе с тем он говорил о чувстве неполноценности. Однако в отличие от А. Адлера он полагал, что это чувство имеет эротические корни: ребенок и взрослый человек чувствуют себя неполноценными, когда замечают, что нелюбимы. С точки зрения 3. Фрейда, по сравнению с пенисом клитор девочки — это единственный орган, который можно назвать неполноценным.

Согласно З. Фрейду, чувство неполноцен-

ности возникает из отношения Я к Серх-Я: это чувство является выражением напряженности между ними. По своему происхождению оно напоминает чувство ешны. Оба эти 
чувства грудно отделить друг от друга. Исхоля 
из подобных представлений, основатель психодилиза полатат, что было бы правильнее 
рассматривать чувство пеломноценности как 
эротическое дополнение к чувству моральной 
неполнюценности.

В целом 3. Фрейд не углублялся в рассмотрение природы чувства неполноценностии. Вольшинство психоналитиков тоже не уделяли особого внимания этому вопросу. В рамках же индивидуальной психологии А. Адарат представление о чувстве неполноценности составляло одну из наиболее существенных тем, разработке которой придавалось важное значение.

В. М. Лейбин

### Ш

ШАМОВ Владимир Александрович (р. 1949) — российский врач-психотерапевт. Кандидат медицинских наук (1979). Старший научный сотрудник (1985). Президент Ассоциации гоуппового анализа (с 1995).

Окончил 1-й Ленинградский медицинский институт им. И. П. Павлова (1972). В 1972—
1979 работат научным сотрудником в Лаборатории физиологических механизмов управления памятыю Научно-исоледовательского интитута экспериментальной медицина Академии медицинских наук СССР. В 1979—1995 научный сотрудник Военно-медицинской академии (Санкт-Петербург). С 1995 доцент СанктПетербургского отделения психоаналитической медицины факультета социальной медицины Государственной академии им. Маймонида.

С 1990 осуществляет психоаналитический подход в практике индивидуальной и групповой психокоррекционной работы. В 1994—1995 был председателем Координационного совета Ассоциации группового анализа (АГРА; Санкт-Петербург).

Автор ряда статей по психофизиологии, патопсихологии, направленной регуляции функционального состояния, деятельности человека в экстремальных условиях и др.

В. И. Овчаренко

ШАРКО (Charcot) Жан Мартен (1825— 1893) — французский врач и ученый. Доктор медицины (1858), профессор невропатологии (1860), профессор патологической анатомии парижского университета (1872). Член Французской медицинской академии (1872), Парижской Академии наук (1883), член различных зарубеных зарубеных зарубеных академий, университетов и научных обществ. Один из основоположинсюв современной невропатологии и психиатрии. Учитель ІГ. Жане, Ж. Дежерина, З. Фрейда, В. М. Бествереа и многих других ученых. Созататель научной школь.

Окончил медицинский факультет Парижболее 30 лет работал в больнице Салытегриер (1862—1893). Основал журнал «Архивы неврологии» (1880). В 1882—1893 руководил неврологической клиникой Салытегриер. С 1885 соорганизатор и соруководитель Парижского общества физиологической психологии.

Получил новые результаты при исследовании значительного ряда проблем клинической медицины (пневмоний, циррозов, ревматоидного полиартрита, перемежающей-ка кромоты, пареза, паралича, склероза, туберкулеза легких, кожных поражений и мн. др.). Предложил первые описания нескольких групп различных заболеваний. С 1862 занимался преимущественно вопросами нервных болезней. Изучал наследственные формы нервных болезней и неосознаваемые псикические явления. В результате исследования испераци установил и доказал существания и доказал существания и доказал существения правиня и посамати и доказал существения существении и доказал существения существения существе

вование истерии у мужчин. Выявил, описал и исследовал различные проявления истерии (в том числе впоследствии названные «Шарко большая истерия» и «Шарко малая истерия»). Показал роль внушения и возникновения истерических расстройств. Разрабатывая травматическую теорию истерии, отметил сходство между поведением истериков и людей, находящихся в состоянии гипноза. Установил предрасположенность истериков к гипнозу и впервые осуществил его широкомасштабное использование при лечении истерии. Предложил трактовку гипноза как патологического явления, обусловливаемого анатомо-физиологическими причинами. Выделил различные стадии гипноза (каталепсию, летаргию и сомнамбулизм). Установил и исследовал хроническое заболевание нервной системы (болезнь Шарко - Кожевникова). Разработал ряд методов неврологии и психотерапии, в том числе метод гидротерапии («душ Шарко»).

Изучал психологию художественного творчества и психотерапевтическое действие произведений искусства. Оказал существенное интеллектуальное и эмоциональное вимние на формирование метафизических и общепсихологических представлений З. Орейда, его интереса к нервым и психическим забованиям, инициировал его размышления о психической травме в бессознательных феноменах психики, сексуальной этиологии (происхождении) неврозов, внушения, природы и роли единога и посттипнотических явлений, проблемах творчества и т. д.

Автор ряда фундаментальных трудов по болезням нервной системы, изданных в ряде стран мира.

В. И. Овчаренко

#### ШАЦКИЙ Станислав Теофилович (1878—

1934) - российский педагог.

Окончил отделение естественных наук Московского университета (1903) и Московский сельскохозяйственный институт (1908;

ныне — Сельскохозяйственная академия им. К. А. Тимирязева). Педагогическую деятельность начал в 1905 с организации первых в России детских клубов. Испытал и подчеркивал влияние учения Л. Н. Толстого на собственную педагогическую деятельность. В 1909 создал общество «Детский труд и отдых», ориентированное на просвещение населения и поиск новых форм работы с детьми. В 1911 (совм. с женой В. Н. Шацкой) организовал школу-колонию новаторскую «Бодрая жизнь», которой В. Н. Шацкая заведовала по 1932. Организовал и руководил Первой опытной станцией по народному образованию (1919-1932), состоявшей из комплекса научно-исследовательских, школьных (детские сады, школы) и внешкольных (в том числе культурно-просветительских) учреждений для детей и взрослых, на базе которых разрабатывались различные педагогические проблемы. Особое внимание уделял рационализации учебно-воспитательного процесса и соединению обучения с общественно полезным трудом. Считал, что самообслуживание детей является важной частью их трудового воспитания. Созданная им воспитательно-образовательная система пользовалась признанием отечественных и зарубежных специалистов (Д. Дьюи, А. Лифшиц и др.).

В 1922 был одним из инициаторов организации и сооснователей Русского психоаналитического общества (РПСАО). Способствовал деятельности Государственного психоаналитического института (ГПАИ).

В 1930 создал новую серию школьных программ, которую подвергли резкой критике с идеологических позиций рабочие завода им. Лепсе (Москва). В 1932 решением Народного комиссариата просвещения Первая опытная станция была закоьта.

В 1932—1934 руководил Центральной экспериментальной педагогической лабораторией Народного комиссариата просвещения РСФСР и был директором Московской консерватории, где создал детское отделение.

Автор книг «Бодрая жизнь» (1914, совм. с В. Н. Шацкой), «Годы исканий» (2-е изд., 1965) и ряда работ по различным проблемам педатогики.

В. И. Овчаренко

ШЕРОЗИЯ Аполлон Епифанович (1927—?) — российско-грузинский философ. Доктор философских наук (1967), профессор (1968). Член Германской академии психоанализа.

Окончил Тбилисский университет (1951). В 1955—1960 работал научным сотрудником Института философии Академии наук Грузинской ССР. С 1960 преподавал философию в Тбилисском университете. С 1968 заведовал редакцией философии Грузинской советской энциклопедии.

Осуществил исследование комплекса вопросов бессознательного и сознания. Был одним из инициаторов и организаторов Тбилисского симпозиума по проблеме бессознательного (1979).

Автор книг «К проблеме сознания и бессознательного психического» (г. 1—2, 1969, 1973), «Психика. Сознание. Бессознательное-(1979) и др. работ по философским проблемам психологии, истории философии и теории познания.

В. И. Овчаренко

ШЕРТОК (Chertok) Леон (1910—1991) — французский психиатр, психоаналитик, историк психиатрии и психоанализа. Доктор медициы, профессор Сорбонны. Ученик французского психоаналитика Ж. Лакана.

После получения медицинского образования работал психиатром. Изучал гипноз и активно использовал его в герапевтических целях (в том числе в качестве анестезирующего средства). Прошел курс дилактического психоанализа у Ж. Лакана и работал практикующим психоаналитиком.

Во время второй мировой войны был активным участником французского движения Сопротивления.

Прошел научную стажировку в США у Ф. Александера. Систематически занимался гипнотерапией, психосматической медициной, пропагандировал их. ступтался одним из лидеров этих направлений во Франции. Оказал влияние на распространение данных идей в России. На протяжении ряда лет был руководителем психосоматического отделения Института психиатрии Ларошфуко и Центра психосоматической медицины им. Ж. Дежерина.

Автор книг «Гипноз. Теория, практика и техника» (1959; рус. пер. 1972), «Рождение психоаналитика. От Месмера до Фрейда«(1973, совм. с Р. де Соссюром; рус. пер. 1991), «Непознанное в психике человека» (1976; рус. пер. 1982), «Сердце и разум» (1989, совм. с И. Стенгерс), «Мемуары ерети-ка» (1990) и др.

В. И. Овчаренко

#### ШИБАЕВ Алексей Максимович (р. 1963) — российский психотерацевт-психоднацитик.

Окончил Военно-медицинскую академию (1987, Санкт-Петербург). В 1987—1988 служил начальником медицинского пункта полка. После увольнения из рядов Вооруженных Сиг (1989) специализировался по психиатрии. В 1989 работал участковым психиатром. В 1989—1992 ординатор и заведующий отделением Преображенской психиатрической больницы (Москва). В 1991 прошел курс усовершенствования по специальности «Психотерапия В психиатрии и наркологии» на кафедре психогерапии Центрального института усовершенствования врачей. С 1991 член Российской психоаналитической ассоциации. С

В 1991—1993 прошел обучение по программам Международной психоаналитической ассоциации у психоаналитиков США, Великобритании и Швеции.

В 1993—1996 работал в Красноярском государственном университете и Красноярском институте искусств. Разработал «групповой тренинг психоаналитической психотерапии». Был соучредителем, сопредседателем и исполнительным директором Психоаналитической ассоциации Красноярска (1993—1996).

С 1996 частнопрактикующий психотерапевт-психоаналитик (Москва). С 1997 член Русского психоаналитического общества, преподаватель Института гуманитарного образования и психоанализа Академии гуманитарных исследований (Москва).

Автор ряда статей по проблемам теоретического и клинического психоанализа.

В. И. Овчаренко

ШИЗОАНАЛИЗ — интеллектуальное направление во французской культуре, основанное в голах XX столетия 70-x философом Ж. Лелёзом (1925-1995) и психоаналитиком Ф. Гваттари (1930-1992). Совместный труд этих авторов «Капитализм и шизофрения» (1972 - 1980)раскрывает происхождение самого понятия. Речь идет о критике капиталистического общества как антигуманного, о поведении рядового члена этого общества, которое можно характеризовать как шизофреническое. Следовательно, шизоанализ есть своеобразный способ диагностирования современного западного общества под определенным углом зрения.

Шизопиали: — не философия и не исихопалализ в их традиционном понимании. Его 
можно охарактеризовать как анализ, исследованне специфического способа социального 
поведения, образцом которого авторы считали реакции шизофреника. Шизоповедение — 
специфический отклик на регирессивный характер буржаэного общества и связанного с 
ним психоанализа (как феномена науки, как 
массовой практики), который в силу своей 
распространенности захватывает огромное 
множество людей и становится существенной 
характеристикой самого общества.

Шизофреник в данном контексте — это не диагноз, поскольку подразумевается не болезнь, как таковая. Речь идет о том, что мно-

гие люди ведут себя неадекватно, странно и это сближает их поведение с шизофреническими реакциями. Характерная черта  $\mu$  ализом- $\mu$  отсутствие единственной и фиксированной, а тем более общепринятой позиции. Шизоповедение есть полытка закрепиться на разных позициях одновременно. При этом человек стремится ускользнуть от фиксации собственной позиции и точной определенности своих взглядов.

Капитализм разрывает естественные, органические связи человека и с природой, т. е. с реальным, и обществом, которое отождествляется с произволством желания. Общество создает индустрию всяких желаний и соблазнов. Одновременно оно воспроизводит бессознательное. Таково весьма значительное открытие психоанализа, которое признают Ж. Делёз и Ф. Гваттари. Однако далее начинается критика этого течения на примере структурного психоанализа Ж. Лакана. В нем, по мнению Ж. Делёза и Ф. Гваттари, реальное не просто служит источником фантазии, оно вообще безвозвратно вытесняется из механизмов бессознательного, тогла как полжно в нем присутствовать. Психоанализ тем и плох, что подчиняет «производство желаний» сотворению, «конвейерному» созиданию фантазий.

Социальное производство — весьма сложный феномен. Но ни марксизм, ни психоапализ не смотли, как считают сторонники шизоапализа, дать его точное объяснение. Так, марксистекая теория капиталистического общества, открыв некоторые законы буржуазного производства, все же, как утверждают Ж. Даейз и Ф. Гааппари, извратила его характер. Она не раскрыла тесную связь между производством и желанием. Лсихоапализ устранил а желании его социальное содержание; марксизм же не видит, что социальное имеет желающий характер.

Ж. Делёз и Ф. Гваттари полагают, что можно создать шизоаналитический метод, объединив марксистскую теорию социально-

го производства и психоаналитическую теорию желания. С их точки зрения, общественное производство — это сотворение желания в конкретных условиях, «Есть только желание и социальность, - отмечают философы, - и ничего другого. Даже самые угнетательские и смертоносные формы социального воспроизводства вызываются к жизни желаниями...»

Но в таком случае возникает потребность более основательно объяснить, что подразумевается под желанием. Оно трактуется и как производство, и как приобретение. Желание как произволство имеет лело с чем-то реальным; желание как приобретение предполагает отсутствие реального объекта. Однако если нет фактического объекта, то желание как бы повисает. Оно характеризуется как нехватка. как предмет абсолютной фантазии.

Таким образом, с позиций шизоанализа взаимолействие человека с окружающей природой осуществляется не в действительном процесе, а в воображении. Человек лишается возможности реально воздействовать на среду. Шизоанализ утверждает, что желание служит производителем. Оно творит реальное, и это произволство имеет место в реальности. Стало быть, человек должен довериться собственным желаниям, не гасить их, не тяготеть к фиктивному удовлетворению своих вожделений, а трезво оценивать наличную существующую реальность.

Шизоповедение связывается с особой концепцией человека, в которой подчеркивается коллективное, множественное начало личности. «Все мы группускулы», - утверждал Ф. Гваттари, имея в виду наше подобие с группой. И то, что человек несет в себе несколько своих Я, нецентрированных, не собранных воедино, позволяет ему ускользнуть от отношений господства и подчинения, находиться вне досягаемости манипуляции со стороны масс-медиа, структур власти и полавления.

Для того чтобы нагляднее выразить шизоаналитическую позицию. Ж. Лелёз и Ф. Гваттари создали особый стиль письма. Они совместили ряд разнородных исследовательских стратегий: политологическую, философскую, сопиологическую, лингвистическую, психоаналитическую и искусствовелческую. Шизоаналитический подход был использован для критического анализа сложившейся запалной культуры с целью обнаружения ее догматических, универсализирующих и репрессируюших оснований и выработки способов противостояния им.

Социальный пафос шизоанализа составляет стратегия маргинальных групп: авангардистских художников, писателей, революционеров, современных философов, которые противостоят общепринятым и, с их точки зрения, порабощающим нормативам. Такие стратегии возможны уже потому, что эти люди обладают революционным потенциалом, который основывается на преимуществе их личных желаний перед общественными потребностями. Именно мир множественных шизожеланий является, по Ж. Делёзу и Ф. Гваттари, тем, что постоянно изменяет, преобразует культуру, не позволяя ей застыть, омертвиться и разложиться.

П. С. Гуревич. С. Зимовеи

ШИЗО́ИД (от греч. schizein - расколоть и eidos — вид) — пограничный (переходный) тип личности (между здоровым состоянием и психозом), которому присущи: отсутствие внутреннего единства, проявляющееся в рассогласовании между эмоциональными и интеллектуальными функциями; сочетание противоречивых черт и поступков, существенное снижение потребности в общении, аутизм (отгороженность от действительности, от внешнего мира) и ряд характерологических особенностей (отстраненность, замкнутость, серьезность, холодность, угрюмость и т. д.), иногда квалифицируемых как шизоидная холодность или слабость эмоционального резонанса.

В. И. Овчаренко

шиз

- 536 -

шизофрения — психическое заболевание невыясненной природы, при отсутствии лечения на ранних стадиях приводит к слабоумию. Название произошло от двух греческих слов: schiso — дроблю, раскалываю и рhren сердие, душа, ум. Эти слова как нелья лучши передают характер этой болезни: человек будто перестает быть самим собой, в нем начинают жить одновременно две разных личности, с разным характером, поведением, поизвычками и интересами.

Человек, заболевший шизофренией, становится замкнутым, необщительным, начинает проявлять интерес к страиным, необычным вещам. Ему становятся безразличны его близкие, работа, вее бытовые дела. На любые вопросы он отвечает длинными, путаными монологами. Он теряет способность говорить о каких-либо конкретных, бытовых вещах, перестает следить за своим внешним видом и внезапно начинает интересоваться какиминибуль абстрактными доктринами из области науки, философии или религии. Эти изменения у одних больных наступают быстро, у других — очень постепенно, почти незаметно для окружающих.

Много работ посвятил исследованию шизофрении К. Г. Юнг. Он заинтересовался этой загадочной болезнью еще в студенческие годы. Позже его исследования повлияли на создание им теории коллективного бессознательного. Молодой ученый задался вопросом: откуда берется эта новая личность, со своими собственными запросами и интересами? Что служит причиной столь значительных перемен в поведении человека при шизофрении? Размышляя над этими вопросами, он пришел к такому предположению: в душе каждого человека всегда присутствует множество разных Я (К. Г. Юнг называл их субличностями), но у здорового человека постоянно управляет поведением лишь одно из них. Иными словами, одно из этих Я находится в поле его сознания. тогла как все остальные «томятся» в бессознательном и постоянно пытаются выйти на поверхность. Именно это и происходит, когда человек заболевает шизофренией: место в его сознании улается «захватить» той субличности. которая до тех пор находилась в его бессознательном и была известна окружающим. Но. выходя «на волю», она оказывается неприспособленной к реальным условиям жизни этого человека. Вот почему все его поступки, мысли и разговоры наделяются смыслом, который понятен лишь в его собственном мире и совершенно непонятен окружающим. Причем человек не забывает и о своем прежнем Я: он, как правило, бывает то одним из них, то лругим. Такая жизнь сопровождается постоянным переживанием внутреннего конфликта: больной «разрывается» межлу этими двумя разными субличностями, не может жить в мире с самим собой.

Почему человек заболевает шизофренией, в чем причины этой болезни, остается тайной до сих пор. К. Г. Юнг пытался разгадать секрет шизофрении и создал несколько интересных гипотез на этот счет, но ему не удалось найти точный ответ. Его учитель швейцарский психиатр Э. Блейлер полагал, что тело больного вырабатывает некий токсин, который и приводит к психическому заболеванию. То, что такой токсин действительно сушествует, подтверждал и К. Г. Юнг, но вместе с тем подчеркивал, что он присутствует в организме всех людей. Что же стимулирует его особую активность? К. Г. Юнг считал, что именно психологические изменения, перемены в лушевной жизни человека, в его окружении приводят к тому, что этот токсин начинает оказывать свое разрушительное действие.

 ков, и ему удавалось находить в них своеобразную логику, присутствие определенного смысла. Мир шизофреника замкнут внутри самого себя и сильно отличается от общепринятых представлений о нормах поведения, стиле общения и т. п. Шизофреник напоминает узника в одиночной камере, причем добровольно самого себя туда заточившего.

Первые страиности его поведения обычно проводируют насмешки и осуждение со стороны окружающих, но это заставляет его еще больше замкнуться в самом себе, еще плотнее закрыть все окна и двери своей «темницы». Лишь внимательное исследование столь необычного человеческого мира, доброжелательная и заинтересованная беседа психотерапевта способны помочь больному вернуться в мисто регомальных, психически здроовых людей.

К. Г. Юнг посвятил много времени практической работе с больными шизофренией. Он обратил внимание на тот факт, что душевные заболевания изменяют свой характер вместе с переменами в культуре и общественной жизни. Современные психоаналитики, а также психотерапевты других направлений внимательно изучают шизофрению, поскольку многие из них считают ее своеобразной «болезнью нашего времени». Дело в том, что в сегодняшнем индустриальном обществе человек все чаще ощущает себя одиноким, а свою жизнь - лишенной смысла. Разрушаются родственные связи и дружеские привязанности, человек большую часть своей жизни остается наелине с самим собой... Но и внутренний его мир разрывают противоречивые чувства и желания, любые ценности и ориентиры оказываются зыбкими и неустойчивыми. Не случайно на Западе возникло направление, альтернативное традиционной психиатрии - антипсихиатрия, представители которого утверждают, что само общество больно шизофренией и нуждается в лечении.

Английский психиатр и психотерапевт Р. Лейнг отстаивал принципиально новый подход к изучению и лечению шизофрении. Разочаровавшись в традиционных методах ее лечения, он организовал «альтернативные клиники», где в ходе лечения больных шизофренией добивался больших успехов. Одну из своих книг, посвященных работе с шизофрениками. он не случайно назвал «Расколотое «Я» — это название очень точно отражает суть заболевания. По словам Р. Лейнга, шизофреник «переживает самого себя не в качестве цельной личности, а скорее в форме «раскола» всевозможными образами: вероятно, как разум, более или менее слабо связанный с телом, как два или более «я» и т. п.». «Расколотость» внутреннего и «расколотость» внешнего миров соответствуют друг другу. Таким на первый взгляд парадоксальным образом оказываются связанными друг с другом проблемы сугубо личные и вопросы жизни государства. Не случайно понимание этой связи и желание что-то изменить к лучшему нередко приводит психиатров и психотерапевтов на стезю общественных деятелей. По мнению многих из них, лечение и профилактика иизофрении в современной культуре Запада невозможны без оздоровления общественного климата, решения целого ряда социальных и экономических проблем.

С. В. Маслова

ШМИДТ Вера Федоровна (1889—1937) — российский педагог и психоаналитик. Деятеть психоаналитического движения. Ученый секретарь Русского психоаналитического общества (1927—1930). Жена О. Ю. Шмидта.

Окончила Санкт-Петербургские Высшие Бестужевские курсы (1912). В течение трех лет изучала педагогические дисциплины и вела практические занятия с детьми на Высших Фребелевских курсах в Киеве.

В 1917 работала в Киевском городском продовольственном комитете. После переезда в Москву работала (1918—1920) в дошкольном отделе Народного комиссариата просвещения (делопроизводитель, помощник заведующего инструкторским подотделом, заведующая справочным столом, заведующая ин-

структорским подотделом). С 1918 была также помощником заведующего инструкторским подотделом при Институте дошкольного воспитания. В 1919 принимала участие в работе 1-го Всероссийского съезда по дошкольному воспитании.

В 1921-1925 работала ответственным руководителем в Петском доме-лаборатории «Межлународная солидарность» Государственного психоаналитического института (название и статус организации неоднократно менялись), где собирала материал о детских капризах, исследовала особенности психоаналитического полхоля к летям лошкольного возраста, выполнила ряд работ по летскому психоанализу и с января 1925 вела семинарий по педагогике дошкольного возраста. С 1923 состояла членом Русского психоаналитического общества (РПСАО) и принимала активное участие в работе его пелагогической секции. В 1923 во время заграничной командировки (совм. с О. Ю. Шмидтом) информировала психоаналитическую общественность Германии (Берлин) и Австрии (Вена) о деятельности российских психоаналитиков и их организаций. В 1927-1930 состояла ученым секретарем Русского психоаналитического общества  $(P\Pi CAO).$ 

В 1925—1929 работала в Институте высшей нервной деятельности Коммунистической академии (Москва). С 1930 научный сотрудник Экспериментального дефектологического института (в дальнейшем — Научноисследовательский институт дефектологии Академии педаготических наук СССР).

Автор брошюры «Психоаналитическое воспитание в Советской России. Отчет о Детском доме-лаборатории в Москве» (1924, на нем. яз.), статей по детскому психоанализу и педагогике.

В. И. Овчаренко

**ШМИДТ Отто Юльевич (1891—1956)** — российский ученый, государственный и общественный деятель. Профессор (1920), академик Академии наук УССР (1934) и Академии наук СССР (1935). Герой Советского Союза (1937). Вице-президент Академии наук СССР (1939—1942). Член ряда советских и иностранных начных обществ.

Окончил Могилевскую гимназию и Киевский университет (1913). По окончании учебы был оставлен при Киевском университете для подготовки к профессорскому званию и в 1916—1920 преподавал в этом университете.

После переезда в Москву преподавал в Московском институте (1920—1923), Московском государственном университете им. М. В. Ломоносова (1923—1951) и Коммунистической академии (1924—1930).

Работал в руководящих органах ряда Народных комиссариатов (Государственном ученом совете при СНК СССР, Наркомпросе и др.). Был одним из организаторов советской науки, высшего образования и издательского лега.

Активно интересовался психоанализом. Поддерживал творческие контакты с российскими психоаналитиками. В 1921 состоял членом психоаналитического кружка И. Л. Ермакова. Был олним из инициаторов созлания Государственного психоаналитического института (ГПАИ, название неоднократно менялось) и его куратором. В 1921-1924 заведовал Госиздатом и организовал выпуск «Психологической и психоаналитической библиотеки», в которой были изданы почти все основные работы З. Фрейда и некоторые труды его последователей. В 1922 был одним из инициаторов организации, сооснователем и членом презипиума Русского психоаналитического общества (РПСАО).

В 1924—1941 был главным редактором «Вольшой советской энциклопедии». В 1930—1932 работал директором Арктического института. В 1932—1939 начальник Главсев-морпути. Возглавлял ряд экспедций по исследованию Арктики (в том числе на пароходах

- 539 -

«Георгий Седов», «Сибиряков» и «Челюскин»). В 1937 содействовал организации Инсститута теоретической геофизики Академии наук СССР и до 1949 был его директором.

В 1927 доказал теорему об изоморфизме прямых разложений бесконечных операторных групп с конечным главным рядом (теорема Шмилга).

В 1943—1956 разрабатывал гипотезу (гипотеза Шмидта) об образовании Земли и других планет Солнечной системы путем объединения холодных твердых тел и захвате Солицем вещества из межзвездного пространства для построения планет. Осуществил ряд исследований по математике, геофизике, географии, астрономии и космотонии.

Автор книги «Абстрактная теория групп» (1916) и мн. др. работ.

В. И. Овчаренко

ШПИЛЬРЕЙН Мениха Исааковна (р. 1916) — российский физиолог, биохимик и переводчик психоаналитической литературы. Племянница С. Н. Шпильрейн, дочь психолога И. Н. Шпильрейна.

Родилась в Берлине. Окончила Московский техникум иностранных языков (1934) и биологический факультет Самаркандского университета (1941).

В 1921-1939 жила, училась и работала в Москве, С 1934 работала помощником вожатого в детском доме детей австрийских шуцбундовнев. В 1935 поступила учиться на биологический факультет Московского областного пелагогического института. В связи с арестом отца (1935) и высылкой матери (1937) в 1939 переехала в Самарканд, где окончила университет (1941) по специальности «физиология животных». По окончании университета работала химиком в санитарнопищевой лаборатории Областной санитарной эпилемиологической станции и вела занятия по физиологии в Самаркандском медицинском институте. Занималась научными исследованиями под руководством сотрудников кафедры физиологии Ленинградской военномедицинской академии. В 1944 переежапа в Ташкент, где в течение гола училась в аспирантуре по психологии Ташкентского педагогического института. В 1945—1950 работала в Ленинграде на кафедре физиологии Высшей школы физкультуры и биохимиком в Ленинградском кардиологическом санатории на остроак. В 1950—1956 старший лаборант кафедры гигиены труда Ташкентского медицинского института и биохимик в психиатрической клинике того же института.

В 1956, в связи с посмертной реабилитадией отца, вернулась в Москву. В 1956—1938
даботала бисиминком в Тульекой психиатрической больнице, в 1958—1992 биохимиком в Институте психиатрии Академии медицинских наук и в Психиатрической клинике им.
С. С. Корсакова. С начала 70-х годов по 90-е
(1992) годы переводчи в Государетвенной 
центральной научной медицинской библиотеке (Москва). Перевела и опубликовала рад
турков 3. Фрейда, С. Н. Шпильрейи и др.

Автор 26 статей по проблемам биологии, физиологии, биохимии и др.

В. И. Овчаренко

ШПИЛЬРЕЙН Сабина Николаевна (1885—1942) — российский психоаналитик, психотерапевт и вряч-педлого. Деятель международного психоаналитического движения Доктор медицины (1911). Ученища и сотруаница К. Г. Юнга и З. Фрейда.

Окончила 8 классов Екатерининской женской гимназии (Ростов-на-Дону) и медицинский факультет Цюрихского университета.

В 1904 была помещена родителями в клинику Бургкельцли (Цюрих) к профессору Э. Блейперу, Лечилась у К. Г. Юнас. Была его первой психоаналитической пациенткой и подругой. После 10 месящев интенсивного психоанализа поступила в университет (1905), хотя К. Г. Юне продолжал психоаналитическую терапию вплоть до 1909. С 1906 фигурировала как пациентка в переписке К. Г. Пова и З. Фрейда. В 1909 сама вступила в переписку с З. Фрейдом. Во время учебы и по окончании университета специализировалась по психотерапии, психо-апализу и педологии. Работала преимущественню по темам, предложенным Э. Блейлером и К. Г. Олгаом.

В 1911 защитила психоаналитически ориентированную диссертацию «О психологическом содержании одного случая шизофрении». 11 октября 1911 в присутствии З. Фрейда и его коллег была принята в Венское психоаналитическое общество. 25 ноября 1911 выступила на заселании этого Общества с локладом «Деструкция как причина становления». в котором, отчасти предвосхищая идеи 3. Фрейда, не только интерпретировала садистский компонент сексуального влечения как «деструктивный», но и показала его созидательную функцию. В 1912 доработала текст доклада и опубликовала его под тем же названием в виде статьи, оказавшей влияние на развитие психоанализа и формирование классической психоаналитической картины природы и сущности человека.

1911/1912 читала доклады о психоанализе в Ростове-на-Лону. По возвращении в Европу работала в различных немецких, швейцарских и австрийских центрах: психиатрической клинике у Э. Блейлера (Цюрих), психоневрологической клинике К. Бонхэфера занималась психоанализом V К. Г. Юнга (Цюрих) и З. Фрейда (Вена), исследовала мифологию и теорию искусства (Мюнхен), работала врачом-педологом в лаборатории Э. Клапареда (Женева) и др. Изучала гармонию, контрапункт, композицию, иностранные языки. Осуществила психоаналитическое исследование «Песни о Нибелунгах» и сказок. Опубликовала серию психоаналитических статей в различных европейских журналах. Участвовала в работе съездов, конференций и конгрессов по педагогике, психо-

Во время поездки в Россию зимой

логии, психиатрии и психоанализу. В 1921 в Женеве была психоаналитиком (и психоаналитиком-дилактом) швейцарского психолога Ж. Пиаже (1896—1980).

В 1921 в «Международном журнале психоанализа» опубликовала статью «Русская литература. Отчет об успехах психоанализа (1914—1919)», в которой представила международной общественности 18 лидеров российского психоанализа, их идеи, работы и достижения.

В 1923, с благословения З. Фрейда, вернулась на родину. Работала врачом-педологом в городке имени III Интернационала (Москва), завеловала секцией летской психологии в 1-м Московском государственном университете им. М. В. Ломоносова и состояла научным сотрудником Государственного психоаналитического института (ГПАИ) и Детского домалаборатории «Международная солидарность». В этом институте вела амбулаторный прием, консультировала, читала спецкурс «Психоанализ подсознательного мышления», вела семинар по детскому психоанализу, участвовала в работе медицинских конференций института и Русского психоаналитического общества (РПСАО). Считала себя рожденной и призванной для психоаналитической деятельности. Трудилась с наслаждением и утверждала, что без психоаналитической работы жизнь ее не имеет смысла.

В 1924 переехала в Ростов-на-Дону, гле работала врачом в поликлинике. Занималась преимущественно врачеванием дефективных и трудных детей. Осуществляла психоаналитические и педологические исследования. До 1931 публиковала статы по психоанализу в европейских психоаналитических журналах по проблемам детской души, материнской лобаи, сновадений в жизги и художественной литературе, по вопросам символики, фобий, речи, времени, подсознательного мышления, детских риссумков и до.

Пережила смерть мужа, отца и гибель в ГУЛАГе трех братьев (члена-корреспондента

АН СССР Я. Н. Шпильрейна, профессора И. Н. Шпильрейна и доцента Э. Н. Шпильрейна). Погибла с двумя дочерьми во время второй нацистской оккупации Ростова-на-Лону.

Автор более 30 работ по различным проблемам психоанализа.

В. И. Овчаренко

ШТЕКЕЛЬ (Stekel) Вильгельм (1868—1940)— австрийский психиатр и психоаналитик. Пионер, организатор и деятель психоаналитического движения.

Медицинское образование получил в венском университете и там же начал медицинскую практику по нервным болезням. Увлекался литературой, поэзией, музыкой. Сочинял музыку на собственные стихи. Работал под руководством Р. Крафт-Эбинга. Опубликовал книги «Здоровье и велосипед» и «Соитие в дестев». Проявил интерес к психоаналитическим идеям и стал одним из первых учеников и последователей З. Фрейда.

С 1903 был членом психоаналитического кружка З. Фрейда («Общества психологических сред»). Активно проплагандировал психоаналитические идеи в австрийской и немецкой ежедневной и периодической прессе. Работал как врач-психоаналитик и организатор психоаналитического движения. С 1910 был соредактором (совм. с А. Адаером), а в 1916 редактором международного психоаналитического журнала «Имаго» («Ітадо»).

Как теоретик и практик отрицал роль Эдинова комплекса как центрального пункта неврозов и аналогичное значение комплекса кастрации. Первым использовал понятие «Танатос» для обозначения елечения к смерти.

В 1912 отошел от З. Фрейда. Разработал собственную «активную психоаналитическую терапию» («активный психоанализ»), акцентировавшую деятельную, наступательную, наставническую роль врача в общении с паци-

ентом. Особое внимание уделял исследованию актуальных неврозов и актуальных психических конфликтов. Систематически занимался самоанализом. Установил биполярность психической деятельности. Опубликовал исследование об онанизме, в котором доказал, что онанизм является нормальной и не вредной формой сексуальной разрядки и полового наслаждения. Выявил скрытую гомосексуальность человека и исследовал ее. Изучал фригидность и другие проблемы сексуальной жизни людей. Утверждал, что у каждого человека есть своя, адекватная ему форма сексуального удовлетворения. Основываясь на результатах осуществленного им сравнительного анализа любви и ненависти, утверждал, что в истории человечества ненависть возникла раньше любви. Разработал подробную символику смерти в сновидениях и опубликовал книгу о толковании сновидений. Ввел в оборот представление о «защитном механизме» аннулирования, обеспечивающем нейтрализашию различных компонентов сознания и знания.

В 30-х годах эмигрировал в Великобританию (Лондон). В 1935 основал клинику. В общей сложности подверг психоанализу более 10 000 пациентов.

Автор книг «Что на душе таится» (рус. пер. 1912), «Причины нервозности» (рус. пер. 1913), «Техника аналитической психотерапии» (1940) и др.

В. И. Овчаренко

IIIУЛЬЦ-ГЕНКЕ (Schultz-Hencke) Гаральд (1892—1953) — немецкий психиатр, психоаналитик и психосоматик. Основатель неопсихоанализа.

Практиковал пеихиатрию и психоаналитическую терапию. В конце 20-х годов рабоал в Берлинском психоаналитическом институте, где читал лекции по проблемам неврозов и вел семинар по пограничным проблемам психоанализа и философии. Опубликовал несколько работ по психоаналитической теории и терапии. Изучал связь между несативньми эмоциями (страхом, тоской и пр.) и бопезнями различных органов. Исследоват структуру нарушений личности при неврозах и психозах; различные проблемы шизофрении и пр. Особое внимание уделял изучению терапезтических проблем.

В начале 50-х годов осуществил определенную реформацию психоанализа, завершившуюся созданием неопсихоанализа как одной из новейших разновидностей глубинной психологии.

Автор книг «Введение в психоанализ» (1927), «Проблема шизофрении» (1952) и др. В. И. Овчаренко

ШУТЦ (Schutz) Вильям (р. 1925) — американский психолог. Доктор наук, профессор. Создатель теории ФИРО (фундаментальной ориентации межличностных отношений, «трехмерной теории интерперсонального поведения»). Преподавал психологию в различных университетах США. Разработал психоапалитически ориентированную теорию ФИРО, утверждающую существование трех фундаментальных межличностных потребностей: включенности, контроля и расположения, рациональное удовлетворение которых обеспечивает совместимость членов группы и нормальную эффективность действий группы.

Автор теории групповой совместимости, в которой в качестве основной детерминанты совместимости признается гармонизация ориентаций на власть и ориентаций на личностную близость. Развил некоторые этопси-кологические илеи. Исследоват развитие личности, межличностные отношения, типы совместимости, развития групп и др. Сконструировал тест.

Автор книги «ФИРО: трехмерная теория интерперсонального поведения» (1958) и др.

В. И. Овчаренко

## Щ

ЩЕГЛОВ Лев Моиссевич (р. 1946) — российский сексолог и психотерапевт. Кандидат медицинских наук (1986), профессор, академик Международной академии информатизации. Вице-президент Фонда возрождения русского психоанализа (с 1993). Секретарь Ассоциации сексологов России. Заместитель председателя Совета правительства Санкт-Петербурга по сексуальной культуре. Действительный член Евро-Азиатской ассоциации сексологов (1990).

После получения высшего образования занимался проблемами психотерапии. В 1976 организовал первый в Ленинграде психотерапевтический кабинет. Исследовал вопросы диагностики неврозов и неврозоподобных состояний. Популяризировал идеи сексологии, психогерапии и психоанализа. Является автором и соведущим ряда теле- и радиопрограмм. Постоянно участвует в телепрограмме «Адамово яблоко». Состоит членом редакционной коллегии журнала «СПИД, секс, здоровье».

В 1993 был одним из соучредителей Востосмо-Европейского инстипута психоанализа (Санкт-Петебуруг), в котором преподает и поныне. Заведует кафедрой сексологии и сексопатологии Санкт-Петербургского психоаналитического отделения Государственного факультета социальной медицины. Участник различных международных конференций. С 1996 — член Союза кинематогоафистов России.

Автор ряда монографий и статей по проблемам сексологии, психотерапии, *психоанализа* и др.

В. И. Овчаренко

#### ЩЕГОЛЕВ Альфред Александрович (р. 1943) — российский врач-психотерапевт.

Окончил Педиатрический медицинский институт (1969). В 1969—1988 работал детским и семейным психотерапевтом в городском отделении по лечению неврозов у детей и подростков (Санкт-Петербурт). Осуществяля психодинамический подход в практик коррекции невротических расстройств у детей и взрослых. В 1988—1994 ассистент кафеды психотерапии Государственного института усовершенствования врачей. Преподает в Восточно-Европейском института и Санкт-Петербург). Осуществляет практическую работу по детской и возрастной невозолотии.

В 1996 предложил концепцию бинарной структурной модели психического аппарата человека.

Автор статей по проблемам психотерапии и др.

В. И. Овчаренко

#### Э

ЭГО — понятие, используемое в психоанализе для обозначения одной из частей или инстанций психики человека.

В классическом психоанализе структурное понимание человеческой психики осуществялось через призму раскрытия выаимосвязей между Ид (бессознательным), Эго (сознанием) и Супер-Эго (самонаблюдением, совествыю). Подобная терминология находит свое отражение и в современной зарубежной психоаналитической литературе: в переводах на русский язык чаще всего используются термины Онд. Я. Севех-Я.

В отличие от ИО или глубинного слоя бессознательных влечений Рго — сфера сознательного, посредник межлу внутренним миром человека и внешней реальностью. ИО функционирует по произвольно выбранной программе получения наибольшего удовольствия. Руководствующееся принципом реальности, Зго стремится обуздать бессознательные элечения и направить их в русло социально одобренного поведения.

Может создаться впечатление, что Зго, т. е. сознательное начало, является той движущей силой, которая заставляет Ид изменять направление своей деятельности в соответствии с требованиями реальности. Однако в психоаналитической модели структуры личности дело обстоит иначе: не  $\Im co$  управляет  $\mathcal{U}\partial$ , а, наоборот,  $\mathcal{U}\partial$  исподволь, но властно диктует свои условия  $\Im co$ .

Как покорный слута бессознательных алечений Зго пытается сохранить свое доброе согласие с Ий в внешним миром. Это не всегда ему удается, поэтому в нем самом образуется новая инстанция — Супер-Эго, которая царит над Эго как совеств или бессознательное чувство вины. Если Эго — это главным образом представитель внешнего мира, то Супер-Эго выступает по отношению к нему как защитник интересов ИО.

По своему положению и функциям в психике человека Супер-Эго призвано осуществлять сублимацию бессознательных влечений, т. е. переключение социально неодобренного порыва Ид в социально приемлемый импульс Эго, и в этом смысле как бы осуществляет солидарность с Эго в обуздании влечений Ид. Но по своему содержанию Супер-Эго оказывается близким и родственным по отношению к Ид, поскольку является, по выражению З. Фрейда, наследником Эдипова комплекса и, следовательно, выражением самых мощных стремлений Ид. Супер-Эго даже противостоит Эго как поверенный внутреннего мира Ид. что может привести к конфликтным ситуациям, чреватым нарушениями в психике человека.

В русскоязычной литературе термин «Эго» вляется составной частью таких понятий, как эгоизм и эгопсихология. Эгоизм — это любовь человека к самому себе, а эгопсихолосия — одно из направлений психонаналитически ориентированной психологии, приверженшы которого основное внимание уделяют изучению механизмов защиты Эго, или Я.

Понятия Эго и Я часто используются как раимоначные. В некоторых случаях между ними проводятся различия: под Эго понимается часть психики или психическая инстанция, характеризующаяся сознанием; под Я—пячность в цегом

В текстах З. Фрейда наблюдалась терминологическая двусмысленность: в одних работах он проводил различие между бессоэнательным и сознанием, ИО и Эсо, сексуальными елечениями и влечениями Я; в других Я отождествиялось с личностью, человек рассматривания под углом эрения преобладания в нем бессоэнательных елечений и желаний, а само Я в большинстве случаев оказывалось бессоэнательных случаев оказывалось бессоэнательных

В классическом психоапализе Эго, или Я, — это центр личности. В аналитической психологии К. Г. Юнга, наряду с Я и другими архетипами, т. е. первообразами (Тень, Анима, Анимус, Персона), выделялась самость. С точки эрения К. Г. Юнга, центр личности не Эго, Я, а самость как единство сознания и бессоэлательного.

В. М. Лейбин

ЭГОИЗМ (от лат. едо — Я) — неспособность к любаи, принцип жизненной ориентации, основанный на заботах о себе и своекорысгии; хологоты о своем Я и его интересах даже ценой блага других. Противоположное по значению — альтруист.

В основе зеоизма лежит природный инстинкт самосохранения. Эгоист отстаивает вои интересы как более ценные, нежели интересы других людей. Наука о нравственности — этика утверждает, что эгоизм порожден ценностью жизни. Он необходим для того, чтобы личность могла реализовать себя. Однако в то же время этика отвергает эгоизм за то, что он попирает права и возможности доугих людей.

В психоаналитической литературе наиболее обстоятельно это понятие освещено в работе Э Фиомма «Чеповек иля самого себя» Психоаналитик подчеркивает, что современная культура пронизана табу на эгоизм. Нас научили тому, что быть эгоистичным грешно, а любить других добродетельно. Несомненно. что учение, по мнению Э. Фромма, находится в вопиющем противоречии с практикой современного общества, признающего, что самое сильное и законное стремление человека и есть эгоизм. Следуя непреодолимому эгоистическому стремлению, человек вносит наибольший вклал в общее благо. Но ланное учение, согласно которому *дюбовь* к себе, эгоизм - это величайший грех, а любовь к другим - величайшая добродетель, чрезвычайно устойчиво. Эгоизм в нем (учении) выступает как синоним себялюбия.

Классическое выражение данный приншп обрел в протестантской теологии одного из деятелей Реформации во Франции Ж. Кальвина (1509—1564). Согласно его учению, человек по сути своей зол и беспощаден; он не может достичь никакого блага, опираясь на свои собственные силы или качества. Такой акцент на ничтожности и слабости человека подразумевает, что у человека самого нет ничего, достойного любви и уважения. В основе этого учения лежат пенависть и презрение к себе.

Взгляды на человека, характерные для Ж. Кальвина, как и его единомышленника, главы бюргерской Реформации в Германии М. Лютера (1483—1546), оказали громадное влияние на развитие современного западного общества. На них зиждется положение о том, что счастье человека не есть цель его жизни, человек — лишь средство, придаток к иным, высшим, целям, каковыми могут быть и всемогущий Бог, и не менее могущественные светские власти, и нормы, государство, бизнес. venex.

Немецкий философ И. Кант (1724—1804), который выдвинул принцип, согласно которым человек есть цель, а не средство, и который был одним из наиболее влиятельных мыслителей эпохи Просвещения, тем не менее тоже соуждал себялюбие. Согласно И. Канту, желать счастья другим — добродетельно, а хотеть счастья для себя самого — нравственно безраалично, ибо это и есть то, к чему стремится человеческая природа, а естественные стремления не могут иметь положительной нравственной ценности.

Несмотря на то что И. Кант питал, безусловно, большее уважение к неприкосновенности личности, чем Ж. Кальвин и М. Лютер, он отрицал за человеком право протестовать даже в условиях наиболее деспотического правления. По его мнению, протест должен караться смертню, если он несет угрозу суверену. Философ видел в природе человека врожденную склонность к элу, для подавления которой необходим моральный закон (категорический императив), чтобы человек не превратился в зверя, а общество не вверглось бы в дикий хасс.

В философии эпохи Просвещения стремление человека к собственному счастью находило больший отклик, чем у И. Канта, например, у французского философа К. Гельвешка (1715—1771). В философии XIX в. наиболее радикальное выражение эта тенденция нашла у немецких философов М. Штирнера (1806— 1856) и Ф. Ницше (1844—1900). Но хотя они занимают противоположную Ж. Кальвину и И. Канту позицию, они тем не менее согласны с ними в том, что любоеь к другим и любоеь к себе — не одно и то же. Любоев к другим они осуждали как слабость и самопожертвование, в противовес чему выдвигали как добродетель згоизи и себаднобие, которые они тоже путали между собой, не проводя между ними разли-

эго

По мнению Э. Фромма, мысль о том, что эгоизм есть изначальное зпо, а любовь к себе исключает любовь к другому, не ограничивается лишь рамками теологии и философии, — она стала избитой идеей, внушаемой дома, в школе, кино, книгах, т. е. всеми способами социального внушения. «Не будь эгоистом» — эта сентенция внушается миллиомам регей из поколения в поколение. Однако смысл ее неясен. Большинство сказали бы, что смысл ее: не будь эгоистичным, невнимательным, безразличным к другим. На самом же деле она означает нечто большее.

«Не быть эгоистичным» - означает не делать того, что хочешь, отказаться от собственных желаний в угоду авторитету. Современное «не быть эгоистом» в конечном счете столь же двусмысленно, сколь и в учении Ж. Кальвина. За исключением некоторых очевидных моментов оно означает: «не люби себя», «не будь собой», а подчини себя чемуто более важному, чем ты сам, какой-то внешней силе или внутренней принудительной силе - «долгу». Формула «не будь эгоистом» стала одним из самых мощных средств подавления спонтанного и свободного развития личности. Под давлением этого дозунга от человека требуют постоянной жертвенности и полного полчинения: только те лействия «неэгоистичны», которые совершаются не в пользу индивида, а в пользу кого-то или чего-то внешнего по отношению к нему.

Однако мысль о том, что зеоизм является основой всеобщего благодиствия, стата краеутольным камнем в построении общества всеобщей конкуренции. Странно, что два такик, казалось бы, несовместимых принципа («зеоизм — это плохо» и «блюди свою выгоду») могут проповедоваться в одной и той же культуре. Эта их несовместимость порождает у людей чувство некоторого замешательства.

Догматом о том, что любовь к себе тождественна эгоизиу и несовместима с любовью к другим, пронизаны теология, философия и объщенное сознание. Эта мысль рационализирована в научном языке теории нарициссизма межеторое неизменное количество либидо (бессознательного сексуального влечения, сексуальной энергии). У младенца всё либидо направлено на самого себя. Эту стадию 3. Фрейд назвал «первичным нарциссизмом». По мере развития ребенка либидо смещается с себя, своего Я на другие объектым.

Олнако возможна такая ситуация, когда нормальное развитие нарушается, и либидо отвращается от объектов и вновь обращается на собственное Я. Это называется вторичным першссизмом. Согласно З. Фрейду, чем больше любви я направляю на другие объекты, тем меньше ее остается у меня для себя самого, и наоборот. Тем самым З. Фрейд представил феномен любви как уменьшение любви к себе в силу направленности всего либидо вовне.

Оценивая наследие З. Фрейда, Э. Фромм ставил такие вопросы: полтверждается ли психологическими наблюдениями мысль о существовании фундаментального противоречия между любовью к себе и любовью к другим? Или межлу ними возможны только состояния чередования, т. е. при наличии одной неизбежно отсутствует другая? Есть ли любовь к себе то же, что и эгоизи, или они противоположны? Не оказывается ли эгоизм современного человека на деле обнаружением интереса к себе как к личности со всеми ее интеллектуальными, эмоциональными и чувственными возможностями? Тождествен ли эгоизм себялюбию, или он обусловлен именно отсутствием последней?

Фрамм полагал, что утверждение собственной жизни, счастья, развития, свободы коренится в способности человека любить, т. е. в заботе. уважении, ответственности и

знании. Если человек в принципе способен на пролуктивную любовь, то он способен и на любовь к себе. Если же он может любить только других, то он вообще не способен на любовь.

Этоист заинтересован только в самом себе, в своих желаниях, знает только одно удовольствие — брать, а не давать. На мир он смотрит с точки зрения того, что можно взять от него. Он не испытывает ни интереса к нуждаям других, ни уважения к их личностному достоинству. Он не видит ничего и никого вокруг, кроме себя. Всех и вся он оценивает только с точки зрения их полезности для себя. Короче говоря, он по природе своей не способен любить.

Так не доказывает ли это неизбежную несовместимость любей к друтим и любей к себе? Навернюе, так оно и было бы, будь эгоизм и себялюбие одно и то же. Но таксе допущение совершенно ложно. Оно-то и привело, по мнению Э. Фромма, к столь многочисленым любоев к себе и эголям не только не тождественны, они диаметрально противоположны. Этоист любит себя так же мало, как и других. Фактически он даже ненавилит себя. Отсутствие забогливости и чуткости по отношению к себе самому, к своей личности порождает у него чувство пустоты.

Эгоист все время чувствует себя несчастным и озабочен тем, чтобы урвать у жизни то, что принесло бы ему какое-то удовлетворение, но парадоксальным образом сам же и мещает этому. Складывается впечатление, будто он слишком заботится о себе, на самом же деле все оказывается лишь безуспешной попыткой, с одной стороны, скрыть, спрятать, а с другой — восполнить, компенсировать именно эту безуспешную заботу о себе самом. 3. Фреді утверждал, что эгоистическая личность нарщиссична, ибо отказалась от любеи к другим и всю свою любовь обратила на самое себя. Действительно, эгоисты не

способны любить других, но они не способны любить и самих себя.

Таким образом, именно в *психоанализе эгоизм* не рассматривается как себялюбие.

П. С. Гуревич

- 548 -

ЭГО-ПРОЦЕСС (лат. едо — я и processus — продвижение) — в учении Э. Эриксона: ортанизационный принцип, сопряженный с биологическими и социальными процессами и обеспечивающий непрерывное существоване и индивида как цельной личности, характеризуемой тождеством себе и цельностью в отношении внутреннего опыта и актуальностия для других.

В. И. Овчаренко

ЭГОПСИХОЛОГИЯ — одно из направлений психоаналитической психологии, ориентированное на изучение проблемы человеческого Я (Эго). Зеопсихология характеризуется смещением акцента исследования с психологии Оно (психологии бессознательного) на психологию Я.

Основатели и видные представители эгопсихологии — А. Фрейд и Г. Гартман. А. Фрейд — дочь З. Фрейда, известный детский психоаналитик, автор работы «Защитные механизмы Я» (1936). Г. Гартман — австро-американский психоаналитик, опубликовавщий книгу «Этопсихология и проблема лапатании» (1939).

Как самостоятельное направление эгопсихология возникла в конце 30-х годов. Выдвинутые А. Фредо и Г. Гарутманом идеи об Эго (Я) получили дальнейшее развитие в работах Р. Спитца, М. Малер, Э. Эриксона и др. психоаналитически ориентированных авторов. Все они так или иначе отталкивались от представлений З. Фредов о структуре человеческой психики, но каждый из них попытался внести свою лепту в понимание природы, содержания и функций Эго (Я).

В классическом психоанализе, особенно в

первые два десятилетия его развития, основное внимание уделялось рассмотрению роли и места бесознательных внечений человека в его жизнедеятельности. С публикацией занализ человеческого Я» (1921) и «Я и Оновидуа некоторые психология и анализ человеческого Я» (1921) и «Я и Оновидуа некоторые психоаналитики стали проявлять интерес к проблеме Я. Исследование содержания Я, его функций и зависимостей от внешнего мира, Оно (бесознательного) и сверх-Я (совести, идеала, родительского авторитель, самонаблюдения) стало важной и необходимой частью психоаналитических разлаботок.

Отталкиваясь от идей 3. Фрейда о соотношении Оно. Я и Сверх-Я, представители эгопсихологии изменили направление анализа, в частности, переключили свое внимание с изучения бессознательных влечений на анализ конкретных защитных механизмов Я, используемых человеком в своей жизнелеятельности. Это не означало, что в рамках эгопсихологии не придавалось никакого значения бессознательному. Его роль в возникновении неврозов и в человеческой деятельности, как таковой, считалась существенной и важной. Олнако представители эгопсихологии исходили из того, что защитные механизмы Я оказывают значительное воздействие на формирование соответствующих реакций человека на его внутренние страхи и переживания. Недооценка или неучет этих механизмов не способствуют пониманию ни причин возникновения неврозов, ни возможностей успешного избавления от них.

В отличие от бессознательных вемечений, выявляемых с помощью психоаналитической техники толкования ошибочных действий, сновидений и симптомов психических заболеваний, человеческое Я представляется более трудным для анализа, поскольку, с одной стороны, Я (сознание) непременно подключается к осмыслению бессознательного, а с друтой — само Я становится объектом анализа, т. е. оно должно изучать, исследовать самого себя, что неизбежно порождает трудности психологического порядка.

Трудности изучения Я состоят и в том, опо не является исключительно и полностью сознательным. В образованиях Я присутствуют и элементы бессознательного, на что в свое время обращал внимание З. Фрейд. В одной из своих работ он, например, полчеркивал, что лишь одному Богу известно, какая часть Я бессознательна.

Изучение, осмысление, понимание бессолий со стороны человека. Познание бессознательного Оно оказывается неполным, если отсутствует знание защитных механизмов Я, являющихся, как правило, бессознательными. Как подчеркивала А. Фрейд, лищь анализ бессознательных защитных операций Я позволяет лучше и глубже понять те изменения, которые претерпевают бессознательные ваечения человека.

Одна из важных задач эгопсихологии заключается в том, чтобы довести до сознания человека все содержание его бессознательного, независимо от того, относится это бессознательное к его Оло или Я. Дело в том, что Я постоянно использует различные методы защиты при столкновении с инстинктивными требованиями. Имеется постоянная связымежду конкретными неврозами и особыми способами, механизмами защиты. Само собой разумеется, в клинической практике важно выявиять эти всевозможные механизмы защиты, к которым прибегают неворотики.

Механизмы защиты Я разнообразны: это и регрессия, т. е. возвращение на предшествующие стадии психосексуального развития; и выпеснение, предполагающее подавление человеком его сексуальных влечений; и изоляция, проявляющаяся в уходе от реального мира; и проекция, т. е. перенос внутрипсихических процессов вовне; и интроекция, благодаря которой внешний мир вбирается вовнутрь, и мн. др. способы защиты человека от тех или иных опасностей.

Зеопсиховоем изучает механизмы защиты В в частности, ее представители пытаются определить, как и в какой степени эти механизмы оказывают воздействие на сопромиваеме пациента в процессе его лечения, какие симптомы психического заболевания возникают на их основе, каковы предпосытки их формирования в детском возрасте.

Благодаря раскрытию и познанию механизмов запиты Я становится возможным лучше понять бессозительные влечения человека, открывается перспектива безболезненного перевода их в сознание. Все это может способствовать изменению и укреплению человеческого Я.

При изучении личности эгопсихология особое внимание уделяет вопросам развитыя и адаптации (приспособления) ее к социальным и культурным условиям кизни, причем Эго рассматривается в качестве инструмента адаптации. Нормальное и патологическое развитие личности определяется степенью ее адаптированности к окружающему миру.

Для Г. Гартмана Зео — психическое образование или такая специфическая структура, благодаря которой личность может адаптироваться к внешнему миру. Для Р. Спитца Зео — источник регулирования процессов, протекающих в человеческой психие. С точки зрения М. Малер, Эго — сознательное начало, способствующее общению между людьми. В понимании Э. Эриксона, Эго — основа для идентичности личности, т. е. формирования чувства собственной тождественности и включенности в общество.

Многие идеи эгопсихологии были выдвинуты на основе развития детского психоанализа. Так, А. Фрейд исходила из того, что при работе с детьми аналитик должен устанавливать такие: эмощиональные отношения с ними, которые позволяли бы ему занять место идеаса-Я ребенка. Прежде чем начать свою освободительную аналитическую (терапевтическую) работу, он должен убедиться в том, что ему удалсоь сокончательно одладеть этим идеалом ребенка. В противном случае он не сможет положительно воздействовать на Я ребенка.

При работе со взрослыми аналитик ограничвается тем, что помогает пациенту приспособиться к окружающему миру путем укрепления его Я. По выражению А. Фрейд, психоаналитик не имеет ни намерения, ни возможности преобразовать окружающий человека мир в соответствии с его потребностями.

Ориентация эгопсихологии на приспособление человека к существующим условиям жизни вызвала критику среди психоаналитиков, усмотревших в подобной позиции конформистские (приспособительские) тенденции психоанализа. Так, францувский психоаналитик Ж. Лакан выступил против американского варианта эгопсихоаогии с ее ярко выраженной направленностью на приспособление к американскому образу жизни. Один из представителей неофрейдизма Э. Фроми критически отнесся к соответствующим эгопсихологическим концепциям, которые, как он считал, сами изменили бунтарский дух психоанализа на конформистский.

Однако в любом случае переход от анализа психолотии бессоэнательного к исследованию механизмов защиты Я способствовал обогащению психоаналитической теории и практики, в частности, результаты исследований представителей эгопсихологии обеспечили формирование новых представисний о механизмах функционирования человеческого Я и защитных образованиях, возникающих в недрах психики.

В. М. Лейбин

ЭДИПОВ КОМПЛЕКС (от греч. Oedipus имя древиегреческого мифического фиванского героя и лат. complexus — связь, сочетацие) имманентное, соответствующее биеексуальному расположению, универсальное бессознательное эротическое влечение ребенка к родителю противоположного пола (и связанное с ним агрессивное чувство к родителю собственного пола; позитивная форма) или собсттенного пола (и связанное с ним агрессивное чувство к родителю противоположного пола; нетативная форма), оказывающее существенное влияние на психику, личность и поведение человека.

Понятие было введено в научный оборот 3. Фрейдом в 1910 (хотя сама идея Эдипова комплекса появилась, по-видимому, в 1897) и с тех пор является одной из основных категорий психоаналитического учения.

Название «Эдипов комплекс» связано с соуществленным З. Фрейдом толкованием древнегреческого мифа о паре Эдипе и одноименной трагедли Софокла, в которых фиванский царь Эдип, вопреки своей воле и не ведая того, убивает отца (Лвя), женится на 
матери Иокасте и становится отцом детей, 
которые в то же время являются его братьями 
по матеоинской линии.

З. Фрейд считал, что Эдипов комплекс извечно тяготеет над всеми мужчинами, поскольку мальчики испытывают сексуальное елечение к матери, воспринимая своего отца как сексуального соперника, которого они боятся и ненавилят. По З. Фрейду, пиковых значений Эдипов комплекс достигает в детском возрасте (между З и 5 годами жизни человека) и после некоторого утасания возрождается в период полового созревания (пубертатный период), в процессе которого преодолевается тем или иным выбором эротического объекта.

3. Фрейд считал, что Эдипов комплекс у мальчиков первичен, относится к фаллической фазе и погибает вспедствие комплекса кастрации и нарциссического отношения к гениталиям. У девочек Эдипов комплекс является вторичным образованием. Он становится возможным и возникает благодаря

подготовительным воздействиям комплекса каспрации. З. Фрейд утверждал, что основа структуриования личность и сама личность человека формируется в зависимости от переживания данного комплекса. Им же, по З. Фрейду, в значительной мере определяется формирование желаний и поздивёшее поверение вэрослюго человека. В частности, например, в зрелом возрасте человека он оказывает значительное влияние на выбор сексуальных партнеров, который осуществляется по образу и подобию одного из родителей.

По 3. Фрейду. Эдипов комплекс выздется источником общечеловеческого сознания вины (в том числе чувства вины, которое часто мучает невротиков) и сопряженным началом религии, нравственности и искусства. В то меремя 3. Фрейд отмечал, что Эдипов комплекс представляет собой только некоторое определенное сопрежание, которым измеряются душевные силы индивидума.

3. Фрейд считал, что Эдипов комплекс составляет комплексное ядро неврозов и являет собой существенную часть их содержания. В нем формируется и завершается инфаннильная (летская) сексуальность, оказывающая решающее влияние на сексуальность и психику взрослых. Каждый ребенок должен одолеть Эдипов комплекс, и если в силу различных причин и обстоятельств это преодоление не удается, то человек заболевает неврозом.

Основатель *исихоанализа* решительно настаивал на том, что признание или непризнаные Эдипова комплекса является своеобразным паролем, по которому можно отличить сторонников *психоанализа* от его противников.

По К. Г. Юнгу, предложенная З. Фрейдом концепция Эдипова комплекса имеет односторонний характер (в силу явно выраженной фаллоцентрической ориентации), который преодолевается созданной им концепцией

комплекса Электры — своеобразной женской формы Эдипова комплекса.

А. Адлер полагал, что наличие в семье братьев и сестер может существенно усложнить ситуацию Эдипова отношения (взаимодействия) и усилить его долговременное воздействие на поведение людей вне семьи.

Согласно Э. Фромму, выводам З. Фрейда об Эдиповом комплексе необходимо прилать оболее общий характер и перенести их с сексуальной сферы на межличностные отношения, поскольку сущность инцеста состоит не в сексуальном стремлении к членам семы. Это стремление есть лишь одно из выражений гораздо более глубокого и фундаментального желания — оставаться ребенком, привязанным к оберегающим фигурам (первой и самой важной из которых является мать), потому что рождение независимого человека продожжется фактически всю жизнь.

В современном психоанализе понятие «Эдипов комплекс» часто употребляется в ши-роком смысле для обозначения и характеристики всей гаммы отношений «семейного треутольника» (мать — отец — ребенок).

Несвободная от противоречий концепция Здипова комплекса явилась предметом разнообразных дискуссий, в которых приняли участие почти все ведущие сторонники и противники психоанализа. Сам факт существования явлений и тенденций, охватываемых понятием «Эдипов комплекс», подтвержден. Однако поступированные 3. Фрейдом их распространенность, универсальность и роль не признаются даже некоторыми психоаналиятиками и поклонниками психоаналия.

В. И. Овчаренко

Эдипое комплекс — одно из основных поняний классического психоанализа, использованное 3. Фрейдом для обозначения амбивалентного (двойственного) отношения ребенка к своим родителям. Под Эдиповым комплексом понимается проявление ребенком бессознательных *влечений*, сопровождающихся одновременным выражением чувств *любеи* и ненависти к родителям.

Впервые представления об Эдиповом комлексе были выражены З. Фрейдом в одном из писем к берлинскому врачу В. Флиссу в 1897. На основе самоанализа, включающего детские воспоминания, З. Фрейд выявил в себе ранние смещанные чувства любви к матери и ревности к отцу. При этом основатель психоанализа соотнее свои личные переживания с древнетреческим мифом, содержание которого было отражено в произведении древнегреческого тратика Софокла «Царь Эдип».

В трагедии Софокла повествовалось о несчастной судьбе Эдипа, который, не ведая того, сначала убил своего отца Лая — царя Фив, потом женился на своей матери Иокасте. Однако когда он узнал от оракула о совершенных им хотя и непреднамеренных, но жестоких деяниях, он ослетил себя.

Известно, что на выпускном экзамене в гимназии в 1873 З. Фрейд переводил с древнегреческого языка отрывок из этой трагелии Софокла. В 1885, во время пребывания в Париже на стажировке у знаменитого психиатра Ж. Шарко, он смотрел театральную постановку этой трагедии. Вскоре после этого почерпнутая из превнегреческого мифа тема отшеубийства и запрета на инцестуозную (кровосмесительную) связь переросла у З. Фрейда в идею Эдипова комплекса, который, по его мнению, присущ каждому человеку. Согласно 3. Фрейду, наши сновидения убеждают в том, что, вероятно, всем суждено направлять свое первое сексуальное чувство на мать и первое насильственное желание - на отца.

Наблюдения за детьми и изучение воспоминаний взрослых о своем детстве подвели 3. Фрейда к выводу о всеобщем, универсальном проявлении Эдипова комплекса. Мальчик эротически привизан к матери, хочет боладать ею и воспринимает отца как помеху ему в этом; девочка испытывает нежные чувства к отцу и потребность в устранении матери, чтобы занять ее место в отношениях с отцом.

Бисексуальность (мужское и женское начамо человека приводит к тому, что ребенко может занимать как активную, так и пассивную позицию. Сексуальное предпочтение родителя противоположного пола и ненависть к родителю того же пола составляют, с точки эрения З. Фрейда, позитивную форму Эдипова стремление устранить из жизни родителя противоположного пола характерны для негативной формы этого комплекса. В процессе психосексуального развития ребенка проявляются обе формы, образуя так называемый полный Эдилов комплекс.

Данный комплекс характеризуется двойственным отношением ребенка к своим родителям. Он одновременно любит и ненавидит каждого из них, боготворит их и желает им смерти: хочет быть похожим на них и боится быть наказанным за свои бессознательные желания. Мальчик не только проявляет эротические чувства к матери и стремится устранить отца, но и испытывает свойственные девочке нежность к отцу и враждебность к матери. Аналогичная картина наблюдается и у девочки: она не только имеет сексуальное влечение к отцу и ревностное чувство к матери. но и враждебно настроена к отцу и испытывает сильную эмоциональную привязанность к матери.

В представлении 3. Фрейда Эдипое комлекс проявляется у детей в возрасте от 3 до 5 лет, и перед каждым ребенком встает жизненная задача, связанная с развитием и пресполеннем этого комплекса Разрушение и гибель Эдипова комплекса в процессе психосексуального развития ребенка, карактеризуюшегося переходом от фаллической (символизирующей значение пениса) фазы детской сексуальности к ее латентному (скрытому) периоду — нормальный путь развития челопериоду — нормальный путь развития человека. Вытеснение же Эдипова комплекса и сохранение его в бессознательном чревато невротизацией ребенка, впоследствии сказывающейся на психических расстройствах вэрослого.

3. Фрейд считал, что, несмотря на универсальность Эдипова комплекса, развитие и изживание его v мальчика и девочки проходят по-разному. Угроза кастрации и страх мальчика перед возможностью наказания за инцестуозные (кровосмесительные) влечения приводит к отвращению его от Эдипова комплекса. Связанные с этим комплексом эротические влечения мальчика десексуализируются и сублимируются, т, е. переключаются на социально приемлемые цели. В случае идеального осуществления этого процесса Эдипов комплекс разрушается и упраздняется. Стало быть. Эдипов комплекс у мальчика погибает вследствие угрозы кастрашии.

Развитие и преодоление Эдипова комплекса у девочки имеет иной характер. Обнаружив, что в отличие от мальчика она не имеет немиса, девочка воспринимает кастрацию как уже свершившийся факт. По мнению 3. Фрейда, девочка испытывает зависть к этому органу, который у нее отсутствует, и желает получить его в подарок от отца. Это желание сохраняется на протяжении длительного времени, в результате чего девочка медленно расстается с Эдиповым комплексом. В форме желания обладать пенисом и родить ребенка Эдипов комплекс девочки долгое время сохраняет свою лейственность и способствует подготовке женщины к ее половой роди. Преодоление этого комплекса у девочки связано с угрозой утраты родительской тобен

В процессе гибели Эдипова комплекса внешний авторителей как бы перемещается вовнутрь детской психики. Он становится внутренним достоянием ребенка, приводя к образованию такой психической

инстанции, как Серх-Я. Так, по мнению ЗФрейда, Сверх-Я становится наследником Эдипова комплекса. Отныне Сверх-Я выступает в роли недремлющего ока или карающей совести, вызывая у человека чувство вилы. По выражению основателя психоапализа. Эдипов комплекс оказывается одним из самых важных источников сознания вилы, доставляющей сосбое беспохойство невротикам.

Согласно 3. Фрейду, в Эдиновом компаексе завершается инфантильная (детская) сексуальность. Кто оказывается не в состоянии нормальным образом пройти Эдипову фазу психосексуального развития, тот заболевает неврозом. Эдипов комплекс составляет ядро неврозом.

Вместе с тем на основе этого комплекса возникает, как полагал 3. Фрейд, человеческая культура, связанная с соответствующими нормами и запретами на инцест (кровосмешение). В Эдиповом комплексе совпадают начала религии, нравственности, морали, социальных институтов общества и искусства.

Что касается возможности реализации эротических и деструктивных елечений, связанных с Эдиповым комплексом, то она может находить свое воплощение в сновидениях. Не случайно в сновидениях нередко содержатся разнообразные сцены, скожеты и образы инцестуозного характера, сопряженные с убийством и смертные родителей, родственников, близких долей.

Признание или отрицание Эдипова комплекса своего рода лакмусовая бумажка, поволяющая проводить различие между сторонниками и противниками психоанализа. Другое дело, что фрейдовская трактовка Эдипова комплекса разделялась далеко не всеми психоаналитиками. Многие из них пересмотрели идеи 3. Фрейда о природе Эдипова комплекса: одни внесли уточнения в понимание содержания этого комплекса; другие переосмыслили временные рамки его развития и разрушения; треты подвергли сомнению исторические параллели 3. Фрейда, согласно которым лежащее в основе Эдипова комплекса опщеубийство было реальным событием, имевшим место в первобытной орде и свидетельствовавшим об универсальности этого комплекса в воеся культурах.

Так, В. Райх выдвинул положение, сотасно которому Эдипов комплекс сохраняет свое значение только в западной культуре с ее ценностями господства и подчинения. С изменением социальной организации людей эток комплекс должен исчентъ.

С точки зрения Э. Фрамма, основатель психодналыза неверно интерпретировал миф об Эдипе. З. Фрейд опирался только на трагедию Софокла «Царь Эдип», в то время как необходимо принимать во внимание всю трилогию Софокла, включая такие ее части, как «Эдип в Колоне» и «Антигона». В понизании Э. Фрамма миф об Эдипе можно расматривать не как символ инцестуоаной кровосмесительной) любеи между матерью и сыном, а как символ протеста сына, восставшего против власти отца в патриархальной семые.

В. М. Лейбин

ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНЫЙ АНАЛИЗ (от лат. existentia — существование и треч. analysis — разложение, расчленение) — направление современного психоанализа, ориентированное на исследование и коррекцию личности во всей полноте и уникальности ее существования.

Создан в 30-х годах XX в. учеником и другом Э. Блейлера, З. Фрейда и К. Г. Юнга швейцарским психиатром Л. Бимсванером, привнесшим антропологические принципы в психиатрию и придавшим ей феноменологическую наповаленность.

В значительной мере опираясь на методы экзистенциального анализа, разработанные немецким философом М. Хайдеггером (1889— 1976), и феноменологию немецкого философа Э. Гуссерля (1859—1938), л. Бинсвангер сосредогочил внимание на «бытии — в — мире» как принципиальном феномене человеческого существования, преобразовал теорию и практику психоннализа за счет расширения его антропологического аспекта, создал «психоаналитическую антропологию».

В общем экзисменциальный анализ орментирован на исследование подлинного бытия личности, которое обнаруживается при углублении се в себя в ситуации выбора «жизненного плана» и в экзистенциальной коммуникации. Большое значение в экзисменициальном анализе придается изучению межличностных отношений.

Трактуя человеческое существование сточки зрения его временных параметров — прошлого — настоящего — будущего, Л. Бинсаниер полагал, что симптомы невротическо-го расстройства возникают тогда, когда из-за преобладания какого-го одного из трех указанных временных параметров (модусов) происходит сужение внутреннего мира личности и ограничение горизонта ее экзистенщального видения. По Л. Бинсанееру, особую роль в возникновении невроза играют уменьшение или исчезновение открытости личности будущему.

Как психотералия экзиственциальный анализ ориентирован на лечение неврозов и психозов путем оказания квалифицированной помощи пациентам в осознании ими себя как вободных людей, способных к самоопределению собственного существования.

Согласно верски одного из лидеров эжистенциального анализа м. Босса (р. 1904), цель эжистенциального анализа — излечение людей посредством преодоления запретов, отказа от предвятьих понятий и субъективных интерпретаций, заслоняющих от пациента все многообразие жизни и выбор им такого способа существования, который не препятствовал бы проявлению его сущности. Эти идеи легли в основу разработанной М. Боссам своеобразной программы преобразования психологии и медицины на основе экзистен-

В. И. Овчаренко

Экзистенциальный анализ — одно из направлений современного психоанализа, теория и практика которого основаны на использовании илей, почерпнутых из классического психоанализа 3. Фрейда и экзистенциальной одилософии М. Хайдеггера. Основателями экзистенциального анализа считаются швейцарские психиатры и психоаналитики Л. Бинсванеер (1881—1966) и М. Босс (р. 1904).

Л. Бинсвангер выступил с илеями развития психоаналитической антропологии, в рамках которой он осуществил модернизацию психоаналитического учения З. Фрейда о человеке. Усмотрев заслугу основателя психоанализа в том, что фрейдовская теория человека как природного существа является важным методологическим принципом для антропологии. он в то же время критически отнесся к некоторым илеям классического психоанализа. Так, в противоположность основателю классического психоанализа Л. Бинсвангев полагал, что психология лолжна корениться в антропологии. С этих позиций он пересмотрел vчение 3. Фрейда o человеке, попытавшись дополнить его фундаментальной онтологией М. Хайдегтера. В результате психоаналитическая антропология Л. Бинсвангера стала экзистенциальным анализом. В теории во внимание принимался общий структурный порядок человеческого бытия, в клинической практи- ке — онтологическая структура наблюдаемых случаев болезни.

В 30-х годах Л. Бинсвангер одним из первых начал использовать экзистенциальный подход в исследовании теоретических и клинических проблем. Обратившись к работам М. Хайдеггера, он включил в арсенал своих построений такие категории, как «бытие в — мире». «озабоченность». «забота» и до. При этом он по-своему интерпретировал хайдеггеровское учение о человеческом бытии, считая, что осмысление подлинной природы человека с необходимостью связано с выявлением симсла и значения основных форм человеческого существования и их взаимодействия между собой.

В 50-х голах в разработку экзистенциального анализа активно включился М. Босс. Пол руковолством М. Хайлегтера он попытался поправить Л. Бинсвангера, давшего неортолоксальную интерпретацию хайлегтеровских идей. Обнаружившиеся расхождения между Л. Бинсвангером и М. Боссом заключались в следующем. Первый молифицировал хайлеггеровскую концепцию «бытия — в — мире». интерпретируя ее в духе экзистенциальнопсихоаналитических представлений П. Сартра: второй последовательно придерживался илей М. Хайлеггера, выступая против сартровского и бинсвангеровского понимания человека.

Несмотря на различня между Л. Бинсоанером и М. Боссом в трактовке хайдеттеровского учения о бытии человека в мире, оба исспедователя сходились в критическом переосмыслении некоторых постулатов классического психонализа. В частности, Л. Бинсванеер и М. Босс выступили против рассмотрения бессознательного в качестве основной характеристики человека. С их точки эрения, подобная трактовка бессознательного несовместима с укличенциальной идеей человеческого бытия.

Это не означало, что Л. Бинсвангер и М. Босс не придвавати значения бессознательному в процессе клинической терапии. Напротив, оба уделяли значительное внимание переводу бессознательного в сознашие и расматривали эту процедуру как необходимую предпосымку успешного лечения пациентов. Тем самым они разделяли сходные идеи 3. Фрейда, хотя и не приняли фрейдовского теоретического понимания бессознательного,

которое имело у него общий характер и утрачивало связь с уникальностью человека.

Используя, каждый по-своему, кайдеггеровские идеи, Л. Бисевангер и М. Босс обращались не только к бессозмательному, но и к
сознанию. Они исходили из того, что невротический способ бытии в мире может быть
предопределен сознательными образами и
фантазиями. Различного рода фобии (страхи)
и излозии могут быть поняты в терминах укзистенциального беспокойства. В связи с
этим задача экзистенциального анализа заключается в исправлении ошибок, допущенных
классическим психоанамизам.

Основное острие критики Л. Биисеапкера и М. Босса было направлено против биологизаторских тенденций в классическом психоапализе. Так, они отвертли фрейдовскую теорино либидо (сексуальной энергии) как натуралистическую, противопоставив ей концепцию любеи в широком смысле этого слова.
Л. Биисеапкер и М. Босс пересмотрели также 
фрейдовскую трактовку Эдипова комплекса и 
страха кастрации. Они полагали, что обнаруженные З. Фрейдом феномены являются конкретным проявлением экзистенциального 
беспокойства, возникающего в силу утраты 
человеком мира и самого себя.

В экзистенциальном анализе Л. Бинсвангера и М. Босса сохранились фрейдовские понятия о детской сексуальности, механизмах вытеснения, трансфере (перенесении). Стремление совместить хайдеггеровскую философию с психоаналитической теорией способствовало постижению бытия человека в мире, в том числе в его патологической форме. Однако экзистенциальная критика психоаналитического учения З. Фрейда о человеке далеко не всегда была последовательной. Не случайно некоторые исследователи, Дж. Айзенберг, отмечали, что разногласие между З. Фрейдом и представителями экзистенциального анализа лежало значительно глубже, чем философские расхождения по поводу необходимых теоретических оснований психологии и психиатрии.

Переосмысление психоаналитического учения З. Фрейда о человеке с точки зрения использования идей экзистенциализма — явление довольно частое в современной психологической, психиатрической и психоаналичической мысли. Типичным примером в этом отношении может служить логотерация венского психолога и психиатра В. Франкла (р. 1905). Цель и задача этого учения определяется как теоретическое исследование смыслозначимых характеристик человека и как оказание практической (герапевтической) помощи ему в поисках смыклаж закила жизни.

Логотерапия имеет дело с выявлением экзистепциального кризиса развития человека. В этом смысле она является аналитическим процессом, схожим как с экзистенциальным анализом, так и с психоанализом. Однако, ориентируясь на раскрытие смысла человеческого существования, это учение не ограничивается процедурами перевода бессознательных мотивов деятельности человека в его сознание.

По мнению В. Франкла, логотерапия расходится с психовнавиям в том, что она расматривает человека как такое существо, чъя основная миссия состоит в реализации смысла и в актуализации ценностей, а не в простом удовлетворении влечений и желаний. Так В. Франкл стремился модернизировать психоаналитическое учение З. Фрейда о человеке, привнося в него экзистенциальные представления о человеческой реальности.

В. М. Лейбин

ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНЫЙ ПСИХОАНАЛИЗ (от лат. existentia — существование и психоапсихоаналитически ориентированное учение современной экзистенциальной философии («философии существования»), представляющее собой совокупность модифициоованных млей З Фрейда, «фундаментальной онтологии» М. Хайдеггера и концепций Ж.-П. Сартра, направленную на рассмотрение человека как тотальности (всеобщности, целостности), обладающей определенным смыслом.

Основатель экзистенциального психоаналиаж.-П. Сартр стремился объединить психоаналитический и экзистенциальный подходы для решения ряда проблем, в том числе для преобразования жизни человека на уровне онтологических и психических структур с учетом «изначального проекта» и человеческого свободного выбора. Ряд идей экзистенциального исихоанализа изложен в работах Ж.-П. Сартра «Очерк теории эмоций» (1939) и «Бытие и ничто» (1943).

В эжзистенциальном психоанализе сознание рассматривается как суть бытия жизни человека, как его стремление к осмыслению человеческого существования не с точки эрения его прошлого, а с точки эрения будущего. Авторы и сторонники эжзистенциального психоанализа опровергли понимание человека как изначально и прежде всего сексуального существа, подвергли критике психоаналитические теории бессознательного и аффектов. К числу наиболее значимых заслуг 3. Фрейда они относят установление существования и расшифровку скрытой символики человеческого поведения.

В настоящее время экзистенциальный психоанализ является одним из важных каналов распространения классических и модифицированных современных идей психоанализа.

В. И. Овчаренко

Экзистенциальный психоанализ — одно из направлений в современной философской и психоаналитической мысли. В рамках этого направления наблюдается переплетение идей, выдвинутых в свое время основателем психоанализа З. Фрейдом и представителем экзистенциализма М. Хайдеттером. Родоначальником экзистенциального пелхоапализа был французский философ, драматург и писатель Ж.-П. Сартр (1905—1980). В работах «Очерк теории эмоций» (1939) и «Бытие и ничто» (1943) он критически пересемыслил фрейдовское учение о внутрипсихической деятельности личности и хайдеттеровские представления о бытии человека в мире. На основе соединения ряда идей пеихоапализа и экзистенциализма Ж.-П. Сартр предложил свое собственное учение, названное им экзистенциальным психоапализом.

В хайдеттеровской философии Ж.-П. Сартра привлекла попытка выявить онтологические структуры человеческого бытия, понять смысл человеческого существования путем расшифровки скрытых значений этого бытия. В пехаоналия 3. Фрейда его заинтересовала та ориентация, благодаря которой открывалась возможность проникновения в глубинные слои психики.

Ж.-П. Сартр разделял психоаналитические иси, согласно которым поведение человека требует расшифровки, раскрытия смысла поступков, выявления значения любого действия. Заслуга 3. Фрейда состояла, по его мнению, в том, что основатель психоапализа обратил внимание на скрытую символику. Он создал специальный метод, позволяющий раскрывать существо этой символики в контексте отношений врач — пациент.

Согласно Ж.-П. Сартру, 3. Фрейд был срав ли не сдинственным человеком, который не остановился на признании «торизонтального психического детерминизма», т. е. исторической обусловленности психических процессов. Основатель психоанализа ввел новое измерение человека — «вертикальный детерминизм», предполагающий проникновение в глубиные структуры личности. Данные структуры личности. Данные обоем учении, считая, что психоанализ — это метод, который позволяет выявлять эти структуры.

Одновременно Ж.-П. Сартр критически отнесся к фрейдовским попыткам психовналитического объяснения принципов функционирования человеческой психики посредством бессознательных акенеший и аффективных проявлений индивида. С одной стороны, он подверг критике «эмпирический» психовналыя 3. Фрейда с его сексуальной детерминацией психических процессов. С другой стороны, Ж.-П. Сартр с сомнением отнесся к психованитическому толкованию фефектов, основанному на выявлении причинных связей и зависимостей.

Ж.-П. Сартр исходил из характерной для экзистенциалистов установки против психоаналитического рассмотрения причинной обусловленности психических процессов. Его критический пафос был направлен против объясняющих схем причинного характера, использованных 3. Фрейдом наряду с пониманием и толкованием психических феноменов. С точки зрения Ж.-П. Сартра, эти два типа связей несовместимы между собой. Отсюда глубокое противоречие классического психоанализа: теоретик (ученый) устанавливает жесткие причинные связи между изучаемыми фактами, а практик (врач) достигает успеха благодаря пониманию символической деятельности человека и выявлению смысла симптомов психических расстройств.

Ж.-П. Сартра не удовлетворяла ориентация. 

- дисмотреннем настоящего сквоз призму прошлого. В противоположность 3. Орейду он обратился к осмыслению человека не столько через его прошлое, сколько с учетом будущего. Важную роль в его учении о человеке играло понятие проекта, включающего в себя установку на будущее, открытость по отношению к возможности развертывания человеческой деятельности в перспективном плане.

В работе «Бытие и ничто» Ж.-П. Сартр особо подчеркивал различие между «эмпири-

ческим», т. е. классическим, психоанализом и яжистенциальным психоанализом. Это различие заклочается в неприятии последним представлений о бессознательном как исходном пункте осмысления человеческой деятельности. По словам Ж-П. Сартра, яжистенциальный психоанализ отвергает гипотезу о бессознательном и рассматривает психический акт как копочизастный сознанию.

Ж.-П. Сартр стремился совместить экзистенциальный и псимоаналитический подходы к изучению человеческого бытия, с тем чтобы создать новый метод, способствующий постижению смысла человеческого существования и раскрытию подлинных отношений между бытием и сознанием. С помощью такого метода он пытался прояснить экзистенциальную (основанную на существовании) природу человека, рассматривая его в контексте свободы, тесно связанной с проектом и выбором, ведушим к открытию человеческой реальности. Этот метод он называл экзиственциальным психонализмо.

Основной принцип экзистенциального психоанализа состоит в раскоторении человека как некой тотальности, имеющей определенный смысл. Его задачей является реконструирование жизни индивида с учетом «извачального проекта» и свободного выбора, реально значимых не столько на психологическом уровне, сколько прежде всего и главным образом на уровне онтологических структур.

Экзистенциальный психоапализ напелен на выявление свободного выбора, посредством которого каждый человек делает из себя личность. Он включает в себя не только осмысление словидений, мифов и неврозов, что имело место в классическом психоапализе, но и исследование возможных мыслей человека, находящегося в бодрегвенном состоянии. Экзистенциальный психоапализ обращается к изучению сознательной деятельности человека и соответствующих способов его бытия в мире. По словам Ж.-П. Сартра, этот психоанализ еще не нашел своего 3. Фрейда.

Ж.-П. Сартр не был одинок в своей теоретической полемике с некоторыми идеями классического психоанализа. С экзистенциальных позиций, хотя и отличных от сартровкой, психоаналитическое учение о человеке подвергнось переосмыслению со стороны таких исследователей и практикующих псиниатров, как Л. Бинеализер и М. Бос. И тот и другой были основателями экзистенциального анализа в психнатрии. Оба были увлечены идеями М. Кайретгера и предприняли опытку перевести его философию на психнатрическую основу с учетом психоаналитической антропологии.

В. М. Лейбин

# ЭКСПЛУАТАТОРСКАЯ ОРИЕНТАЦИЯ — в концепции Э. Фромма: специфическая психологическая и ценностная ориентация, когда плоди не ожидают помощи от других как дара, а отбирают ее силой и обманом.

Э. Фрамм подчеркивал, что эксплуататорская ориентация, подобно рецептивной, основана на допушении (постулате), что источник всех благ находится вовне, и все, что человеку хотелось бы получить, он должен искать именно там, вовне, а не добиваться собственными силами. Эксплуататорская ориентация обнаруживается во всех сферах деятельности.

В области изобеи и чувств люди такой ориентации имеют тенденцию захватывать и уворовывать. Они испытывают емечение только к тем, кого можно отнять у другого. Привлекательность для них обусловлена привязанностью человека к кому-то другому. Они, как правило, не влюбляются в тех, кто не принадлежит никому.

То же проявляется и в отношении интеллектуальной деятельности. Такие люди стремятся не продуцировать идеи, а красть их. Это может быть сделано грубо — в виде плагиата либо более тонко — путем словееного варыгрования в разных формах чужой идеи, а затем преподнесения ее как своей собственной. Поразительно, как часто многие достаточно ингельскуданыне люди поступают таким образом, тогда как, положись они на собственные возможности, могли бы иметь и совог оригинальные идеи.

Недостаток собственных оригинальных идей или независимых результатов у одаренных в других отношениях людей объясняется скорее типом ориентации их характера, чем врожденным недостатком оригинальности. То же следует сказать и об их отношении к материальным вещам: вещи, которые можно отнять у других, всегда кажутся им привлекательнее и лучше, чем свои собственные. Они эксплуатируют всех и вся, от кого или от чего только они могут извлечь что-нибудь для себя. Их девиз: «Краденое всегда слаше». Поскольку они стремятся использовать людей, постольку они «любят» только тех, кто явно или неявно может быть объектом эксплуатации, и получают максимум, выжимая из этих людей все по последней капли. Ярким примером такого типа ориентации могут быть клептоманы, которым нравятся лишь краденые веши, хотя у них и есть деньги, чтобы купить их.

Символом эксигуатателорской ориентации может быть элобная линия рта. Они часто делают ядовитые замечания в адрес других. Их отношение к другим окрашено смесью враждебности и стремления манипулировать мим. Любой человек является для них обектом эксплуатации и воспринимается только с точки эрения его полезности. Вместо доверительности и оптимизма, свойственных людям с рецептивной ориентацией, эти люди подозрительны, циничны и источают зависть и ревность. Коль скоро их удовлетворяют только те вещи, которые они отнимают у других, то они, как правило, недооценивают то, что есть у них, и переоценивают то, что есть у нах у на переоценивают то, что есть у нах у на переоценивают то, что есть у нах у на переоценивают то у на переоценивают на переоцениваю

обладают другие. Их принцип точно выражен поговоркой: «У соседа всегда лучше (больше и т. л.)».

П. С. Гуревич

ЭРИКСОН (ERIKSON) Эрик Гомбургер (1902—1994) — американский психолог, историк, психобиограф. Один из крупнейших психоаналитиков XX столетия. Создатель «психоистории», теории и метода прикладию по мелосихоанализа, ориентированного на изучение и толкование структуры и механизмов исторических процессов, биографий харизматических личностей, религиозных и политических деятелей (М. Лютер, Т. Джефферсон, М. Ганди, З. Фрейо, М. Горький, Мао Дзэдун и др.).

Родился в Германии во Франкфурте-на-Майне. Его родители — датчане. Детство и иность провел в еврейской семе своего отчима, врача Гомбургера. После окончания гимназии учился в художественной школе, увлекался живописью. В 1927 поступил в Венский психоаналитический институт. Специализировался в области детского психоанализа. Его наставником и научным руководителем была А. Фрейд

В 1933 эмигрировал в США, где стал одним из ведущих американских психовальстатиков. Рабогал в Гарвардском, Йельском и Калифорнийском университетах. Автор ряда исследований, получивших широкую мировую известность («Детство и общество», «Молодой Лютер», «Личность: юность и кризис»). В 1969 был удостоен Пулицеровской премии за книгу «Истина Ганди».

Благодаря работам Э. Эриксона, возведенного в ранг «интеллектуального героя Американской культуры нашего времени», психоанализ становится особым методом изучения культуры, жизни и нравов американских индейцев, исторических биографий, многообразных социальных явлений.

Свою известность и признание как учено-

го-психоаналитика Э. Эриксон получил, разработав подоженное в основу «психоистории» оригинальное психоаналитическое учение о механизмах идентичности Я (стремление человека на разных этапах жизненного пути к выработке своего личностного ядра). Особое внимание в этом учении обращается на проблему отчуждения, «кризиса идентичности», уграты личностью своей самотождественности своего Эго.

Анализ процесса онтогенетического, психосексуального развития личности, по Э. Эриксону, не может ограничиваться лишь исследованием ранних этапов (как это было в учении З. Фрейда), а должен охватить весь жизненный цикл человека, состоящий из восьми основных стадий, начиная с младенческого возраста и кончая старостью. Каждая стадия развития (орально-сенсорная, мышечно-анальная, локомоторно-генитальная, латентная, подростковый возраст и ранняя юность, ранняя зрелость, взрослость, старость) обусловлена возможностью обретения альтернативных черт характера. Например, на первой из них, соответствующей оральной фазе классического психоанализа, возникают доверие и недоверие младенца, а на второй (2-й и 3-й годы жизни) у ребенка развиваются или самостоятельность, или, наоборот, стыдливость и нерешительность. При переходе в пятую стадию (12-18 лет) перед подростком встает сложная проблема выбора между его стремлением к идентичности и путаницей его социальных ролей. Если молодой человек успешно справляется с этой проблемой, то у него рождается ощущение уверенности в себе, а если нет, то возникает болезненно протекающее чувство неполноценности. Каждому из этих возрастов присущи особые эмоциональные кризисы, которые стимулируют следующий этап социализации, или новую идентичность.

Особое значение Э. Эриксон придавал игре как способу «примерки ролей» в период разрешения «кризиса идентичности», когда молодой человек становится членом сообщества взрослых. Это время «опасных альтернатив», невротических конфликтов, «молодежной революции», бунта против отцов, склонности к регрессиям, к инфантильному образу жизни.

Свою социокультурную психоаналитическую теорию «кризиса идентичности» Э. Эщосом приложил к изучению биографий выдакощихся исторических личностей. Он разработал особую научную дисциплину, «психоисторию», в рамках которой осуществляется психоаналитический подход к истории, к изучению жизненного пути того или иного крупного исторического деятеля. Какую бы выдающуюся личность ни выбрал Э. Эриссои (М. Горький, Б. Шоу, З. Фрейд, М. Лютер, М. Ганди), каждая из них вырастает до размеров внушительной исторической фигуры, несет на себе отпечаток определенной эпохи.

Эриксоновские зарисовки харизматических личностей выгодно отличаются от традиционного жанра психоаналитической патографии тем, что совмещают в себе глубокое изучение индивидуальной личности с общоным историческим анализом. Особенно Э. Эриксону удалась психобиография о юности основателя немецкого протестантизма М. Лютера.

М. Люгер предстает у него как весьма неоднозначная, крайне противоречивая фигура,
отягошенная «кризисом идентичности», терзаемая сомнениями, чувством еины, невротическими конфликтами с отцом. В отличие от
3. Фрейда, который выдвинул гипотезу о сексуальных источниках творчества Леонардо да
Винчи, относящикся к самым ранним годам
его жизни, Э. Эриксон в биографии молодого
М. Лютера основной акцент перенес с раннего детства на подростковый, юношеский возраст, с бессознательного Оно на сознательное
Я. Жизнь великого религиозного реформатодо на рассмативая в свете данных эконско-

логии и постфрейдистской теории психосоциального развития, признающих решающее влияние исторических условий на процесс фоммирования человека как личности.

Э. Эриксон считал, что у психоанализа и истории один и тот же единый предмет иссепсавания: история изучает прошлые человеческие действия, мысли, мотивы и поступки икодей, а это как раз то, что психоаналитики стремятся обнаружить у своих пациентов. С позиций такого оближения истории и психоанализа несомненный интерес представляет работа Э. Эриксона о юности М. Горького своеобразного психоаналитического исследования особенностей загадочной русской души, механизмов идентичности русского характера.

М. С. Кельнер

ЭРОГЕННАЯ ЗОНА — место слизистого или кожного покрова, где возможно сексуальное возбуждение. В более узком смысле под эро-генной зоной понимаются отдельные места, в которых возбуждение связано с выполнением определенных функций. Различают оральную, анальную, урегральную и генитальную зовением зоны.

Первые контуры теории эрогенных зон поввились у 3. Фрейда еще в 1896, а в окончательном виде она изложена в «Трех очерках по теории сексуальности» (1905). Позже 3. Фрейд распространил свойство эрогенности на все тело («Введение в нарииссизм», 1914). Действительно, любое место тепа может стать сексуально возбудимым. Однако эрогениме зоны в тех границах, как они были определены первоначально, — это области тела, которым самим процессом развития человека предопределено становиться эрогенными.

Из фрейдовской теории эрогенных зон следовало, что сексуальность возникает отнюль не в пубертате, как полагали до него, а буквально с первых дней жизни. Более того, развитие сексуальности человека является ком-

понентом общего процесса его индивидуального психологического развития. Формы сексуальности, предшествующие зрелой сексуальности, 3. Фрейд называл инфантильной 
сексуальностью. Каждая эрогения зона принадлежит психосексуальной сгруктуре, обусловливающей определенную «либидинальную организацию» (преобладающие формы 
получения инстинктивного удовлетворения), 
а также ведущее содержание психической 
жизии, паттерны поведения, защитные механизмы.

Иначе говоря, с эротическими ощущениями в различных слизистых участках тела связана последовательность психических организаций и реорганизаций. С переходом человека на новую стадию психосексуального развития его сексуальная активность предыдущей стадии не прекращается: она интегрируется в новую структуру, насыщаясь связанными е ней значениями.

В 1937 Э. Эриксон предложил концепции соответствующих эрогенной зоне «органного модуса» и «социальной модальности» (поведенческого паттерна). Органный модус может распространяться с исходной области тела на другие органы и участки, формируя специфическое «физиологическое поведение». Так, характерное для анального модуса удержание может распространиться на дыхательную систему и выразиться в недостаточном выдохе.

Последовательность активизации эрогенных зон и формирования соответствующих психосексуальных организаций выглядит следующим образом.

В течение примерно первых полутора лет жизни ребенка наиболее чувствительной зоной тела и основным источником его инстинктивного удовлетворения является полость рта — оральная зона. Несомненно, сосание есть нечто большее, чем просто принятие пищи. Младенцы различаются в количестве необходимого им чувственного удовольствия: одним нужно сосать соску или большой палец значительно дольше, чем другим. Чувственняя сторона сосания порождает интенсивную любовную приязанность к матери. В идеале кормление грудью — это чувственный, эротический обмен между матерью и млалением.

Взрослая сексуальность сохраняет как часть любовной игры связанные с этой зоной поведенческие паттерны: поцелуи, щипки, любовные укусы, сосание.

Оральная зона характеризуется двумя основными органными модусами инкорпорации, или «взятия в себя»: сосанием и кусанием. Соответствующие социальные модальности: пассивное восприятие: захват и удержание. Как писал Э. Эриксон, если кормление грудью продолжается в то время, когда у ребенка уже появились зубы, то для того чтобы не испытывать шок при резком отстранении материнской груди, ему приходится учиться сосать без кусания. Этот навык служит прообразом будущего баланса между базовым доверием и базовым недоверием, суть которого состоит в способности переживать зависимость от другого человека как нечто удовлетворяющее.

На оральной стадии мать, возможно, по каким-либо причинам не может адекватно удовлетворять нужды младенца, и тогда у него может сформироваться эмоциональный дефицит, впоследствии выливающийся в фундаментальное недоверие к миру. В случае, если оно не компенсируется дальнейшим развитием, то может вызвать отклонения чрезмерно стойкую зависимость от внешних источников удовлетворения или, напротив, преждевременную независимость и отказ от взаимодействия с другими. Первое иногда выливается в патологические зависимости или оральные извращения, второе - в отказ от приема пищи (анорексию) или депрессивные расстройства, а в более мягких случаях в низкую самооценку, гнев на мир, отвержение и изоляцию.

После полутора лет интерес к пише у ребенка значительно ослабевает. Между полутора и тремя годами его мускулатура в целом и сфинктеры в особенности занимают центральное место в инстинктивной жизни ребенка. Анальная зона становится областью максимальной эротической чувствительности (и тем в большей мере, чем тверже с возрастом становятся испражнения). Опорожнение кишечника сопровождается сексуальным возбужлением, а также ассоциируется с сексуальными или агрессивными фантазиями. Освобождение кишечника не только чувственно приятно. Для двухлетнего ребенка оно представляет собой также подарок матери, в то время как сохранение и улержание в прямой кишке ее содержимого служит выражением агрессивных чувств к ней.

Для анальной фазы характерны фантазии анального проникновения, в которых ребенок может представлять себя и субъектом, и объектом, а также фантазии рождения через анус.

Конфликмы этого периода метафорически концентрируются в основном вокруг приучения к горшку. В ребенке идет борьба между, с одной стороны, стремлением порадовать маку и одарить ее своим и спражнениями и, с другой — нежеланием передоверять комулибо только что обретенный контроль над соми телом. Кроме того, его шокирует мамино отвращение к его драгоценным фекалиям, которые ему так приятно видеть, трогать и нюхать.

Таким образом, с анальной зоной неизвежно связана борьба между волей ребенка и волей родителей. Для благоприятного разрешения этой борьбы важно, чтобы ребенок был интеллектуально и эмоционально тотов к тузлетной дисциплине»; и кроме того, чтобы родители превозносили его успехи в этой области как его личное достижение, не стыля за неудачи и помогая найти подходящие каналы для выражения анальных интересов. Тогда подчинение родительским требованиям с большей вероятностью становится источником гордости, уверенности, автономии, а интерес к фекалиям переходит в поглощенность играми с водой и песком, рисованием красками. Ребенок научается получать удовиетворение от своей бережливости по отношению к живым и неживым бежетмаи, спедовательно, от сдерживания своих разрушительных тенденций и трансформирования их в контроль.

Чрезмерная стимуляция или блокирование анальной чувственности, связанные, например, с несвоевременностью дисциплинирующих мероприятий или усиленным подавлением собственной воли ребенка, могут привести к фиксации на анальных удовольствиях и фантазиях, что впоследствии иногда выливается в анальные извращения или в этоцентрическую поглощенность функционированием кишечника.

Анальные органные модусы — удержание и выделение; соответствующие социальные модальности — сдерживание и отпускание. Анальная фиксация может вести к таким отклонениям поведения, как, с одной стороны, импульсивность и антисоциальность, с другой — навязчивость.

Оральная активность на амальной фазе приобретает новый смысл. Так, между ребенком и родителями может возникать борьба за контроль над приемом пиши, т. е. сколько ссть, что мненно есть и т. д. Кроме того, появляется тема опрятности за едой. (В принципе как раз к началу амальной фазы должно прекращаться грудное кормление.)

После трех лет в норме анальный эротизм ослабевает. На четвертом году в течение некоторого времени может доминировать уретральная эрогениая зона — область моченспускательного канала. Несколько авторов, начиная с 3. Фрейда, связывали уретральный эротизм с агрессивными тенденциями, считая при этом, что моча символизирует почти всемогушую разрушительную силу. Однако уретральная стадия развития, как таковая, не выделена. С одной стороны, ассоциированные с уретральной зоной психологические темы близки к аналыным; но, с другой стороны, имеется очень тесная связь между уретральным и анальным эротизмом.

Затем интерес ребенка перемещается в зону гениталий, которая, в свою очередь, становится наиболее сексуально чувствительной областью тела. Это знаменует начало фаллическо-Эдиповой фазы. Собственные и чужие половые органы вызывают огромное любопытство, как и темы сексуального взаимодействия, беременности, рождения и смерти. Ребенок обнаруживает, что у некоторых людей есть пенис, а v некоторых - нет. С появлением сексуальных желаний, направленных на родителя противоположного пола, возникает и стремление устранить родителя своего пола; отсюда - чувство вины, тревога, страх наказания (кастрации). Конфликт этих «треугольных» отношений разрешается путем идентификации ребенка с родителем своего пола, ведущей к зарождению Супер-Эго (совести) и идентификации со своим полом. В результате в нормальной ситуации становится возможно совмещение преимущественно позитивного отношения к обоим родителям и развитие отношений со сверстниками и другими взрослыми.

Соответствующие генитальной зоне органные модусы — наступательность и рецептивность; соответствующие социальные модальности — тенденции вторжения и пассивного принятия. Обе тенденции, хотя в неколько разных формах и в различных пропорциях, присутствуют и у мальчиков, и у девочек. Первая выражается во вторжении: физическом — в окружающее пространство; интеллектуальном — в пространство неизвестного; психологическом (посредством речи, например) — в психическое пространство других людей. Вторая тенденция напоминает оральную инкорпорацию. Если удовлетворение оральной сексуальности ведет к формированию ловерия, а анальной — контроля, то генитальная сексуальность до пубертата не может быть полностью удовлетворена, поэтому ее переработка посредством свойственных этой фазе защитных механизмов дает мощный толчок развитию 26 и социальных навыков. Таким образом, дальнейшее развитие до начала пубертатного периода уже не фокусируется на эрогенных зонах.

В результате разрешения ведущего коификта фаллическо-Эдиповой фазы, связанного с родительским «треугольником», у ребенка должна сформироваться способность к инициативе, к выбору и преследованию цели. В противном случае -Эдипово чувство вимы блокирует активность, что вызывает трудности в учебе и социальной адаптации. На этой фазе существование хронических напряжений в семье особенно травматично для ребенка.

С наступлением сексуальной зрелости в пубертате эволюция чувственности должна приводить к целостной генитальной организации. Это — вершина психосексуального дазвития. Как писал З. Фрейд в «Трех очерках по теории сексуальности», «...возникает новая сексуальная цель, в достижении которой принимают участие все частичные влечения, в то время как генитальная область занимает ведущее положение среди всех эрогенных эон...».

Т. С. Драбкина

ЭРОС, Эрот (греч. Егоѕ — любовь) — 1) бог любви, 2) олицетворение любви и сексуальности, 3) персонифицированное обозначение сексуального инстинкта (сексуального влечения), инстинкта жизни и самосохранения.

Как образ и обозначение *пюбеи Эрос* получил самое разнообразное отражение в мифологии, искусстве, философии и психологии (в основном в *психоанализе*). 1. Согласно распространенной древнегреческой мифологической версии, Эрос — один из древнейших богов, некая сама из себя возникшая первозданная созидательная сила. Наряду с Хаосом, Геей и Тартаром эта сила сигиалась одной из четырых первоначал, из которых возник, сформировался космос. (В более поздних мифах Эрос был сыном Зевса и Афродиты и т. д.)

Эрос (которому в древнеримской мифологии соответствовали бог любви Амур и бог вожделения Купидон) обычно изображался в виде шаловливого юноши или мальчика с золотьми крыльшками, с луком, стрелами и колучаном (иногда с факелом).

В одном из распространенных мифологических сюжетов утверждалось, что Эрос был тайным любовником, а впоследствии мужем Психеи (луши).

В многочисленных и разнообразных мифах повествовалось о могуществе Эроса, которому не могут противостоять ни люди, ни боги. Как богу любви, дружбы и весны ему иногда приписывали господство над всей природой. В Древней Грещии существовал культ Эроса, и раз в пять лет в его честь организовывались праздники (эротидии), а спартанцы перед сражением приносили ему жертвы.

В древнем мире Эрос считался также богом-утешителем, помогающим пережить горе, потому многочисленые статуи его ставились как надгробия.

 Эрос постоянно изображался во всех видах и жанрах искусства древнего мира (Гесиод, Аристофан, Пракситель, Лисипп, Апулей и др.) и всех последующих эпох.

Образ Эроса как олицетворения всевпастной мировой силы любви и сексуальности был предметом размышлений философов античности (Аристофана, Павсания, Парменида, Платона, Эмпедокла, Эриксимаха и др.).

Парменид считал, что Эрос — это древ-

нейший бог и первоисточник величайших благ. Павсаний и Эриксимах полагали, что Эрос разлит по всей природе, но он двойствен либо существуют два Эроса: один — у здорового начала, другой - у больного. Аристофан отмечал собирательную, соединяющую природу Эроса, обеспечивающего стремление человека к изначальной целостности. Эмпелокл подчеркивал значение бессмертной борьбы всесоелиняющей любви и всеразъелиняющей вражды, которые госполствуют над вещами. Представление об Эросе как персонификации жизненной силы и сексуальности, оказавшее влияние на всю последующую культурную традицию, создал Платон. В его философии тиран Эроса «возглавляет» все человеческие желания и «ведет» их за собой как телохранителей. При этом, согласно Платону, воплошением Эроса следует представлять не бога, а скорее некоего демона, который, никогда не облекаясь в земное тело, служит как бы перевозчиком от богов к людям и обратно.

 В психологии XX в. представления о существовании неких сил жизни и сексуальности формировались под влиянием соответствующих философских идей, главным образом Платона и Эмпелокла.

Наиболее систематически идею об Эросе как персонифицированном обозначении сексуального инстинкта (влечения), инстинкта жизни и самосохранения разработали 3. Фрейд и последователи его психоаналитического учения.

Начиная с 1920 (с работы «По ту сторону принципа удовольствия»), 3. Фрейд часто использовал понятие Эрос. В конце концов он представил Эрос как один из двух основных активных илемической жизни человека и обозначил его «любовь в самом широком смысле слова». По 3. Фрейду, энертетическим потенциалом Эроса является любидо — энергия всех сексуальнох елечений (и в илу этого сексуализированная энергия псижим вообще). Тенденцию сексуального инжим вообще). Тенденцию сексуального ин-

стинкта (Эроса) определяет принцип удовольствия — главный принцип психической жизни. 3. Фрейд ечитал, что Эросу противостоит Танатос (инстинкт смерти, влечение к смерти, инстинкт и влечение к аерессии и деструкции) и что борьба этих сил является яктивным, фундаментальным и определяющим основанием жизни и психической деятельности человека.

Для психоанализа характерно понимание Эроса и Танатоса (и их борьбы) как сил, изначально сосуществующих вместе в психической жизни, представленных в ней в различных пропорциях. Согласно психоанализу, борьба Эроса и Танатоса идет с переменным успехом, но исход ее предопределен природой вещей; он может быть только один: в конце концов побеждает Танатос.

Понятие «Эрос» ныне активно и весьма часто употребляется не только в психоанализе и психологии, но и за их пределами.

В. И. Овчаренко

Эрос (Эрот) — бог половой любви в древнегреческой мифологии, сын богини любви Асрродиты и ее постоянный спутник; половая страсть, глубинное чувство, которое хаос и праматерию, оказываясь в то же время источником их реавития.

В мировой философской литературе, посвящениой Эросу, нередко соседствуют два имени — Платон и З. Орейд. Да, по глубине и мощи идей, направленных на постижение этого феномена, австрийского ученого можно поставить радом с античным мудрецом. Два глубочайших переворота в постижении Эроса. Платон и З. Орейд создали две радикально противоположные концепции. Один стремится к философскому толкованию Эроса, другой — к научному. Опыт этой контрверы поучителен.

3. Фрейд нередко ссылался на «божественного Платона», пытаясь отыскать у античного мудреца основу для собственных проэрений. «В своем происхождении, действии и отношении к половой любви, — свидетельствовал З. Фрейд, — «Эрос» Платона совершенно соответствует понятию любовной силы психоаналитического либидо».

Тот и другой трактовали Зрос как изначальную мощную страсть. Но как объяснить любовь — поразительное обнаружение человеческой природы? Отчего люди тянутся друг к другу? Как возникают идеальные переживния? Животные не знакот секса. Им ведома лишь репродукция. Многообразные переживания любовной страсти — удел только человека...

Парадоксальные проявления Эроса - таинства. Их нельзя осознать, понять, исходя из чисто натуралистических предпосылок. Например, невозможно утверждать, что в ходе эволюции родилось неудержимое глубинное влечение особей друг к другу. Природа, разумеется, могла позаботиться о том, чтобы тела ее созланий оказались анатомически разными. Но неужели разделенность плоти может объяснить огромную силу страсти? Трепетное, многообразное и неодолимое влечение трудно выводится из простой констатации: мужчина устроен иначе, чем женщина. Остается загадкой, как появился половой инстинкт. З. Фрейд признавал, что наука еще мало знает о происхождении полов. Луч гипотезы, сообщил он, не проникает в этот мрак неведения.

В «Пире» Платон описывал Эрос как воплощение любеи, мудрости и мужской воспроизволящей силы, как связующее звено мира земного и небесного. В телесном и духовном емысле: Эрос оказывался демоном, который одухотворяет людей в их влечении к истине, добру и красоте. Эрос — это залог мотучего стремления мужчины к самозавершению и бессмертию. Последнее реализует себя в потомках и в продуктах человеческой деятельности.

Платон обратился к мифу. Однако он не

просто воспроизвел его, а придал ему философское измерение и звучание. Позитивистски ориентированному сознанию его концепция может показаться наивной, надуманной. Однако эта версия глубже, метафизичнее, нежели у 3. Фрейда. Она заставляет облумывать возможные следствия из однажды сделанного сопущения. Само прозрение восхитительно: когда-то мужчина и женщина составляли некое неразрывное целое, нечто единое. Глубинными и парадоксальными кажутся обнаружения 3роса из этого первоначала.

Платон вложил в уста Аристофана в диалоге «Пир» слова, которые разъясняют, почему наше тело имело раньше совсем иной вид. нежели теперь: «Сначала было три пола, не только как теперь - мужской и женский. но еще и третий, оба в себе соединяющий... мужеженский...» Однако все у этих людей было двойным: у них было четыре руки и четыре ноги, два лица, двойные половые органы и т. д. Боги уговорили Зевса разделить каждого человека на две части, как режут айву для приготовления варенья... Теперь, как только все естественно было разрезано надвое, тоска свела обе половинки: они обвивали друг друга, сплетаясь друг с другом, в жажле снова срастись воелино...

Эрос есть величайшая неостановимая страсть, смутное томление по единению, таинственная устремленность людей, обреченных на смерты, к некой вечной жизни. Влечение и утрата, гибель и обретение... Эту догадку Платон высказал в «Пире» устами пророчицы Днотимы: тайна всякой любеи — тоска по вечности, стремление человек устоять перед разрушительным потоком времени. Гонимый страхом смерты, человек возрождает себя в другом существе. Любовь — это вызов вечности перед фактом человеческой бренности.

Согласно Платону, рождение пола — это разрыв в первоначальной, единой и могучей природе. Переживание вечности, которое достигается в Эросе, обеспечивает постижение божества, бессмертного и неустранимого. Бытие разделено на два мощных потока: бытие во времени и бытие вне всякого времени. Любовь — это томительное чувство воссосвинения в целостную индивизиуальность.

Эрос, по-видимому, и в самом деле древнейшй из богов, а любово — универсальнее чувство. Нет на земле такой культуры, где бы она отсутствовала. Эрос свойствен человеческой природе. Но как причудливо и неповторимо проявляется он в отдельной судьбе! Кто-то через всю жизнь проносит печать воздержания, преобразуя энергию секса в романтические чувства. Кто-то, напротив, в полной мере предается страстям, погружаясь в оргиватическую стихию. Любово олухотворяет не только родительские или братские переживания. Она питает также молитвенное поклонение Богу.

Олнако, несомненно, зачатки самых различных проявлений Зроса есть в каждом человеке. Будучи целомудренным, он знает подземные толчки страсти. Трепеща от дыявольских внущений, обретает себя в живой любви. Ведая об утонченных изысках страсти, вместе с тем догалывается о ее неисчерпанности.

Платон и 3. Фрейд почувствовали, что люове сопряжена с одухотворенностью. Однако
в оценке данного феномена они радикально
разошлись. Платон был убежден в том, что
сексуальность — лишь начало восхождения к
высшим формам духа. 3. Фрейд же, напротив,
полагал, что всякого рода спиритуальные
изыски есть не что иное, как добровольное
или принудительное отклонение от здоровой
сексуальности.

Метафизика любеи у античных мудрецов всегда была связана с нравственностью, с темами добра и справедливости. Платон и Аристотель усматривали в эротическом чувстве величайшее благо, залог человеческого счастыя, импульс самого разностороннего че-

ловеческого вдохновения. Христианские мыслители толковали *любовь* к Богу как державный принцип добродетели и видели в ней путь к спасению.

Культура несомненно оказывает водлействие на Зрос. Сказывается действие таких факторов, как восприятие и оценка любеи, отношение к смерти, образы прекрасного, уроень развития психобилогических знаний, отношение к гомосексуальности. Платону, в отличие от 3. Фрейда, явно недоставало эмпрических сведений из области медицины, биологии и психологии. Да, собственно, и энания о культуре замыкались горизонтом треческого мира. Однако метафизическое постижение далеко не всегда нуждается в конкретных начных констатациях.

3. Фрейд располагал общирными познаниями в медицине, был знаком с теорией эволюции, с марксистской экономической теорией и концепцией происхождения человска. Он изучал исторические и антрополотические работы, связанные с архаическими и другими культурами. И все же общекультурный эмпирический базие его концепции был тоже не достаточно широк, что сказалось на его взглядах и привело к последующей критике его концепции происхождения культуры и человеческой сексуальности.

Первоначально слово «либидо» у 3. Фрейда выражало лишь сексуальное влечение. Иначе говоря, подразумевалось вечное присутствие глубинной сексуальной энергии, понимаемой в биологическом смысле. Это походило на аналогичное толкование энергии, которое со времен Р. Майера закрепилось в физике. Однако техническты, в которых возниклю понятие «либидо» у 3. Фрейда, рождают философские смыслы. С этой точки эрения имеет значение тот факт, что поздний 3. Фрейд чаше употреблял понятие Эроса в сопоставлении с Танатосом.

Для обозначения любви в древнегреческом языке существовало три слова — филиа (любовь между членами семы и друзьями), эрос ("мобовь, включающая сексуальный компонент) и асапе (кристианская любовь). Появление еще одного слова в теоретическом и обыденном лексиконе нашего столетия — влиби до» — отразило некоторые общекультурные процессы, разделявшие историческое пространство от Платона до 3. Фрейда.

В западной культуре между IV в. ло н. э. и мачалом XX столетия произошли немалые изменения. Так, можно сослаться на рождение иудеохристианской традиции с ее основной темой любви между Богом и человеком; на все многобразие форм сплетения эротической и христианской любви от Августина Блаженного до Фомы Аквинского, на традиции рыцарской, куртузаной и романтической любви в искусстве и литературе; на солидный багаж конкретных биологических и медицинсих понаний человечества. В этом контексте можно говорить о том, что концепция либидо 3. Фрейда радикально противоположна тесони Элоса Платона.

Платон логадіввлся о глубинах сознания, но он не знал, разуместся, георий бессозиательного и детской сексуальности. Его инструментарий — рациональная психология, метафизические теории форм, представления о бессмертии души и отличии человека, имеющего дар разума, от животного. Антинный философ продвитался к выводам не через эмпирический факт, гипотезу или артументацию к общей констатации, а от философской озаренности к частным суждениям. Платоновское истолкование понятий блага, красоты и человеческого разума теологично, божественно.

Мог ли Платон выразить глубинное таинство любеи и ее вожделенную иррациональность? Можно сказать, что в диалог «Федрьантичный философ впрямую говорит о безумии эротики. Для того чтобы осознать безрассудство сексуальности, необязательно заглядывать в недра психики. Можно направить взор в глубины мифа. Да, Эрос — это неистовство, безрассудство. Но в нем не только это...

Платон полчеркивал не столько сумасшествие Эроса, сколько его одухотворенность. Он раскрыл творческий потенциал любви в искусстве и науке, представил лучшие формы любви как устремление к бессмертию и благу. Эпос вовсе не был для Платона импульсом. истоком всякой любви. Философ прежде всего реконструировал модель телесной красоты и привлекательности, постулировал потребность физического соединения и воспроизводства. На эту модель проецировалась позже иная, продиктованная его этикой и метафизикой: сексуальное вожделение вызывается и направляется идеалом красоты: оно одухотворено тягой к бессмертию и благу. Так рождается своеобразная антропологическая концепция: потребность в сексе не вызвана физической конструкцией человека, а коренится в бренности и несовершенстве его человеческой природы.

В иерархии типов любеи эротическая любоеь представала у Платона как низшая ступень, роднящая его еще с животным миром. Античному мудрецу показалась бы странной, даже несуразной мысль 3. Фрейда о том, что инстинктуальная природа животного и человека во многом сходны. Вель даже низшая, неодухотворенная форма любеи приводит к личному бессмертию, которое связано с воспроизведением потомства.

Но есть, по Платону, и более высокие ступени *любеи*, ведомые только человеку.

Его красота имеет не эротическое или соматическое наполнение, она имеет чисто псимический характер и приближает к возвышенному бессмертию универсальной красоты. Однако именно эти возэрения Платона 3. Фрейд подверг психоаналитической экспертизе. В ранних работах он раскрыл прирото догалывались философы от Платона до потадывались философы от Платона до Лейбиниа. Но австрийский психнатр показал, что бессознательное вторгается в такие сферы органической и сознательной жизни, которые ранее казались неприступными. Открыв приролу бессознательного, 3. Фрейд первым оценил его значение.

В отличие от Платона 3. Орейд размышля о любеи не с позиций творческого духа. Опыт в области медицины и эмпирической психологии навел ученого на мысль, что любее ссть не что инее, как род недута. Если человек закавчен этим чувством, то можно выявить симптомы и проявления данного переживания. Потом эти признаки можно дифференцировать и классифицировать. Что же касается самой любеи как наваждения, то ее, если необходимо, можно вообще вылечить.

Платон создавал умозрительную конструкцию типов любеи, 3. Фрейд же двигался в рамках эмпирической традиции, в духе позитивизма. Отталкиваясь от идеи эволюции, он возвращался к такой диагностике, которая раскрывала происхождение и развитие опыта любеи. Он подчеркивал: любидо наших сексуальных порывов совпадает с объединяющим все живущее Эросом поэтов и философов.

В теоретическом плане 3. Фрейд ставил, казалюсь бы, немыслимый вопрос: как возникла любоев? По его утверждению, все разновидности любеи, в том числе романтическая, семейная и дружеская, включая также влечение к каризматическому лидеру, рождены сексуальными побуждениями. Более того, такую же природу имеют, по его мнению, все проявления привязанности к конкретным объектым, абстрактным идеям и отношение к человечеству в целом.

Платон вовее не рассматривал тело как источник сексуальности. З. Фрейд же, напротив, выводил концепцию полового влечения из анатомии и физиологии человека. Именно сексуальные импульсы, которые обнаруживаются у детей младенческого возраста, обусловливают, согласно 3. Фрейду, природу всякой любеи. В фокусе наблюдения у Платона — только взрослые, он не обнаружил исследовательского интереса к ранним проявлениям сексуальности. Правда, в истолковании понятия «Эрсе» античный философ использовал аргументы генетического и исторического характера. Однако Платон имел в виду не пору младенчества, а предшествующее существование душ, свободных от телесного покроова.

Платоновский Эрос неравнозначен либидо, в его философском лексиконе нет слова, которое выражало бы лействие механизма сублимации. У австрийского исследователя это понятие не имеет окончательного и развернутого истолкования. Сам он многократно угочнал и пересматривал свою концепцию. Разве у человека есть такой инстинкт совершенствования, который привел его на высоту современных достижений? Может ли такой инстинкт позаботиться о дальнейшем развитии человека и сверхчеловека? З. Фрейд с сомнением относился к вере в возможность этого.

В современных концепциях Эрос толкуется как некая кристаллизация разноликих чувств человека, направленных на продолжение человеческого рода и разнообразные типы твоочества.

П. С. Гуревич

ЭТКИНД Александр Маркович (р. 1955) — российский психолог. Кандидат психологических наук (1985). Вище-президент Фонда возрождения русского психоанализа (с 1993).

После окончания психологического факультета Ленинградского государственного университета (1976) работал в Психоневрологическом институте им. В. М. Бехтерева. С 1988 научный сотрудник Института истории стествознания и техники Академии наук СССР (Москва). В 1991 состоял сотрудником Дома наук о человеке (Париж). В 1990—1993 старший научный сотрудник филиала Института социологии Российской Академии наук в Санкт-Петербурге. С 1993 старший научный сотрудник Восточно-Европейского института поциологии Российской кадемии наук

Лауреат диплома первой степени № 1 и почетного приза «Русский Фрейд» Фонда возрождения русского психоанализа «за личные заслуги в возрождении и развитии русской психоаналитической школы» (1996).

Автор книг «Эрос невозможного. История психоанализа в России» (1993), «Содом и Психея. Очерки интеллектуальной истории серебряного века» (1955), «Психология посттоталитарияма в России» (1992, совм. с Л. Я. Гозманом) и ряда статей по психологии, истории *исихоанализа*, политической социологии потим и др.

В. И. Овчаренко

### Ю

ЮЖНО-РУССКОЕ ОБЩЕСТВО КАТАТИМНОГО ПЕРЕЖИВАНИЯ ОБРАЗОВ —
региональная общественно-профессиональная организация специалистов в области
симводдрамы, ориентированная на оказание
практической психограневтической помощи
в лечении неврозов, психосоматических заболеваний и нарушений, связанных с невротическим развитием личности.

Образовано 12 октября 1996 в Ростове-на-Дону на основе объединения психологов, врачей и педагогов Ростова-на-Дону, Новочеркасска, Аксая и др., освоивших разные ступени метода символдрамы Х. Лёйнера.

Руководство Обществом осуществляет консультативный совет. Председатель совета — Н. А. Чайка. Члены Общества: М. П. Аралова, И. И. Боллырева, Т. Б. Василева, С. В. Васильсва, Н. А. Ештокин, Е. В. Залевская, Е. Г. Иванова, Л. Н. Колокольцева, В. И. Ларкина, Л. Н. Пивоварова, О. И. Сергесва, О. В. Суханова и др. О. И. Сергесва, О. В. Суханова и др.

Общество является коллективным членом Профессиональной психотерапевтической лиги.

В. И. Овчаренко

ЮНГ (Jung) Карл Густав (1875—1961) швейцарский психолог и философ культуры. Создатель одного из направлений так называемой глубинной психологии. Начал свою деятельность как ассистент Э. Блейлера (создателя концепции шизофрении) в клинике Цюриха (1898-1909). В своей первой работе «О так называемых оккультных феноменах» стремился соединить теорию П. Жане о диссоциации личности с учением Э. Гартмана о бессознательной воле. В 1906 известный психиатр примкнул к учению З. Фрейда (был президентом основанного им Психоаналитического общества). Олнако вскоре начал пересмотр основных положений психоанализа, что вызвало разрыв с З. Фрейдом (1913). В частности, К. Г. Юнг расширил фрейдовское понятие «либидо» (энергии сексуальных влечений) до психической энергии как таковой основной психической реальности, не связанной с соматической сферой и близкой к «жизненному порыву» А. Бергсона. Несмотря на разрыв, К. Г. Юнг во многом остался внутренне связанным психоанализом. От З. Фрейда он взял общий полхол к психике как к энергетической системе, представление о противоречивости («биполярности») влечений и о наличии в психике противоположно заряженных «полюсов», учение о так называемых психических инстанциях. Расхождения с З. Фрейдом начались с коренного различия в понимании природы психического: если З. Фрейд понимал психику как открытую систему, питаемую энергией соматических влечений, то для К. Г. Юнга она — автономная, закрытая сфера, функционирующая на основе принципа компенсации, количество энергии в которой остается постоянным. К. Г. Юнг отверг положение 3. Фрейда об инфантильной этиологии неврозов и черт характера, усматривая в психоанализе не проникновение в прошлый опыт, а лишь игру проекций, направленных в летство. Вследствие этого К. Г. Юнг перещел от анализа прошлого к анализу настоящего. Важно также различие у 3. Фрейда и К. Г. Юнга в подходе к сновидениям и их символике: для З. Фрейда символ всегда нечто. требующее рационального истолкования; это относительно случайный образ, скрывающий более глубокую реальность (различие явного и датентного содержания сновидений); для К. Г. Юнга, напротив, сам образ сновидения не случаен: он есть прямое выражение бессознательной сферы, а не ее маскировка.

В концепции К. Г. Юнга психическое бытие (Psyche) понимается в традиции 3. Фрейда как сложное единство разнородных, но взаимосвязанных систем. Таковы его Я (Едо), Маска (Persona), Тень (Schatten, Отвът), образ души (Аліта), лично-бессознательное с комплексами, коллективное бессознательное с аржешпами. Всех их должка объединить самость (das Selbst), интеграция которой с Я есть конечная цель развития личности (издываючации).

От собственно Я, понятие которого К. Г. Юмг специально не разрабатывал, он отличал его Маску, или «социальную кожу» личности. Служа защитой для Я, Маска может стать и источником его деградации, подменяя собой и обезличивая внутреннее Я (диктатура Мап у М. Хайдетгера, ср. отчуждение). Не случайно достижение гармонии Маски с Я стало у К. Г. Юнга одной из задач тевапии.

Понятие темного двойника Я, или Тени, К. Г. Юнг заимствовал из опыта душевнобольных и сочинений романтиков. Тень это темная и приземленная часть личности («ветхий человек»). В отличие от фрейдовского Ono, которое безлично, Tenb прежде всего есть нечто личное, «мое злю», на котором «покоиста»  $\theta$ , его нельзя просто изглата или отбросить, а можно лишь раскрыть в себе. Такая «встреча с собственной тенью», по K F. IOne, — необходимый этап развития личности. (Несколько ниже K F. IOne помещал иногда еще некоего «зверочеловека» — область чисто животных инстинктов.

ЮНІ

Образ души (Апіта) он трактовал как часть психики, выполняющую функции связи между Я и бессознательным. Источником ее служит материнский внутренний образ, который связывает душу с ее архаическими и инфантильно сексуальными источниками. Это некий идеальный образ, не интегрирующийся с Я, «омываемый чувством», в котором «сливаются представления матери, женщины и души». Однако в своей обычной манере К. Г. Юнг «компенсировал» это утверждение другим. Душа (Anima) - лишь отраженное действие меньшинства женских генов в мужском организме («Psychologie et réligion». Р., 1958). К. Г. Юнг выдвинул и идею мужского двойника души (Anima) — духа (Animus), в котором объединяются представления «отца, мужчины и героя», носителя мужественных и интеллектуальных черт. Отсюда известная идея К. Г. Юнга о том, что бессознательное наделено чертами другого пола и человек в его целостности - всегда двуполое существо (Андрогин).

3. Фрейд рассматривал бессознатвенное как результат выпесения, причем сам вытесненный материал, потеряв контакт с Я, подвергается деграпации. К. Г. Юне, напротив, уже в ранних работах выдвинул понятие комплекса, т. с. организации бессознательного материала в системе устойчивых связей. Главное внимание он уделял не «интенционально забытому» (вытесненному), а бесознательного должным риссматриле, которое никогда не было осознано. Это привело К. Г. Юнга к выводу о наличии более глубоко лежащей и общирной области коллективного лежащей и общирной области коллективного.

бессознательного. К этому понятию он подошел уже в первой крупной работе «Метаморфозы и символы либидо» («Wandlungen und Symbole des Libido». W., 1912).

Выработке концепции коллективного бессознательного способствовали наблюдения К. Г. Юнга, выявившие древнейшие мифологические мотивы в снах современных людей. а также схолство межлу брелом паранонков и древнейшими космогоническими и эсхатологическими илеями. Он поставил вопрос о смысле самих древнейших общечеловеческих образов, или архетипов. Для осмысления понятия «архетип» К. Г. Юнг нередко ссылался на сочинения древних оккультистов, гностиков и отнов церкви. Олнако нарялу с этим К. Г. Юнг давал определения архетипов - в лухе позитивизма и лаже бихевиоризма) - как специфически человеческих форм поведения, стремясь опереться на биологию и выводя архетипы из теории энграммы, мозговых следов, из новейших теорий о роли рецессивных генов. В целом в позлних работах К. Г. Юнг склонялся к представлению об архетипе как некоей схеме организации внешнего опыта.

Столь же неоднородны у К. Г. Юнга и опрелеления коллективного бессознательного. выступающего то как отложение в душе всей совокупности предшествующего филогенетического опыта («Seelenprobleme der Gegenwart», Z.-Lpz.-Stuttg., 1931), то как выражение «духа времени» в психике индивида, близкое к коллективным представлениям французской социологической школы Э. Люркгейма -Л. Леви-Брюля; в таком случае оно выступает как «групповое» бессознательное. К. Г. Юнг допускал иногда и особое «расовое бессознательное», что открывало возможность истолкований в духе тоталитарной и расовой мистики, которое было в ходу в нацистской Германии (хотя в последние годы существования рейха учение К. Г. Юнга было признано вредным).

Наряду с опорой на наследственные и филогенетические основы личности, К. Г. Юнг выдвинул в своей системе и противоположный принцип - творческого развития личности, ее стремления к достижению целостности и интеграции (процесс индивидуации, или достижения подлинного Я). Такова конечная цель системы терапии К. Г. Юнга. которую он стремился связать с древними учениями об «искусстве жизни». Этот путь «самостановления» (Selbstwerdung), или восхождения по лестнице ценностей, К. Г. Юнг усматривал, например, в учении гностиков, христианской аскезе, опыте различных мистиков, в индийской хатха-йоге и даже в шаманизме («Von den Wurzeln des Bewusstseins». Z., 1954). В конечном счете подлинное Я в учении К. Г. Юнга совпалает с космическим Я в духе имманентизма индийской мистики. Само отношение к религии К. Г. Юнга пвусмысленно: приписывая чисто психологические, точнее, психотерапевтические функции и роль сугубо личного переживания, он, по существу, отрицал за религией какой-либо онтологический статус, хотя двойственность понятия архетипа и здесь открывала возможности различных толкований.

В поздних работах К. Г. Юнг обратился, в частности, к системам восточной философии. например, дал психологический комментарий к тибетской «Книге мертвых», ставя, в частности, вопрос о различии в понимании психического в восточной и западной филосо-«Восточная мудрость», утверждал К. Г. Юнг, не знает принципа каузальности и потому не создала науки. Но зато вместо времени она в опыте медитации исследовала мгновение (комментарий Юнга в таоистиской книге «Тайна золотого цветка»). Сам он на этой основе стремился разработать парадоксальную теорию «акаузальной синхронной связи»: внешние и внутренние события, «синтезируя» мгновение, входят в особую внутреннюю связь, на улавливании которой и основана деятельность древних оракулов и астрологов, а также парапсихологические явления. К. Г. Юнг разработал новую психологическую концепцию ахимиш («Paracelsica». Z.-Lpz., 1942; «Рзусhologie und Alchemie». Z., 1944), а в олной из последних работ обращается даже к теме летающих тарелок («Легающие тарелки. Новейший небесный миф»— «Еіп moderner Mythus. Von Dingen die am Himmel gesehen werden». Z.-Stuttg., 1958). С точки зрения К. Г. Юнга, летающие тарели— это родившийся у нас на глазах миф, вызванный страхом гибели в атомной войне.

Несмотря на критику в адрес К. Г. Юнга за неясность изложения и принципиальную двусмысленность, его влияние широко распространилось в кругах художественной интеллигенции (Т. Манн, Дж. Джойс, Т. Элиот, Г. Мур. Г. Рид. Г. Хессе и др.), Благосклонный прием протестант по воспитанию К. Г. Юнг нашел у католических теологов, поскольку его концепция архетипа в какой-то мере отвечала традиционной склонности к сочетанию психологизма с властью универсалий, типичной для католицизма. Характерно отсутствие интереса к К. Г. Юнгу в связанной с протестантизмом экзистенциальной философии, для которой он оказался недостаточно антропологичным. Особенно велико влияние К. Г. Юнга в области мифологии и истории культуры. Наиболее известные в этой области юнгианиы: сотрудник К. Г. Юнга эллинист К. Кереньи, М. Элиаде (автор работ по типологии религиозных символов), а также индолог Г. Циммер; с К. Г. Юнгом сотрудничали физики Э. Шрёдингер и В. Паули, Идеи К. Г. Юнга получили отражение в международном ежегоднике «Eramos — Jahrbuch» (Z., 1933), в работах Центра гуманистических исследований (Падуя - Аскона), ежегоднике по философии культуры «Antaios».

Как организованное движение юнгианство оформилось лишь после второй мировой войны, когда влияние К. Г. Южа в целом возросло. В 1948 был создан Институт Юнга в Цюриже, а в 1958 организовано Международное общество аналитической психологии (с 1955 в Великобритании выходит также

журнал «Journal of Analytical Psychology»); Общество провело свой первый Международный конгресс в Цюрихе. Однако уже на втором конгрессе в 1962 произошел раскол по вопросу о природе архетила.

Автор многочисленных работ и статей. В русском переводе вышли: «Психоз и его со-держание» (СПб., 1990) и «Психологические типы» (М., 1924, а также Цюрих, 1929).

Д. Н. Ляликов

Юнг Карл Густав (1875-1961) родился в небольшом швейцарском городке Кесвиль в семье протестантского священника. Отеп уделял большое внимание воспитанию и образованию Карла, и, несмотря на относительную бедность своей семьи, он нашел возможность отдать сына в лучшую гимназию швейцарского города Базеля. С юных лет Карл беседовал с отцом о религии - размышления о Боге и устройстве мира занимают значительную часть его юношеских дневников и записок. Казалось, самой судьбой ему был уготован путь священника. Однако чем глубже изучал Карл религиозные тексты, тем чаще возникали у него противоречивые мысли о Боге и церкви. У него все больше складывалось впечатление, что протестантская церковь полностью оторвана от реальной жизни. что она выродилась в набор пустых обрядов и церемоний, не наполненных никаким внутренним смыслом. «Живой религиозный опыт следует искать не в церкви. - сделал вывод Карл, - многие поэтические и философские произведения гораздо ближе к нему, чем либеральный протестантизм». Позже размышления о Боге, о религиозных таинствах стали одной из главных тем его творчества.

К окончанию тимназии Карл ясно понял, что карьера священника ему чужда, и он решил изучать мелицину. К. Г. Юле поступил в университет, где, помимо своей специальности, с отромным интересом изучал философию — древнюю и современную. Он полностью погрузился в себя, в свои собственные мысли, переживания и сновидения - они занимали его куда больше, чем события внешнего мира. Не случайно свою автобиографию К. Г. Юнг так и назвал: «Воспоминания, сновиления, размышления». Ло последнего курса гимназии эти лва интереса - философия и наука - существовали для него отдельно друг от друга, но во время последнего семестра он впервые открыл учебник психиатрии, и с этого момента жизнь его резко изменилась. «Мое сердце неожиланно резко забилось. писал он в своих воспоминаниях. - Возбуждение было необычайным, потому что мне стало ясно, как при вспышке просветления, что елинственно возможной целью для меня может стать психиатрия. Только в ней слились воедино два потока моих интересов... Здесь же коллизия природы и духа стала реапьностью»

Окончив университет, К. Г. Юмг переехал в Цюрих, где начал работать в психиатрической клинике. В Цюрихе философия была не в 
чести, предпочтение отдавалось более пракгическим вешам — тому, что можно изучить 
научно. В противопоставлении — либо философия и релиеля, либо стротая наука — 
К. Г. Юле увидел тратизм западного мировоззрения, «раскол европейской души». В своих 
трудах он стремился объединить эти два полоса, показать, что оти не противоречат, а 
взаимодополняют друг друга и могут развиваться в гармоничном единстве.

Существует еще одна область знаний, пожалуй наиболее загадочная и таинственная, и К. Г. Юнг. безусловно, не мог обойти ее своим вниманием. Это древние эзотерические знания: оккультизм, магия, астрология, алхимия... В 1902 К. Г. Юнг написал локторскую диссертацию «О психологии и патологии так называемых оккультных феноменов». В отличие от большинства своих коллег он не оыл склонен видеть в оккультизме исключительно плоды больного воображения. К. Г. Юнг утверждал, что многие поэты и пророки обладают способностью услышать чей-то другой голос, доносящийся из неведомых далей, и именно этому их таланту мы обязаны многими поэтическими и религиозными откровениями. Поэже он нашел название для этого таинственного мира, чьи голоса и образы иногда являются нам во смах или во время творческого вдохновения, — коллективное бесозамельное.

В 1907 К. Г. Юнг встретился с человеком, оказавшим, пожалуй, наибольшее влияние на его лальнейшую сульбу. - он стал учеником «отца психоанализа» З. Фрейда. Эта встреча явилась для К. Г. Юнга источником невиданного творческого влохновения, и она же позлнее повергла его в отчаяние, глубочайший кризис. Идеи З. Фрейда о бессознательном, которое оказывается истинным хозяином человеческих поступков, определили всю жизнь они полностью захватили К. Г. Юнга, сделав его одним из наиболее преданных и талантливых учеников основоположника психоанализа. З. Фрейд возлагает большие належлы на своего ученика - именно в нем он видел человека, способного со временем занять его место, возглавить Психоаналитическое общество. Однако К. Г. Юнг все чаше оказывался не согласен со своим vчителем, *психоанализ* не смог вместить всех его интересов. Он отказался считать главную жизненную энергию - либидо - состоящей исключительно из животных импульсов (секса и агрессии). В 1912 К. Г. Юнг написал книгу «Трансформации и символы либидо». Идеи этой его работы во многом противоречат взглядам З. Фрейда, они знаменовали собой разрыв в отношениях между учеными. Фрейд возбудил судебный процесс против бывшего ученика и потребовал, чтобы К. Г. Юнг изменил название своего метода, поскольку его работы не могут быть отнесены к психоанализу. К. Г. Юнг выполнил требование З. Фрейда и с того момента стал основоположником собственного направления аналитической психологии

1912 был для К. Г. Юнга началом тяжело-

го психопотического кризиса. По его собственным словам, он был близок к безумию. Образы коллективного бессознательного вторгиись в его жизнь, принеся с собой кошмарные видения. Молодому ученому минлись заливающие всю Европу потоки крови, крушение мира. Видения прекратились лишь в 1914, с началом первой мировой войны, когда эти зловещие образы стали реальностью.

Дальнейшая жизнь К. Г. Юнга была полностью посвящена изучению коллективного бессознательного и его архетипов. Ученый много путешествовал, изучал первобытные культуры и миры древних цивилизаций. Все его труды были направлены к одной цели возвращению человеку утерянной им целостности, объединению внутреннего и внешнего мира, науки, религии и мистики, мудрости Востока и Запада. Аналитическую психологию он называл «запалной йогой» или «алхимией двадцатого века». Он был глубоко убежден в том, что каждый человек - это не только биологическое существо, наделенное инстинктами и рефлексами. Человек в не меньшей степени принадлежит и миру духа - он несет в себе опыт культуры, религии, научных традиций. «Психология - это одна из немногих наук, вынужденная принимать в расчет духовное измерение», - писал К. Г. Юнг. Духовный опыт предков передается из поколения в поколение при помощи архетипов универсальных образов коллективного бессознательного, общих для всех людей. К этому выводу К. Г. Юнг пришел, изучая народный фольклор, а также работая со сновидениями представителей самых разных этносов и куль-TVD.

На основе своих исследований К. Г. Юнг предложил собственную схему строения чаловеческой психики. Он писал, что человеческая душа подобна айсберру: лишь малая се часть видна на поверхности, большая же скрыта в глубинах бессознательного. То, что человек предъявляет ежедневно в общении с други-

ми, — это его персона (маска). С ней чаще всего отождествлено его Эго. Но, помимо отого, человеческая психика включает в себя Тень (неприемлемые переживания и мысли о самом себе), Аниму или Анимус (представление об индельном партнере противоположного пола), самость (плубинное ядро личности, наделяющее жизнь смыслом), а также целый мудрый старец и др.). Путь самопознания, движение от Эго к самости К. Г. Юнг назват шойвидуацией.

Работы К. Г. Юнга оказали огромное вликнига Г. Гессе «Степной волк» написана под впечатлением психотерапевтических сеансов, которые автор проходил у К. Г. Юнга. Влияние идей о коллективном бессознательном и присущих ему архетипических образах можно увидеть во многих художественных пройзведениях и кинофильмах.

Аналитическая психология получила развитие в самых разнообразных направлениях. Психотерапевты юнгианского направления продолжают изучение практической психологии в сочетании с культурологией, ремиемей и эотерикой. «Полнота жизни закономерна и не закономерна, рациональна и иррациональна, — писал К. Г. Юнг. — Психология, удовратероряющая один лишь интеллект, никогда не является практичной; ибо целостность души никогда не улавливается одним лишь интеллектом».

С. В. Маслова

ІОНГИАНЦЫ — последователи и сторонники теории аналитической психологии, одного из направлений глубиний лисхологии (отрасли психологической науки, занятой более глубокими областями психического, т. е. феноменом бессозамельного). Основоположником теории аналитической психологии, развившейся из психоанализа, является швейцарский психолог К. Т. Ломе (1875—1961).

К. Г. Юнг назвал свой собственный под-

ход в *глубинной психологии* аналитической психологией для отличия его от *психоласии* з. *Фрейда* и индивидуальной психологии *А. Адлера*, однако он использовал оба эти подхода в своей исследовательской деятельности и аналитической практике.

Основное расхождение с классическим психопиализом касалось понимания природы либидо. Как и З. Фрейд, юпешаницы в своей аналитической психологии различают две формы психической энертии: бессознательную и сонательную. Если содержание бессознательного у сторонников психопиализа З. Фрейда представляется как результат подавленной сексуальности, а сознательное — как обустворильность, то у понашицея либидо есть душевная энертия вообще, во всех се многообразыки порявлениях и метаморфозо-

Интерес к аналитической психологии значительно возрос после смерти К. Г. Юнаг. начали издаваться книги, написанные им, появились исследовательские работы по аналитической психологии, возросло число практикующих врачей, терапевтов юнгианской ориентации.

Юнганицы считают, что психология и психотерапия неотделимы от философских и моральных проблем человека. Юнговское бессознательное и мифы сделались новым источником откровения, превосходящим рациональное мышление именно в силу своего перационального происхождения. Аналитическая пеихология, по сути, есть практическая антропология. Подход и методы монешанее нашли свое отражение не только в психологической теории и терапии, но и в гуманитарных областях знания, искусстве. Для монешаниев юнгианский анализ — это и профессиональная деятельность, и образ мышления, мировозрение, и способ жизни.

В аналитической психологии *юнгианцев* особенно большое место занимает понятие коллективного бессознательного, существенно отличающееся от исходного для 3. Фрейда понятия индивидуального бессознательного. Содержания коллективного бессознательного выступают как отражение не подавленного сознания человека, индивидуального опыта, а vниверсальных человеческих способов поведения и переживаний, повторяющихся в течение всей истории человеческой эволюции. Коллективное бессознательное представляет собой часть психики, которая является общей для всего человеческого рода и имеет свою автономность, выраженную первичными образами — архетипами. При неизменчивости самих архетипических форм или моделей их содержание постоянно подвергается влияниям социальной среды и исторических событий

В клинической практике юнгианцы широко используют анализ архетипических образов, возникающих в сновидениях и фантазиях пациентов. Основное внимание аналитика должно быть направлено на выявление в сознании пациента архетипических моделей (паттернов). Здесь используется метод амплификации, т е. сравнительной аналогии сновидений, фантазий или ошущений пациента с содержаниями сказок, легенд или мифов. Амплификация часто служит ключом к разгадке сложных ситуаций (осознания смысла сновидений). Амплификация может психологически успокоить пациента тем, что проблема, с которой он столкнулся, не является УНИКАЛЬНОЙ ДЛЯ НЕГО. ОНА ТИПИЧНА И ЛОВОЛЬно распространена.

Несмотря на то что основу для всех монгианцев составляет учение К. Г. Юнга о коллективном бессознательном, самости, индивидуации, архетипических паттернах, в своей теории и клинической практике они отдают предпочтение разным аспектам в нанизе, и у каждого аналитика-конгианца есть свой собственный взгляд, своя позиция относительно К. Г. Юнга и его идей.

К. Г. Юнг всегда пытался избежать догматизма в своей теории, не допускал систематизации, что во многом препятствовало форми-

рованию его школы.  $K.\ T.\ NONe$  указывал на существование единственного *конганица*—самого себа, но он заботился и о развитии своего учения, написав предисловие к трудам своих последователей, активно помогая в развобтике программы института в Цюрихе по подготовке аналитиков. Впервые в подготовке психологов  $K.\ T.\ NONEOM был введен принцип обязательного прохождения анализа самим психологом—аналитиком.$ 

В настоящее время в мире насчитывается достаточно много центров по подготовке аналитиков, ассицаций и обществ по аналитической психологии, а количество юнгианских аналитиков постоянно увеличивается. Растетакже интерес к учению К. Г. Юкае не олько со стороны специалистов-теоретиков, клиницистов и психотерапевтов, но и со стороны представителей науки, искусства и гуманитарных сфер знания.

По Э. Сэмюэлсу, существуют три основных школы аналитической психологии: классическая школа; школа развития; архетипическая школа. Например, классическая
школа блышее внимание уделяет проблеме
индивидуации личности, исследованию самости. Важнейшим аспектом в иколе развитие
является личностное развитие человека. В архетипической школе в первую очередь рассматриваются архетипические модели как основы для последующей аналитической практики. Аналитика-понедамия определяет его отношение к этим школам и их предпочтение.

Если большинство юнгианцее в своей пинаматикие и грудах обращают меньше вниманния на психологические отношения между аналитиком и анализируемым, чем на содержание бессознательного, проявляемого в сновидениях и фантазиях пациента, то лондонская школа аналитической психологии особо важное значение придлег взаимоотношениям аналитика и пациента. Наблюдается также плодотворный обмен юнгианцее с психоаналитиками, особенно с представителями клайнианской школы, которая делает акцент на бессознательных фантазиях, переносе и комприереносе.

Различные юнгианские школы придают ранене в начение конкретным аспектам учення К. Г. Юнга, поэтому наблюдается и чесоторое различие между стилями преподавания, например, в Институте К. Г. Юнга в Цюрике и Лондонской школе. Во избежание жесткости при классификации школ и направлений в аналитической психологии можно рассматривать их как в какой-то степени соприкасающиеся друг с другом.

Различные подходы в клинической практике и соответствующие теоретические размышления хорошо представлены в трудах таких известных авторов — представителей различных школ аналитической психологии, как М. Фордхэм, М. Якоби, Э. Ноймани, Г. Адлер, М.-Л. фон Франц, Э. Сэмюэлс, А. Яффе.

Т. Э. Мариносян

# Я

Я — понятие, используемое в психоанализе для обозначения личности или для характеристики одной из частей, инстанций, сфер человеческой психики. Это двойственное талкование Я находит свое отражение в трудах 3. Фрейда. Под Я он понимал как особую психическую инстанцию, так и личность в испом.

В работе «Я и Оно» (1923) 3. Фрейд рассматривал человеческую психику под утлом эрения функционирования в ней трех инстанций — Опо, Я и Сверх-Я. Каждая из этих инстанций обладает своей спецификой; каждая выполняет определенные функции, и все они тесне связаны между собой. Если Опо представляет собой страсти, то Я — олицетворение разума, здравого смысла, благоразумия.

Я — это такая психическая инстанция, которая стремится осуществить контроль над весми процессами, протекающими в человеческой психике. Ночью деятельность Я ослаблена, но лаже ночью Я управляет цензурой словомения. В бодром состоянии Я человека способствует вытеснению его бессонательных авечений, желаний, стремлений. При психоаналитическом лечении Я выступает в качестве сопромываемия пациента. Во многих случаях Я оказывается большей частью бессонательным. По выражению основатель псомомания, один Бог знает, какая важная часть

Я может быть бессознательной и является таковой.

Рассматривая взаимоотношения между Олю и Я, З. Фрейд исходил из того, что Я яльяется измененной частью Олю. В функциональном отношении Я — представитель внешнего мира. Если в своей деятельности Олю руководствуется прищидимо удоводьетвия, то Я старается заменить его принципом реальностию. Оло — безрассудно. Я характеризуется осмотрительностью.

3. Фрейд сравнивал Я и Оно с тем положением, которое занимает веадник по отношению к конь. Веадник (Я) должен обуздать превосходящего его по силе коня (Оно). Веадник определяет цель, конь дает энергию для движения. В идеате между ними наблюдаются согласованные действия. Однако нередко веаднику не остается ничего иного, как вести коня туда, кула непослушный конь хочет направиться сам. Я идет на поводу Оно, хотя и полагает, что движение совершается им по собственной воле.

Для З. Фрейда Я является не только частью Оно и представителем внешнего мира в психоке человека. В нем не только самое глубокое, но и самое высокое может быть бессознательным. Речь илет о выделении в Я как дичности еще одной ступени, инстанции, которую основатель психоапализа назвал Сверх-Я.

Я черпает Сверх-Я из Оно. Это Сверх-Я

царит над Я как совесть, как бессознательное чувство вины. Сверх-Я противостоит Я как представитель внутреннего мира Оно. Стало быть, конфликты между Я и Сверх-Я отражают противоположность внешнего и внутреннего мира тлесного и психического.

Между Оно, Я и Сеерх-Я устанавливаются сложные отношения. Я обороняется от многочисленных требований Оно, направленных и а удовлетворение бессознательных желаний человека. Я обороняется также и от укроро карающей совестии, т. е. от суровых требований Сеерх-Я. Но так как Я удается подавить только грубые посягательства со стороны Оно и Сеерх-Я, то в нем наблюдаются бесконечные терзания по поводу своего бессилия. Таким образом, Я как бы не является хозянном в своем собственном доме.

С точки зрения 3. Фрейда,  $\mathcal{A}$  — это несчастное существо.  $\mathcal{A}$  страдает, поскольку подвергается опасностям и испытывает угрозы с трех сторон: со стороны внешнего мира, сексуальных влечений Оно и суровости Сверх- $\mathcal{A}$ . Это означает, что  $\mathcal{A}$  оказывается «слугой трех госполь.

Я стремится соотнести свою деятельность с принципом реальности: пытается остаться в добром согласии с аморальным Оно; деласт все для того, чтобы ужиться с укорами совести типерморального Сверх-Я. Движимое Оно стесненное Сеерх-Я и отталкиваемое внешним миром, Я прилагает неимоверные усилия для установления гармонии между силами, воздействующими на него.

Однако часто Я не справляется со своей задачей. В таком случае несчастное Я реагирует на исходящие от его тиранов опасности проявлением страха. Так, согласно 3. Орейфуста, страма признает свою слабость, то в нем возникает страх — реальный страх перед внешним миром, страх совести перед Сверх-Я, невротический страх перед смой страстей в Оно. Стало быть, Я представляет собой очаг страхи, способствующего возникновенной покических расстройств.

Терапевтические усилия психоанализа направлены на укрепление силы Я. В процессе психоаналичического лечения выявляются скрытые влечения Опо и строгие требования Сверх-Я. Выявленные с помощью психоаналичической техники бессознательные влечения и требования предстают перед сознанием человека. Тем самым открываются возможности для их осознания.

Психоанализ нацелен на то, чтобы сделать Я более независимым от Оно и Сеерх-Я. Поскольку Оно и Сеерх-Я являются сосредоточением бессознательного, постольку их солержание необходимо перевести в сознание. Иными словами, там, где было Оно, должно стать Я. Такова, по словам З. Фрейда, одна из основных залач неихоанализа.

В. М. Лейбин

ЯРОШЕВСКИЙ Михаил Григорьевич (р. 1915) — российский психолог, историк науки, методолог и философ. Доктор психологических наук (1961), профессор (1961), академик Академии педагогических и социальных наук (1996), ефетсвительный член Нью-Йоркской Академии наук (1994), почетный академик Российской академии образования.

Окончил факультет русского языка и литературы Ленинградского педагогического института (1937). В 1938 был репрессирован в связи с делом Л. Н. Гумилева. До 1940 находился в заключении (реабилитирован в мае 1991).

В 1941—1943 работал учителем в школах средней Азии и старшим преподавателем кафеды языка и литературы Ленинабадского педагогического институга (Таджикская ССР). С 1943 был аепирантом кафеды психологии Московского государственного университета им. М. В. Ломоносова. В 1945 защитил кандилатскую диссертацию 49чение А. А. Потебни о языке и сознании». В 1945—1951 работал научным согрудиком сектора психологии Института философии Академии наук СССР

(Москва). В 1950 М. Г. Ярошевскому было присвоено ученое звание старшего научного сотрудника по психологии. С 1951 работал старшим преподавателем кафедры педагогики и психологии Ленинабалского пелагогического института. С 1955 заведовал кафедрой психологии Кулябского пелагогического института. В 1960-1965 заведовал организованной им кафедрой психологии Душанбинского педагогического института и созданной им дабораторией экспериментальной психологии Таджикского государственного университета. В 1965-1968 работал старшим научным сотрудником Ленинградского филиала Института истории естествознания и техники АН CCCP.

В 1968—1989 заведовал сектором проблем научного творчества Института истории естествознания и техники Академии наук СССР (Москва). В 1989—1997 работал главным научным сотрудником Института истории естествознания и техники Российской Академии наук.

Опубликовал ряд работ по теории и истории психологии (в том числе психоапализа), психологии научной деятельности и социальной психологии науки. Впервые после полувекового перерыва инициировал и организовал публикации работ 3. Фрейда в России, сопроводил их вступительными статьями, комментариями и примечаниями.

Главный редактор и соавтор книг «Репрессированная наука» (2 т., 1990, 1994).

Автор книг «История психологии» (1966), «Психология в XX столетии» (1971), «Развитие и современное состояние зарубежной психологии» (1974, совм. с л. И. Анцыферовой), «Сеченов и мировая психологическая мысль-(1981), «Выготский: в поисках новой психологии» (1993), «Историческая психология науки» (1995), «История психологии от античности до середины XX столетия» (1966), «История и теорении: русский гуть» (1996), «История и теорие психологии» (2 т., 1996, совм. с А. В. Петровским), «100 выдающихся психологов миро-(1996, совм. с Т. Д. Марцинковской) и др.

В. И. Овчаренко

яТРОГЕНИИ (от греч. іаtrоз — врач и genes — порождающий, вызывающий) — неблагоприятные изменения психического состояния и психогенные реакции (как следствие влияния психим), возникающие в результате неправильных (неквалифицированных), действий врача, осуществляющего ненамеренное внушающее воздействие на пациента (например, вследствие неосторожного высказывания врача о тяжести заболевания, неблагоприятном прогнозе болезни; неосмотрительных ссылок на плохой исход зналогичных заболеваний у других людей и т. л.).

Ятрогенные заболевания выражаются в разных формах и характеризуются наличием разнообразных депрессивных и ипохондрических (угнетенных, болезненных) состояний. Как заболевания, способствующие возникновению неврозов, *ятрогении* были подробно описаны психиатрами Э. Блейлером, Э. Кречмером, О. Бумке и др.

В. И. Овчаренко

## Именной указатель

Авербух Р. А. 5 Автономова Н. С. 5 Аграчев С. Г. 17 Адлер А. 23 Ананка (Ананке) 44 Андрогин 46 Асатиани М. М. 51

Баженов Н. Н. 58 Бассин Ф. В. 59 Башляр Г. 59 Белкин А. И. 64 Бенеликт Р. 64 Беннис У. 65 Бериштейн А. Н. 66 Бехтерев В. М. 76 Бинсвангер Л. 77 Блонский П. П. 88 Бонапарт М. 88 Босс М. 89 Брилл А. 93 Брушлинский А. В. 94 Бурменская Г. В. 95 Былим И. А. 95 Быховский Б. Э. 95

Варьяш А. И. 98 Васильева Н. Л. 99 Вейн А. М. 99 Винникот Д. 101 Виттельс Ф. 102 Волошинов В. Н. 115 Воронский А. К. 115 Воскобойников А. Э. 116 Вульф М. В. 119 Выготский Л. С. 121 Вырубов Н. А. 122 Вышеславиев Б. П. 124

Габричевский А. К. 126 Ганс, маленький 127 Гартман Э. 128 Гваттари Ф. 128 Гливенко И. И. 141 Горский А. К. 145 Гродск Г. 147 Гроф С. 147 Гулина М. А. 150 Гуревич П. С. 151

Даркшевич Л. О. 152 Дейч Э. 155 Делёз Ж. 155 Джелифф С. 161 Джонс Э. 162 Попельнев Р. Ф. 171 Дрейкурс Р. 172 Дубровский Д. И. 172 Дюбуа П. 173

Евграфов К. Р. 174 Егоров Б. Е. 175 Еремин А. В. 175 Еремин Б. А. 175 Ермаков И. Д. 176

Жане П. 178

Залкинд А. Б. 183 Захер-Мазох Л. 184 Зеленский В. В. 186 Зурабашвили А. Д.187

**И**гельник М. В. 188

Каннабих Ю. В. 220 Кардинер А. 222 Качалов П. В. 226 Кельнер М. С. 226 Кеппе Н. 226 Кон И. С. 233 Копылов А. Н. 242 Крук В. М. 242

Лакан Ж. 243 Левин Е. В. 246 Леви-Строс К. 246 Левчук Л. Т. 247 Лейбин В. М. 247 Лейн Р. 248 Ленц А. К. 249 Литвинов А. В. 255 Лурьков А. И. 256 Лурия А. Р. 236 Ляликов Л. Н. 261

Малис Г. Ю. 264 Маркиз де Сад 267 Маркузе Г. 270, 271 Маслова И. И. 273 Медведев В. А. 276 Месмер Ф.-А. 276 Мёбиус П. 280 Моисей 281 Мясишев В. Н. 285

Назарян С. С. 286 Невский (Кривобоков) В. (Ф.) И. 293

Обухов Я. Л. 308 Овчаренко В. И. 312 Осипов В. А. 316 Осипов В. П. 317 Осипов Н. Е. 317

Павлов И. П. 325 Пачеко К. 330 Певницкий А. А. 330 Политцер Ж. 342 Потапова В. А. 343 Прангишвили А. С. 343 Психея, Психе 364 Пфистер О. 383

Рапо III, 385 Ранк О. 389, 390 Рапапорт Д. 391 Рейк Т. 396 Рейснер М. А. 396 Решетников М. М. 400 Риверс В. 401 Рисмен Д. 401 Рождественский Д. С. 401 Рожнов В. Е. 401 Розанов В. В. 402 Розенталь Т. К. 402 Ромашкевич М. В. 403 Россохин А. В. 403 Руднев В. И. 404 Руткевич А. М. 406

Свядощ А. М. 418 Сербский В. П. 426 Сидоров А. А. 427 Старовойтов В. В. 456 Судзуки Д. 470

Танатос, Фанатос, Танат, Фанат 472 Тишенко Э. Н. 475

Томпсон К. 478 Троцкий Л. Д. 485 Тутышкин П. П. 486

1утышкин 11. 11. 486

Узнадзе Д. Н. 488 Ухтомский А. А. 488

Фанти С. 490 Фельцман О. Б. 490

Ференци Ш. 491

Франк С. Л. 494 Фрейд А. 495

Фрейд 3. 496

Фридман Б. Д. 505 Фриче В. М. 506

Фромм Э. 506 Фромм-Рейхман Ф. 508

Харитонов А. Н. 513 Хорни К. 518, 519 **Ч**еркасов С. М. 528

Шамов В. А. 531 Шарко Ж. М. 531

Шацкий C. T. 532

**Шерозия А. Е. 533** 

Шерток Л. 533 Шибаев А. М. 533

Шмидт В. Ф. 537

Шмидт О. Ю. 538

Шпильрейн М. И. 539 Шпильрейн С. Н. 539

Штекель В. 541 Шульц-Генке Г. 541

Шутц В. 542

Щеглов Л. М. 543 Щеголев А. А. 543

Эриксон Э. 560

Эрос, Эрот 564, 566 Эткинд А. М. 570

Юнг К. Г. 571, 574

Ярошевский М. Г. 580

## Указатель определений и понятий

Аутоэротизм 56

Аффект 56

Авторитарная личность 8 «Авторитарная личность» 11 Авторитарная религия 12 Авторитет 13 Агапе 15 Агрессивность 18 Агрессия 21 Ажитированная депрессия 24 Активное воображение 24 Активный и пассивный 26 Актуальный невроз 27, 29 Алхимия 30 Амбивалентность 32, 33, 34, 36 Аменция 37 Амнезия 37 Аналитическая трилогия (интегральный психоанализ, трилогический психоанализ) 39 Анальная фаза 40 Анальный характер 41 Анамнез 43 Ананка (Ананке) 44 Андрогин 46 Анима, Анимус 47 Антропоанализ 48 Апатия 49 Архетип 50 Ассоциация группового анализа (АГРА) 52 Астрология 52

Автономные функции Эго 5

Аутизм 53

Аутогенная тренировка 55

«Бегство в болезнь» 60
«Бегство в здоровье» 61
«Бегство от свободы» 61, 62
Бескорыстие 68
Бессмертие 71
Бессознательное 74
Биоэнергетический анализ 80
Биоэнергетический метод 82
Бисекоральность 85
Бихевиоризм 86
Бред 90

Бред преследования и бред величия 91
Вайвэйшн 97
Вина 100
Власть 102
Влечение 103
Влечение к жизни 105
Влечение к разрушению 106
Влечение к самосохранению 108
Влечение к смерти 109
Влечение ся 112
Влечение ся 112
Влечение ся 114
Восточно-Европейский институт психоанализа (Институт медико-психологических проблем) 116

Время 117 Вуайеризм 118

Вытеснение, подавление, репрессия 123, 124

Генитальность 128 Генитальный характер 130 Гермафродит 131

Герой 133, 136 Гипноз 138

Гипомания 140

Глубинная психология 141, 143 Глубинная психотерапия 143

Гомосексуальность 143

Госпитализм 145

Государственный психоаналитический инсти-

тут (ГПАИ) 146 Грудь 148

Групповой психоанализ, групповой анализ, групповая аналитическая терапия 149

Гуманистическая религия 150 Гуманистический психоанализ 150

Два вида (принципа) ориентации 152

Двойной стандарт 153 Deja vu («дежа вю») 154

Деструдо 156 Деструктивность 156

Детерминизм психический 159

Дефект Эго 160

Диагноз 163 Динамическая концепция характера 165 Догенитальный (прегенитальный) 169

Догенитальный (преге

Забывание 180 Зависть к пенису 182 Заторможенность 183

Ид 188 Идеализация 189

Идеал-Я 191 Идентификация 192

Иллюзия 194 Имаго 194

Идеализированный образ 190 Манда

Магия 262 Мазохизм 263 Мандала 265 Мания 266

Массовая психология 273

Мастурбация 275 Метапсихология 278

Инверсия 195, 196 Индивидуация 197

Инсайт («озарение», «внутренний взор», «внутреннее понимание») 198

Инстинкт 199

Институт интерактивной психотерапии и психоанализа 202

Интегральный психоанализ (трилогический психоанализ) 202

Интеллектуализация 202

Интерпретация 203

Интроверсия (интровертированность) 205 Интроекция 205

Интуиция 207

Инцест (инцестуозность) 208, 210 Инцест психологический 211

Истерия 212

Казанская психоаналитическая ассоциация 220 Катарсис 223

Катартический метод 225

Катексис 225

Коллективное бессознательное 227

Коллективный психоанализ 227 Комплекс 228

Комплекс кастрации 229

Комплекс неполноценности 230 Комплекс Элипа 232

Комплекс Электры 232

Контртрансфер (контрперенос) 233

Конфликт психический (внутренний) 234 Конформизм 237

Конформизм 237
Конфронтация 240

Латентный период 244 Либидо 250, 254 Пюбовь 257

spects.

Sec. 3

Метол свободных ассоциаций 279

Микропсихоанализ 280

Московская межрегиональная психоаналитическая ассоциация (ММПА) 282

Московские Круги Европейской школы психоанализа 283

Московское психоаналитическое общество (MIIO) 283

Мужской протест 283

Накопительская ориентация 286

Наркоанализ 287

Напциссизм 288

Невмешательства правило 291

Негативизм (враждебность) 294

Негативная терапевтическая реакция (НТР) 295

Негативный 296

Негативный Элипов комплекс 297

Некрофил 298 Ненависть 300, 302

Неопсихоанализ 304

Неофрейдизм 304

Объект (целостный, частичный, переходный) 308 Объектное отношение 309

Оговорки 313

Оно 315

Оптимизм и пессимизм 316

Основное правило 319

Отцеубийство 320

Отыгрывание 321

Ошибочные лействия 322

Память 325

Парапраксия 329 Патографии 329

Первобытная орда 331

Первобытный отец (праотец) 332

Перенесение (перенос) 333

Персона 333

Персонификация 334

Пессимизм 336

Подсознание (подсознательное) 340

Позитивный Элипов комплекс 341 Полиморфная сексуальность 342

Постфрейдизм 343

Предсознательное 343

Прибавочная репрессия (дополнительное подавление) 345

Прикладной психоанализ 345

Принцип нирваны 347

Принцип постоянства 347

«Принцип производительности» 347

Принцип реальности 349

Принцип удовольствия 349

Принципы психической жизни 349 Продуктивная ориентация 350

Проективные тесты 353

Проекция 355

Пропаганда сексуальной революции 358

Протестантская этика 360

Противоречивые требования 363

Профессиональное психоаналитическое обшество (ППАО) 364

Психея, Психе 364

Психика 365

Психическая импотенция 367

Психическая реальность 368

Психоанализ 369, 371

Психобиография 375

Психолрама 375

Психоз 376

«Психологическая психоаналитическая библиотека» 378

Психоневроз 378

Психоневроз защиты 380

Психопомп 381

Психосоматика 382

Психотерапевтическая библиотека 382

«Психотерапия. Обозрение вопросов психи-

ческого лечения и прикладной психоло-

гии» 382

общество

Работа сновиления 385

Развитие Эго 385, 387 Раппорт 391

Раскаяние 392

Рационализация 393

Ребефинг 394 Регрессия 395

Религия 397

Рецептивная ориентация 399

Российская психоаналитическая ассоциация (PITA) 403

Русское психоаналитическое (PITCAO) 405

Рыночная ориентация 406

Сализм 410

Саломазохизм 411

Самоанализ 413 Самость 414, 415

Самосублимирование сексуальности 416

Сверх-Я 416

Свободные ассоциации 417

Сгущение 419

Сексуальная революция 419, 420, 422

Сексуальная экономия 423

Секция детского психоанализа Санкт-Петербургской ассоциации тренинга и психотерапии 424

Семейный комплекс 425 Симбиотическая связь 427

Синхрония 431

Скука 433

Смерть 434 Смещение (сдвиг) 437

Смысл 438

Сновидение 439 Соблазнение (совращение) 441

Совесть 442 Сознание 443

Сон 445

Сопротивление 447 Социальный атом 448

Социальный характер 449

Социограмма 452

Социоматрица 452

Социометрический тест 453 Социометрия (микросоциология) 454

Страсть 456

Страх 460

Структурный подход 461

Стыл 463 Сублимация 465, 467

Табу 471

Тамбовское психоаналитическое общест-

BO 472 Танатос, Фанатос, Танат, Фанат 472

Тень 473

Толкование (истолкование) 475

Толкование сновилений 477

Топографический 478

Тотем 479

Тотемизм 480

Травма рождения 480, 481

Трансвестизм 482

Трансфер, перенос, перенесение 483

Трилогический психоанализ 483

Фетишизм 492 Фиксания 493

Фонд возрождения русского психоанализа 494

Франко-советская психоаналитическая группа 495

Фрейдизм 501

Фригидность 504 Фрустрация 508

Характероанализ 512 Холотропная терапия 514

Холотропное сознание 517

Пелитель 523 Цензура 524

Человек-Волк 527

Чувство неполноценности 528

Шизоанализ 534 Шизоид 535 Шизофрения 536

Эго 544 Эгоизм 545 Эго-процесс 548 Эгопсихология 548 Эдипов комплекс 550, 551 Экзистенциальный анализ 554, 555 Экзистенциальный психоанализ 556, 557 Эксплуататорская ориентация 559 Эрогенная зона 561

Южно-Русское общество кататимного переживания образов 571

Юнгианцы 576

Я 279 Ятрогении 581

### ЛУЧШИЕ КНИГИ

### ЛЛЯ ВСЕХ И КАЖЛОГО

\* Любителям "крутого" детектива — собрания сочинений Фридриха Незнанского, Эдуарда Тополя, Владимира Шитова и суперсериалы Андрея Воронина "Комбат" и "Слепой".

Поклонникам любовного романа — произведения "королев" жанра:

Дж. Макнот, Д. Линдсей, Б. Смолл, Дж. Коллинз, С. Браун — в книгах серий "Шарм", "Очарование", "Страсть", "Интрига".

Полные собрания бестселлеров Стивена Кинга и Сидни Шеллона.

\* Почитателям фантастики — серии "Век Дракона", "Звездный лабиринт", "Координаты чудес", а также самое полное собрание произведений братьев Стругацких.

4 Популярнейшие многотомные детские энциклопедии: "Всё обо всём". "Я познаю мир", "Всё обо всех".

4 Школьникам и студентам — книги из серий "Справочник школьника", "Школа классики", "Справочник абитуриента", "250 "эолотых" сочинений", "Все произведения школьной программы".

Богатый выбор учебников, словарей, справочников по решению задач, пособий для подготовки к экзаменам. А также разнообразная энциклопедическая и прикладная литература на любой вкус.

Все эти и многие другие издания вы можете приобрести по почте, заказав

### БЕСПЛАТНЫЙ КАТАЛОГ

по адресу: 107140. Москва, а/я 140. "Книги по почте".

Москвичей и гостей столицы приглашаем посетить московские фирменные магазины мэдительства "АСТ" по адресам: Каретный ряд, д. 5/10. Тел. 299-6584.

Арбат, д. 12. Тел. 291-6101.

Татарская, д. 14. Тел. 235-3406. Звездный б-р, д. 21. Тел. 974-1805



 $\mathbf{\omega}$ 

### книги можно **3 А К А З А Т Ь** п о п оч т е

по адресу

107140, Москва, а/я 140 издательство АСТ

КНИГИ ПО ПОЧТЕ

ОТДЕЛ РЕАЛИЗАЦИИ ОПТОМ

TEA.:(095) 215 0101, (095) 974 1724, (095) 215 5110,

ФИРМЕННЫЕ МАГАЗИНЫ В МОСКВЕ

ул. КАРЕТНЫЙ РЯД, д. 5/10, ТЕЛ.:(095) 299 6584 (розн.); ул. ТАТАРСКАЯ, д. 14, ТЕЛ.:(095) 235 3406 (межия опт и розн.);

> yn. APBAT, a.12, TEA.:(095) 291 6101





#### Справочное издание

#### Психоанализ

Популярная энциклопедия

Редактор А. Г. Іридчина

Художественный редактор О. Н. Адаскина
Компьютерный дизайн: А. Р. Казиев
Технический редактор Н. В. Силорова
Корректоры Г. И. Иванова, О. В. Селиванова

Подписано в печать 11.09.97. Печать высокая. Формат 84 × 108¹/<sub>16</sub>. Гарнитура «Таймс». Усл. печ. л. 62,16. Тираж 7000 экз. Заказ № 1320.

«Олимп». Изд. лиц. ЛР № 07190 от 25.10.96. 123007, Москва, а/я 92

ООО «Фирма «Издагельство АСТ»
Лицензия Оь ИР 000048 № 03039 от 15.01.98.
366720, РФ, Республика Ингушетия,
г. Назраць, ул. Московская, 13а
Наши электронные адреса:
WWW.AST.RU
E-mail: AST@POSTMAN.RU

Отпечатано с готовых диапозитивов в ГМП «Первая Образцовая типография» Государственного комитета Российской Федерации по печати. 113054. Москва, Валовая, 28.









